
   Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) – Saprillah, dkk. || 39  

KONTESTASI KEAGAMAAN DALAM MASYARAKAT MUSLIM URBAN 
 

RELIGIOUS CONTESTATION AMONG URBAN MOSLEEM SOCIETY 
 
 

Saprillah 
Balai Litbang Agama Makassar 

Jl. A.P. Pettarani No. 72  
Email: pepilitbang@gmail.com 

 
Hamdan Juhannis 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 
Jl. Sultan Alauddin No. 63 Gowa  

Email: hamdanjuhannis@gmail.com  
 

Nurman Said 
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

Jl. Sultan Alauddin No. 63 Gowa  
Email: nurman.said@uin-alauddin.ac.id  

 
Hamzah Harun Al-Rasyid 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 
Jl. Sultan Alauddin No. 63 Gowa  
Email: hamzahharun@yahoo.com  

 
 

Naskah diterima tanggal 20 Maret 2020, Naskah direvisi tanggal 9 April 2020, Naskah disetujui tanggal 9 Juni 2020 

Abstrak 

Kontestasi keagamaan adalah sebuah keniscayaan dalam masyarakat Multi-kelompok. Latar 
belakang kepentingan, perbedaan ide, dan pemikiran keagamaan menjadi pemicu munculnya 
kontestasi tersebut. Penelitian menggunakan pendekatan sosiologi agama dan sosiologi digital. Jenis 
penelitian yang digunakan adalah studi kasus dan etnografi digital. Sumber data penelitian meliputi 
tokoh-tokoh dalam kelompok keagamaan dan digital trace yang tersedia di media digital. Metode 
penelitian menggunakan wawancara dan eksplorasi data digital.  Data dianalisis dengan 
menggunakan analisis deskriptif. Hasil penelitian menunjukkan kontestasi keagamaan dalam 
masyarakat Islam telah membentuk pola relasi yang dinamis, dialektika dan dominasi-subordinasi. 
Relasi antara kelompok Sunni berlangsung dialektis. Relasi antara kelompok mayoritas dan 
minoritas berlangsung dalam cara subordinasi. Aktor yang terlibat dalam arena kontestasi terdiri 
representasi kelompok moderat, revivalis, dan kelompok subkultur. Kontestasi terjadi dalam 
konteks teologis, ideologis, dan sosiologis. Dinamika kontestasi dipengaruhi oleh dua faktor, 
internal dan eksternal.  Faktor internal meliputi perbedaan cara pandang setiap kelompok keagamaan 
yang menjadi identitas masing-masing kelompok. Faktor eksternal meliputi keterlibatan negara dan 
amplifikasi media sosial. Dua faktor ini saling memengaruhi satu sama lain dan membentuk 
kontestasi yang dinamis. Kontestasi yang bersifat dialektis ini pada prinsipnya dibutuhkan untuk 
membangun peradaban Islam yang dialogis. Sepanjang kontestasi wacana keagamaan berlangsung 
dalam suasana debat intelektual. Hal itu justru berpengaruh positif bagi lahirnya kreasi-kreasi 
keagamaan baru. Salah satu implikasi menarik dari kontestasi keagamaan adalah munculnya 
berbagai gerakan keagamaan populer dalam kerangka merebut panggung di media sosial. Kelompok 
Salafi pun tidak ketinggalan merebut panggung modernitas, bahkan sedang membentuk satu bentuk 
gerakan keagamaan baru yang disebut urban salafisme.  

Kata Kunci: kontestasi, kelompok keagamaan, dialektika, media digital, urban salafisme.  
 



40 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

Abstract 

A contestation among religious groups is happened all the times. The plural ideas, thoughts, and 
interest  are causing the contestation. This research using religious and digital sociology approach. 
This is using multi case study and digital ethnography method. The data was collected by interview 
and exploration digital data.  The data was analyzed by descriptive analysis. The results of the study 
show that religious contestation in Islamic societies has formed a dynamic pattern of relations, 
dialectics and dominance-subordination. Actors involved in the arena of contestation consist of 
representation of moderate groups, revivalists, and subcultural groups. Contestation occurs in 
theological, ideological and sociological contexts. The dynamics of contestation are influenced by 
two factors, internal and external. Internal factors include differences in the outlook of each religious 
group that becomes the identity of each group. External factors include state involvement and social 
media amplification. These two factors influence one another and form dynamic contestation. The 
contestation is formed in dialectic of religious discourse. This type of contestation is needed to 
strengthen Islamic civilization. An interesting implication of religious contestation is the emergence 
of various popular religious movements within the framework of seizing the stage on social media. 
Salafi groups did not miss the stage of modernity, they are even forming a new form of religious 
movement called urban salafism. 

Keywords: contestation, religious groups, dialectics, social media,  urban Salafism 

 

 
 
PENDAHULUAN 

ndonesia sebagai masyarakat multi-
agama, sebenarnya rentan dengan isu 
agama. Konflik berbasis agama yang 

terjadi pasca-Reformasi seperti di Ambon dan 
Poso menyadarkan banyak pihak, bahwa 
identitas keagamaan sangat rentan dengan 
konflik. Juga, sangat rentan menjadi 
perbincangan publik. Isu terkait agama sangat 
mudah memantik gelombang massa untuk 
ikut terlibat, baik sekedar  berkomentar atau 
terlibat dalam jejaring ideologis. Sebagai 
contoh yang kongkret adalah Gerakan 212. 
Gerakan ini adalah gerakan demonstrasi 
agama terbesar dalam sejarah Indonesia, 
bahkan mungkin dunia dengan melibatkan 
jutaan penduduk Indonesia. Gelombang 
massanya terbentuk melalui resonansi 
informasi di media digital. Kemampuan aktor 
di balik gerakan ini mengelola isu agama di 
media sosial berhasil menggugah jutaan massa 
untuk ikut terlibat dalam gerakan bersama, 
dengan spirit keagamaan yang kental di dada 
peserta demonstrasi. 

Resonansi informasi yang begitu 
cepat pada gilirannya memengaruhi relasi 
antarkelompok keagamaan di Indonesia, baik 
antar-Islam dan non-Islam maupun 
antarkelompok dalam masyarakat Islam. Pola 
kontestasi berlangsung dinamis dan aktif. 

Sebagian dari pola kontestasi ini bersifat 
destruktif dan berpotensi melahirkan konflik 
horizontal. Sebagian pula bersifat dialektika 
yang berguna sebagai fondasi bagi terciptanya 
masyarakat sipil yang terbuka dan dialogis. 

Ketegangan tidak hanya terjadi dalam 
relasi antarumat beragama, tetapi juga dalam 
internal umat Islam. Ketegangan bahkan 
inheren dalam sejarah Islam dunia. Banyaknya 
varian kelompok keagamaan menyebabkan 
konstelasi hubungan sangat dinamis dan 
berpotensi pada dialektika, dominasi, dan sub-
ordinasi. Misalnya, penolakan warga 
Kampung Air Putih di Samarinda terhadap 
rencana kelompok Minhajussunnah (yang 
berhaluan salafi) mendirikan masjid. Warga 
menolaknya sebagai bentuk resistensi 
terhadap kehadiran kelompok yang berbeda 
paham keagamaan ini (Saprillah, dkk., 2015).  

Kasus lain yang sering terjadi dalam 
konteks hubungan intern masyarakat Islam 
adalah kekerasan fisik atau simbolik terhadap 
kelompok yang memiliki paham teologis yang 
berbeda dengan Islam mainstream di 
Indonesia. Kelompok yang disebut sebagai 
aliran sempalan, sesat, menyimpang, atau 
kelompok bermasalah adalah kelompok yang 
rentan mendapatkan tekanan. Ahmadiyah dan 
Syiah misalnya adalah dua kelompok dalam 
Islam yang sering mendapatkan kekerasan 

I 



   Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) – Saprillah, dkk. || 41  

simbolik dan fisik di Indonesia. Kelompok 
tarekat dan aliran bercorak sufistik pun rentan 
terhadap tekanan. Contoh paling baru adalah 
Puang La’lang. Pemimpin tarekat Khalwatiah 
Syekh Yusuf Tajul Islam ini harus berurusan 
dengan hukum sebagai akibat dari aktivitas 
keagamaannya yang dianggap bertentangan 
dan meresahkan umat Islam (Tribunnews.com 
6/10/2019). 

Kasus-kasus yang telah disebutkan 
adalah fakta sosial yang sedang terjadi dalam 
masyarakat. Kontestasi identitas 
antarkelompok keagamaan terjadi dalam 
medan yang bermacam-macam. Kehadiran 
negara melalui seperangkat regulasi bisa 
menjadi katup yang meredam kontestasi 
identitas ini mengarah pada social destruction. 
PBM No. 8 dan 9 tahun 2006 yang mengatur 
pendirian rumah ibadah menjadi payung 
hukum yang bisa mengelola konflik 
kepentingan antar penganut rumah ibadah. 
Meski demikian, kontestasi identitas dalam 
konteks rumah ibadah terus menerus 
berlangsung dengan berbagai bentuk yang 
berujung pada relasi kuasa antara kelompok 
dominan dan kelompok sub-ordinat.  

Kasus-kasus tersebut menunjukkan 
adanya perubahan sosial pasca-Reformasi. Di 
era Orde Baru, Ketegangan identitas berbasis 
agama tidak banyak terjadi. Ketegangan 
identitas keagamaan antara NU dan 
Muhammadiyah ada, tetapi dalam konteks 
perdebatan intelektual tentang beberapa hal 
yang bersifat khalafiyah. Ketegangan berbasis 
agama terjadi antara masyarakat sipil dan 
negara. Konteksnya politik. Misalnya kasus 
Tanjung Priok 1984. Ketegangan ini antar 
masyarakat sipil yang menolak penerapan 
azas tunggal Pancasila dan negara yang 
memaksakannya. Penolakan ini berujung ricuh 
yang menyebabkan beberapa orang warga 
ditangkap. Bahkan AM. Fatwa ikut terjerat 
dengan dalil tindakan subversif (kompas.com, 
28/9/218). Ketegangan identitas di era Orde 
Baru dalam masyarakat sipil muncul dari 
konteks identitas etnik. Tahun 1996, terjadi 
kerusuhan besar di Kota Makassar. Kerusuhan 
ini sebagai respons terhadap pembunuhan 
seorang anak dosen IAIN Alauddin Ujung 
Pandang yang dilakukan seorang pria 
Tionghoa. Warga Makassar turun ke jalan 
dengan sasaran orang-orang Tionghoa yang 
ada di Makassar. Situasi tegang berlangsung 

selama beberapa hari. Ratusan ruko milik 
orang Tionghoa dirusak dan dijarah oleh 
massa.  

Di era Reformasi, kontestasi antar 
identitas keagamaan muncul sebagai 
implikasi dari munculnya beragam kelompok 
keagamaan dengan model dan orientasi 
gerakan yang berbeda-beda. FPI (Front 
Pembela Islam) adalah salah satu kelompok 
Islam dengan gerakan milisi sipil. 
Kehadirannya tidak membangun wacana 
tetapi melakukan aksi lapangan. Di awal 
kemunculan, FPI identik dengan gerakan 
kekerasan. Jargon amar ma’ruf nahi munkar 
diterjemahkan dengan aksi. Wahda Islamiyah 
muncul sebagai kelompok salafi dengan 
pengorganisasian diri yang modern dan 
sistematis. WI menggunakan jalur pendidikan 
formal dan kesehatan sebagai ruang untuk 
bergerak. Organisasi Islam lain yang muncul 
pasca- Reformasi adalah HTI (Hidzbuttahrir 
Indonesia). Organisasi ini menggunakan 
gerakan wacana dan jalanan untuk 
mendapatkan simpati publik. Gagasan 
khilafah yang digaungkan mendapatkan 
respons dari umat Islam di Indonesia. Proses 
pembasisan di kampus dan lembaga 
pendidikan tingkat menengah cukup sukses. 
Namun, masa depan organisasi ini redup 
setelah pemerintah mengeluarkan PERPU 
(Peraturan Presiden Pengganti Undang 
Undang) no. 2 tahun 2017, yang berimplikasi 
pada pembubaran organisasi HTI. Ketiga 
organisasi ini memiliki kemiripan dalam hal 
mengusung simbolisasi agama secara lebih 
nyata.  

Di sisi lain, kelompok aliran 
keagamaan yang dilabeli sesat, sempalan atau 
menyimpang bermunculan. Misalnya, 
kelompok Salamullah yang dipimpin oleh Lia 
Eden, Gafatar, kelompok tarekat seperti 
tarekat Taj Al-Khalwatiyah, Jamaah An-
Nadzir. Ada pula yang muncul dalam ciri yang 
lebih personal seperti Paruru Daeng Tau, 
Sumardi (Salat Bersiul), Yusman Roi (Salat 
Berbahasa Indonesia). Ahmadiyah yang 
sebenarnya sudah lama ada di Indonesia turut 
pula bergeliat pasca- Reformasi.  

Munculnya berbagai varian 
keagamaan ini berimplikasi pada munculnya 
kontestasi identitas keagamaan. Bahkan 
kontestasi yang mengarah pada konflik 
antarkelompok tak terhindarkan. Jemaah 



42 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

Ahmadiyah Indonesia mengalami kekerasan 
dan persekusi di berbagai wilayah di 
Indonesia. Kelompok Syiah pun mengalami 
banyak sekali penolakan dan tindakan 
kekerasan dimana-mana. 

 
TINJAUAN PUSTAKA 

Relasi antarkelompok keagamaan ini 
bersifat dinamis. Relasi ini terjalin melalui 
serangkaian perdebatan pemikiran dan 
tindakan keagamaan. Perdebatan muncul 
sebagai akibat dari perbedaan epistemologi 
dan ideologi keagamaan. Relasi inilah yang 
disebut sebagai kontestasi. Kontestasi bisa 
dipahami sebagai kompetisi dan pertentangan 
antarkelompok keagamaan untuk 
mendapatkan pengakuan, kesetaraan, dan 
pengukuhan identitas. Kontestasi bisa 
berujung separasi dan segregasi, bisa pula 
integrasi dan rekonsiliasi. Dinamika internal 
keagamaan di Indonesia salah satu subyek 
studi sosiologi agama yang menarik. Fakta 
sosial yang menunjukkan bahwa masyarakat 
Islam Indonesia sangat beragam dan memiliki 
kecenderungan bertumbuh dalam konteks 
yang berbeda-beda adalah hal yang menarik 
bagi para akademisi, baik dalam maupun luar 
negeri untuk melakukan kajian-kajian.  

Clifford Greetz yang mengategori 
masyarakat Islam ke dalam dua kelompok, 
santri dan abangan. Kategori Geertz menjadi 
rujukan dalam menganalisis masyarakat Islam 
di berbagai tempat di Indonesia. Konstruksi 
Geertz tentang Islam santri yang modern, 
educated, dan berbasis di wilayah urban dan 
Islam abangan yang tradisional, rural, dan 
anti-modernitas menjadi analisis yang 
fundamental di Indonesia, yang banyak 
memengaruhi analisis tentang masyarakat 
Islam di Indonesia. Kajian Geertz banyak 
diikuti oleh sarjana Indonesia seperti Nurman 
(2009) dan Rumuhuru (2012).  

Kemunculan berbagai jenis kelompok 
keagamaan yang berorientasi pada gerakan 
simbolisme Islam menjadi obyek kajian 
menarik tentang masyarakat Islam pasca 
runtuhnya pemerintahan Orde Baru. Martin 
van Bruynessen menyebutkan era pasca-
Soeharto sebagai era ‘conservative turn’ atau 
kembalinya (gerakan) konservatif Islam. 
Menurut Martin kebangkitan kelompok 

revivalis Islam dalam bentuk yang massif. 
Kekuatan ini tampaknya mengisi peran NU-
Muhammadiyah yang kehilangan momentum 
atas kebangkitan kelompok konservatif Islam. 
Kelompok ini melangkah jauh dengan berhasil 
memengaruhi perubahan idiom politik lokal, 
dengan munculnya perda-perda Syariah 
(2013). Kehadiran kelompok salaf yang 
mendapatkan penentangan dari kelompok 
Islam yang telah ada sebelumnya (NU dan 
Muhammadiyah), dinamika keagamaan yang 
berlangsung hangat dengan kehadiran 
kelompok salaf Roja yang gencar melakukan 
gerakan dakwah puritanistik (Rosalia, 2008: 
151-177).  

Fenomena kekerasan atas nama 
agama yang terjadi pasca-Reformasi menjadi 
salah satu kajian yang diminati di Indonesia. 
Di antaranya: Fenomena diskriminasi dan 
kekerasan terhadap kelompok minoritas 
terjadi karena perbedaan nilai dan pemahaman 
keagamaan (Rumagit, 2013). Peran 
pemerintah untuk menyelesaikan kasus-kasus 
diskriminasi terhadap kelompok minoritas 
menjadi sangat penting, potensi konflik atas 
munculnya kelompok keagamaan 
nonmainstream (Ahmadiyah dan An-Nadzir). 
Negara dianggap sebagai instrumen yang bisa 
menyelesaikan konflik tetapi juga bisa 
menjadi pemicu terjadinya konflik. Hingga 
mengkritisi SKB (Surat Keputusan Bersama) 
Menteri Agama, Menteri Dalam Negeri, dan 
Jaksa Agung tentang Ahmadiyah (Zainal 
Said, 2012). Konflik dan integrasi antara NU 
dan Muhammadiyah di Ponorogo, lebih pada 
konflik khilafiah, konflik ini menyebabkan 
girah keagamaan masing-masing kelompok 
keagamaan meninggi (Muslich, 2013).  

Kasus keagamaan yang tidak 
terhindarkan merupakan salah satu adagium 
dalam teori konflik. Karya Turner (1990) yang 
berjudul the structure of sociological theory 
merupakan salah satu buku yang lengkap 
membahas perkembangan teori konflik. Karl 
Marx, Simmel dan Weber diletakkan oleh 
Turner dalam chapter original konflik. 
Selanjut, Dahrenrof, Coser, dan Collins 
diletakkan sebagai pelanjut teori konflik. 

Turner memulai dengan menjelaskan 
konsepsi Marx terhadap konflik. Marx 
diletakkan sebagai “sumber awal” dari teori 



   Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) – Saprillah, dkk. || 43  

konflik dalam chapter yang diberi judul the 
origins of conflict and critical theorizing. 
Selain teori konflik, Turner juga menjadikan 
Marx sebagai “dasar” dari teori Kritis yang 
dikembangkan oleh para pemikir dari Sekolah 
Frankfrut. Teori konflik muncul dari 
keinginan Marx untuk membangun 
“masyarakat tanpa kelas” atau masyarakat 
emansipatoris dari dua struktur kelas sosial, 
borjuis dan proletar. Konflik adalah bagian 
yang inheren dalam sistem ekonomi dan 
berarti inheren dalam sistem sosial lainnya. 
Perjuangan kelas (dari kelompok yang 
ditindas) akan melahirkan pertentangan kelas 
atau konflik kelas. Ada tiga konsep kunci 
Marx tentang (teori) konflik. Pertama, konflik 
bersifat bipolar. Kedua, disebabkan 
eksploitasi kelas. Ketiga, kondisi (konflik) 
tercipta ekonomi (Turner, 1990:179-202). 

Seperti Marx, Goerge Simmel 
memahami bahwa konflik tidak disebabkan 
oleh dominasi struktur tetapi situasi yang 
terpisahkan dari proses asosiatif dan 
disasosiatif. Konflik merupakan bagian dari 
masyarakat yang berinteraksi untuk 
memecahkan dualisme sebagai cara untuk 
mencapai kesatuan. Jadi, tujuan konflik pada 
teori Simmel bukanlah untuk perubahan sosial 
seperti Marx tetapi keberlangsungan sosial.  

Weber memberi perspektif yang lebih 
luas terhadap teori konflik. Relasi 
ketimpangan tidak hanya dalam konteks 
ekonomi tetapi melingkupi banyak ruang. 
Weber sangat memperhatikan perubahan 
sejarah dari masyarakat tradisional ke 
masyarakat modern. Weber mengembangkan 
konsep rasionalisme. Masyarakat modern 
adalah masyarakat rasional. Ciri khas 
masyarakat rasional adalah kemampuan untuk 
melakukan seleksi. Kemampuan rasional ini 
bisa membawa seorang individu untuk lepas 
dari dominasi dogma agama, masyarakat, 
kelas, dan kekuatan tradisional lainnya. Juga 
memungkinkan terjadinya dominasi baru yang 
dilakukan oleh kekuatan ekonomi impersonal 
sebagaimana pasar dan korporasi.  

Dahrendorf dan Coser adalah generasi 
kedua dalam geneologi teori konflik. 
Keduanya lebih berpretensi mengompromi-
kan antara teori konflik dan teori fungsional. 
Dahrenrof dikenal dengan teori dialektika 
konflik. Dia membayangkan keteraturan 
sosial (sebagaimana kaum fungsionalisme) 

dengan mengikutsertakan konflik sebagai 
elemen dasarnya (Turner, 1990:203-211). 
Dahrendrof mengasumsikan bahwa 
masyarakat senantiasa tunduk pada 
perubahan. Konflik menjadi elemen penting 
dalam proses menuju perubahan.   

Masyarakat dalam pandangan 
Dahrendrof memiliki dua sisi, yaitu konflik 
dan konsensus yang saling berdialektika. 
Dahrendrof memang dikenali sebagai 
pengusung teori konflik dialektika. Teori 
konflik digunakan untuk menguji konflik, 
pertentangan, dan penggunaan aspek 
kekerasan dalam masyarakat. Sedangkan teori 
konsensus digunakan untuk menguji nilai 
integrasi dalam masyarakat. Dahrendrof 
meyakini bahwa eksistensi masyarakat sangat 
tergantung pada konflik dan konsensus yang 
terjadi di kalangan anggota masyarakat atau 
struktur sosial.  

Berbeda dengan Marx, Dahrendrof 
membagi lapisan masyarakat ke dalam tiga 
golongan, pemilik modal, kaum elit, dan 
tenaga kerja. Bentuk konflik tergantung pada 
relasi antara tiga kelompok ini. Dahrendrof 
mengasumsikan bahwa konflik terjadi karena 
adanya kelompok yang berkuasa (dominan) 
dan yang dikuasai (submission). Perbedaan 
kelas dan akses terhadap sumber kekuasaan 
menyebabkan terjadinya dominasi dan 
subordinasi (Ritzer dan Smart, 2004:276). 

Pandangan teori konflik Marx dan 
Dahrendrof ini bisa digunakan untuk 
menganalisis relasi antara kelompok 
keagamaan di Indonesia. Relasi 
antarkelompok ini adalah relasi kelas antara 
kelompok mayoritas yang menguasai wacana, 
dikursus, kepentingan dan sumber daya 
lainnya dengan kelompok minoritas yang 
berada di posisi sebaliknya. Kontestasi 
identitas antarkelompok keagamaan tidak 
terlepas dalam konteks relasi kuasa antara 
yang dominan dan yang submission.  

Teori konflik lain yang menarik 
adalah teori konflik pertukaran Randall 
Collins yang bersifat microstruktur. 
Perhatiannya diarahkan kepada hubungan 
yang lebih bersifat mikro, yaitu relasi dan 
pertentangan (encounter) antara dua orang. 
Jika relasi pertentangan dan pergulatan antara 
individu terjadi terus menerus berarti ada 
struktur dalam relasi itu. Collins menyebutkan 
bahwa struktur sosial adalah rantai dari ritual 



44 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

hubungan (chain of ritual relation). Dalam 
proses encountering itu terjadi pertukaran 
percakapan realitas, negosiasi dan pertukaran 
sumber daya. Seorang individu menggunakan 
modal kultural dan energi emosional untuk 
berbincang dengan orang lain. Dalam proses 
percakapan ini terjadi pertukaran modal 
budaya dan energi emosional yang bisa 
melahirkan inklusi dan integrasi kelompok. 
Teori Collins tampaknya menarik digunakan 
untuk mengurai stigma antarkelompok 
dengan memperbanyak dialog antar individu 
dari dua kelompok yang berbeda dan saling 
stigmatik (Turner, 1990: 230). 

Di antara teori makro konflik yang 
berkembang dalam ilmu sosiologi, teori Ralp 
Dahrendrof paling sesuai digunakan untuk 
menganalisis kontestasi keagamaan yang 
sedang terjadi di Indonesia. Dahrenrof 
mengasumsikan bahwa proses 
institusionalisasi adalah proses kreasi 
“imperatively coordinated associations’ 
(ICA) atau asosiasi sosial yang terkoordinasi 
secara imperatif. Berbeda dengan Marx yang 
menekankan pada pertentangan kelas, 
Dahrenrof justru menekankan pada upaya 
integrasi dalam bentuk redistrubsi otoritas 
dalam ICA. Konflik mulai muncul sebagai 
implikasi dari kesadaran kelompok subordinat 
yang oposan dan menolak untuk tertindas dari 
kelompok dominan. Upaya konflik dan 
integrasi tergantung pembagian peran dan 
otoritas dalam struktur sosial (Turner, 1990: 
207). Salah satu ide yang menarik dalam 
perspektif konflik Dahrendrof adalah 
munculnya kuasi grup atau aliansi taktis yang 
bisa menjadi penyeimbang atas munculnya 
konflik antar kelas menuju integrasi sosial. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan 
pendekatan sosiologi agama dan sosiologi 
digital. Sosiologi agama mengacu pada relasi 
antara struktur dan kelompok masyarakat 
dengan menggunakan agama sebagai basis. 
Sosiologi digital adalah jenis pendekatan baru 
dalam kajian sosiologi (termasuk sosiologi 
agama) sebagai bentuk respons terhadap 
perkembangan teknologi digital dan 
pengaruhnya terhadap relasi sosial. 

Metode penelitian yang digunakan 
adalah multi-case study dan etnografi digital. 
Studi kasus digunakan untuk mendekati 
realitas kasuistik dalam masyarakat Islam. 
Sedangkan metode etnografi virtual atau 
netnografi digunakan untuk mengeskplorasi 
media digital. Metode ini menempatkan 
media digital sebagai society, bukan sebagai 
benda artifisial. Wacana yang tersimpan dan 
terdialogkan dalam ruang virtual ini adalah 
representasi dari sistem berfikir yang sedang 
berkembang dalam masyarakat. Netnografi 
dengan demikian menjadi sebuah metode 
untuk menjelajahi pikiran masyarakat yang 
terlihat dalam ruang digital. 

Observasi dan wawancara adalah dua 
metode standar dalam penelitian kualitatif. 
Dalam penelitian ini, cara observasi tidak 
banyak dilakukan kecuali dalam hal 
mengamati peristiwa-peristiwa kontestasi 
yang terjadi di media digital dalam kurun 5 
tahun terakhir. Beberapa grup Facebook dan 
Link Youtube menyediakan ruang “komentar” 
yang memungkinkan terjadinya perdebatan 
vis a vis antara satu pihak dan pihak lain. 
Alasan lainnya adalah kasus yang diamati 
selain bersifat dikursus juga karena 
peristiwanya sudah berlangsung sebelum 
penelitian ini dilakukan.  

Cara yang paling utama digunakan 
adalah wawancara. Peneliti melakukan 
wawancara kepada berbagai tokoh agama 
yang relevan dengan kasus keagamaan, 
terutama yang kurang termuat di media sosial 
atau kelompok yang kurang ingin 
mengeksplorasi identitasnya melalui media 
sosial.  

Metode penggalian data yang cukup 
signifikan dalam penelitian ini adalah 
eksplorasi jejak digital. Sebagai masyarakat 
digital, perdebatan keagamaan ter alihkan di 
media digital. Seluruh kelompok keagamaan 
yang menjadi unit analisis ikut berkontribusi 
dalam perdebatan di media sosial. Di dalam 
pendekatan sosiologi digital, cara ini disebut 
sebagai etnografi media. Pencarian data 
dilakukan dengan mengambil sumber utama 
dalam media Youtube dalam kurun waktu 
tertentu. Untuk menjaga kebaruan 
perdebatan, peneliti hanya mengambil data 
dalam kurun waktu 3 tahun terakhir. 



   Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) – Saprillah, dkk. || 45  

PEMBAHASAN 

Bentuk Kontestasi 
Kontestasi keagamaan di Indonesia, 

dengan melihat banyaknya kelompok 
keagamaan yang saling berkontestasi, dapat 
dibagi ke dalam tiga kelompok besar. 
Pertama, kontestasi keagamaan antara 
kelompok keagamaan dalam rumah besar 
Sunni. Kontestasi dalam mode ini yang 
berkembang di Indonesia akibat dari 
perkembangan kelompok-kelompok Sunni 
dari berbagai arah pemikiran. Pembahasan 
tentang kontestasi ini juga mendapatkan porsi 
penjelasan yang lebih besar karena banyak 
kasus yang terjadi.  

Setidaknya ada dua bentuk kontestasi 
dalam relasi antarkelompok Sunni, yaitu 
kontestasi wacana keagamaan dan kontestasi 
gerakan keagamaan. Kontestasi NU-
Muhammadiyah misalnya dalam kurun waktu 
panjang adalah prototipe kontestasi 
keagamaan dalam ideologi Sunni. Di era 
Reformasi, kontestasi berjalan lebih acak. 
Formasi kontestasi antarkelompok 
keagamaan Sunni tidak lagi tunggal. 
Perubahan formasi tergantung bentuk dan 
tema keagamaan yang dikontestasikan.  

Kedua, kontestasi dalam satu 
kelompok dengan minhaj keagamaan yang 
sama. Misalnya kontestasi antara sesama 
kelompok Salafi dan sesama kelompok 
Jamaah Tablig. Kontestasi antara kelompok 
berhaluan Salafi dengan memperebutkan 
identitas salafisme. Kontestasi antara dua 
kelompok Jamaah Tablig. Keduanya 
berkontestasi dalam memperebutkan ruang 
identitas, siapa yang paling benar pasca 
munculnya amir Maulana Saad dan Syura 
Alamiah.  

Ketiga, kontestasi antara kelompok 
mainstream Sunni dan kelompok sub-ordinat 
non Sunni. Misalnya, antara FPI yang 
berhaluan Sunni dengan Ahmadiyah. Antara 
Annas (Aliansi Nasional Anti Syiah) yang 
mengklaim diri sebagai Sunni dengan IJABI 
yang berhaluan Syiah. MUI sebagai lembaga 
konsorsium ulama Sunni di Indonesia 
menempati posisi strategis melalui fatwa yang 
diproduksinya dalam kontestasi pola ini. 

Kontestasi antara kelompok Sunni 
dan kelompok sub ordinat berbasis pada 
perebutan identitas keislaman. Siapa yang 
paling Islam? Ini adalah pertanyaan dasar 

yang menjadi basis kontestasi antarkelompok 
yang berbeda haluan ideologis ini. Kontestasi 
keagamaan dalam tubuh Sunni tidak 
memperebutkan identitas keislaman, tetapi 
kesunnian. Siapa yang paling Sunni? Atau 
siapa yang paling benar merepresentasikan, 
menjalankan, dan menerapkan ahlusunnah wal 
jamaah? Pertanyaan ini yang menjadi basis 
kontestasi dalam kelompok Sunni yang 
berbeda cara pandang keagamaan ini. 
Sedangkan kontestasi dalam satu lingkup 
minhaj Sunni memperebutkan ruang identitas 
yang lebih mikro. Siapa yang paling Salafi? 
Siapa yang paling benar berdakwah sebagai 
jamaah tablig? Pertanyaan ini menjadi dasar 
dari kontestasi yang terjadi selanjutnya. 

Kontestasi wacana adalah bentuk 
yang paling umum dalam kontestasi 
keagamaan di Indonesia. Ideologi keagamaan 
diproduksi dalam bentuk wacana keagamaan 
dan dikontestasikan di ruang publik. Wacana 
yang memiliki akar epistemologi dan 
relevansi dengan kepentingan masyarakat 
Islam akan bertahan dan berhasil 
memengaruhi publik. Sebaliknya, wacana 
keagamaan yang tidak memiliki basis 
epistemologi  dan tidak memiliki relevansi 
akan punah atau tidak berkembang luas dalam 
masyarakat Islam. Perubahan sosial sangat 
berpengaruh pada pergeseran kontestasi 
wacana.  

Kontestasi wacana muncul dalam 
bentuk dialektika. Wacana keagamaan yang 
diproduksi oleh satu kelompok tertentu dan 
disebarkan melalui media sosial menjadi isu 
penting dalam kelompok lawan. Misalnya isu 
khilafah yang disebarkan melalui website, 
media online, dan media komunitas (buletin 
Jumat) milik HTI menjadi perhatian dan 
perbincangkan di kalangan NU dan 
Muhammadiyah. Respons wacana penolakan 
muncul. Demikian pula, istilah Islam 
nusantara yang dipopulerkan oleh NU menjadi 
perhatian dan isu yang diperbincangkan di 
kalangan HTI dan kelompok salaf. Hal ini 
menunjukkan kontestasi wacana keagamaan 
menjadi dialektika yang bisa memunculkan 
kritik, sindiran, dan bahkan stigma antara satu 
kelompok kepada kelompok lainnya.  

Dalam beberapa kasus, kontestasi ini 
berimplikasi pada penolakan dan persekusi. 
Penolakan ustaz Firanda (salah seorang 
penceramah dari kalangan Salafi) di Sulawesi 



46 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

Barat adalah protes dari kelompok tarekat di 
Mandar atas ceramah ustaz Firanda yang 
banyak menyinggung praktik keberagamaan 
masyarakat tarekat. Ini salah satu bentuk 
kontestasi yang berimplikasi sosial. 
Penolakan terhadap UAS di Kampus UGM, 
penolakan terhadap Felix Siauw, penolakan 
terhadap Ustaz Farhan dan Firanda di Aceh 
dan kekisruhan antara kelompok HTI dan 
Banser di lapangan Karebosi Makassar adalah 
akumulasi dari kontestasi keagamaan yang 
berlangsung di media sosial.  

Kontestasi wacana keagamaan lebih 
banyak terjadi di kalangan sesama penganut 
mazhab Sunni di Indonesia. Gambaran 
demografis masyarakat Islam Indonesia 
adalah masyarakat Sunni. Meski tidak ada 
data statistik yang menghitung populasi 
Sunni, tetapi dia telah menjadi ukuran 
keagamaan mainstream dan menjadi ukuran 
kebenaran teologis dalam masyarakat. NU, 
Muhammadiyah, kelompok berhaluan Salafi, 
organisasi keagamaan lokal adalah varian-
varian kelompok Sunni yang telah lama 
bergerak dan mempengaruhi sistem 
keagamaan muslim di Indonesia. Kelompok 
ini mendominasi wacana dengan menjadi 
ukuran kebenaran di Indonesia. Kelompok 
keagamaan yang datang dengan tipikal 
pemahaman yang berbeda dengan Sunni akan 
dengan mudah mendapatkan label tertentu, 
yang juga dikonstruksi oleh kelompok 
dominan.  

Kelompok Sunni yang berkembang di 
Indonesia tidak tunggal. Varian kelompok 
Sunni yang ada bukan sekadar variasi yang 
bersifat instrumental dengan tujuan yang 
berbeda tetapi juga memiliki cara pandang 
keagamaan yang berbeda. Muhammadiyah 
modern dan NU tradisional misalnya bukanlah 
penggambaran realitas, tempat, dan bentuk 
organisasi tetapi representasi dari cara 
pandang keagamaan. Kelompok Salafi yang 
puritan, HTI yang bercita-cita politik, dan 
kelompok-kelompok tarekat dengan cara 
pandang khas adalah varian Sunni yang 
berdialektika dan saling berkontestasi satu 
sama lain. Kontestasi ini pada dasarnya 
sedang membangun imajinasi spiritual 
tentang ‘siapa yang paling benar menjalankan 
ajaran Ahlussunnah Wal jamaah?” 

NU sejak awal sudah menentukan 
corak sebagai penganut paham ahlusunnah 
wal jamaah annahdiyah. NU dengan demikian 
telah menyatakan secara eksplisit bahwa 
ideologi Sunni yang berkembang di kalangan 
nahdiyin adalah Ahlussunnah yang telah 
dimodifikasi sesuai dengan kepentingan dan 
cara pandang keagamaan warga NU. Islam 
Nusantara yang dijadikan tema Muktamar 31 
di Jombang, Jawa Timur diklaim sebagai 
bentuk lain terjemahan Ahlussunnah Wal 
Jamaah an-Nahdliyyah. Dengan cara ini pula, 
NU telah siap untuk ‘menerima’ kenyataan 
bahwa identitas Sunni tidak tunggal dan 
setiap kelompok Sunni boleh dan berhak 
menginterpretasikan kesunnian dalam 
kelompoknya.  

Pilihan NU ini tidak diikuti oleh 
kelompok keagamaan lainnya. 
Muhammadiyah tidak pernah secara eksplisit 
menyebut genre ideologi Sunni yang lebih 
spesifik. Begitu pula kelompok keagamaan 
lainnya. Mereka menyebut diri penganut 
Ahlussunnah wal jamaah. Di kelompok Salafi 
ada penambahan salafussaleh yang menjadi 
dasar semantik penyebutan salafi. Alih-alih 
mengonstruksi genre spesifik, kelompok-
kelompok ini justru mengklaim diri sebagai 
kelompok pewaris dan pelaksana ajaran Islam 
yang ‘paling murni’ dari Nabi Muhammad, 
sahabat, tabi, tabiin yang disebut sebagai 
generasi salafussaleh. Dalam kontestasi 
menuju ‘hasrat’ yang paling murni itu, 
kelompok ini dengan tegas menyebutkan 
perlunya ‘kembali ke Al-Qur’an dan 
Assunnah’. Yang dimaksud adalah 
memurnikan ajaran Islam dari pengaruh-
pengaruh akal dan tradisi manusia. 

Perlombaan menuju yang paling 
‘murni’ ini juga yang berimplikasi pada 
ramainya perdebatan wacana keagamaan. 
Tema-tema keagamaan yang diperdebatkan di 
media sosial, masjid, kampus, dan ruang 
publik lain merefleksikan luas dan sempitnya 
batasan ‘teologis’ dari masing-masing 
kelompok. Sikap mereka terhadap isu 
kontemporer sangat tergantung pada 
interpretasi terhadap jargon ‘Islam yang 
Kaffah’.  

 



   Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) – Saprillah, dkk. || 47  

Kontestasi Batasan Teologis Sebagai Faktor 
Dominan 

Kontestasi keagamaan adalah bentuk 
relasi kuasa yang mempertemukan berbagai 
kelompok. Dominasi dan subordinasi menjadi 
kata kunci untuk memahami bagaimana 
kontestasi berlangsung.  Kontestasi yang 
tidak bisa dikelola dengan baik bisa 
berimplikasi pada konflik sosial. Eskalasi 
konflik meluas karena pergeseran 
pertentangan tidak menemukan jalan keluar 
yang baik. Ketegangan sosial muncul sebagai 
ekspresi dari dialog yang tidak menemukan 
titik temu dan dua kelompok merasa berada 
dalam rel kebenaran, meski dengan tafsir yang 
berbeda. Kekerasan menjadi bentuk lain dari 
kontestasi yang berbasis pada konstruksi 
ideologis dan identitas kelompok. 

Kontestasi baik dalam bentuk 
dialektika maupun dominasi (yang 
berimplikasi penyingkiran) sangat 
dipengaruhi oleh berbagai faktor. Perubahan 
skala kontestasi sangat tergantung pada 
situasi sosial politik yang sedang terjadi. 
Setidaknya ada dua faktor utama yang 
memengaruhi dinamika kontestasi 
keagamaan, yaitu faktor internal dan faktor 
eksternal. Faktor internal adalah kondisi atau 
realitas subyektif dalam internal umat Islam 
yang menjadi basis perdebatan, terutama 
perbedaan cara pandang terhadap berbagai 
hal. Faktor eksternal adalah kondisi obyektif 
di luar eksistensi kelompok yang memberi 
pengaruh besar terhadap pergerakan dan 
dinamika kontestasi keagamaan. Faktor 
eksternal yang dimaksud adalah media digital 
dan kebijakan negara. 

Salah satu faktor internal yang paling 
dominan adalah batasan teologis masing-
masing kelompok keagamaan. Identitas yang 
paling fundamental dalam agama adalah 
teologis, sistem ketuhanan. Bertuhan berarti 
beragama, tidak bertuhan berarti tidak 
beragama (ateis). Tuhan menjadi kontestasi 
sepanjang masa antara penganut agama di 
dunia. Semua agama mendeklarasikan diri 
sebagai “yang paling benar dalam ber-Tuhan” 
atau “paling benar dalam menemukan jalan 
menuju Tuhan”. Konsepsi tentang Tuhan yang 
abstrak semakin memperumit kontestasi para 
penganut agama (Amstrong, 2009: 21). Setiap 
agama memberi batasan atau larangan untuk 
menyeberangi batasan teologis umat lain 

seperti konsep lakum dinukum wa liya din 
(bagimu agamamu bagiku agamaku) dalam 
Islam. Namun godaan untuk menyeberangi 
batas itu selalu datang setiap saat, dengan 
berbagai alasan.  

Perbincangan tentang teologis, Tuhan 
dan segala hal yang sakral dalam agama 
seperti nabi dan kitab suci, memang memiliki 
sensitivitas tinggi. Pada level tertentu 
sensitivitas teologis bisa memunculkan 
amarah yang besar. Sejarah mencatat banyak 
sekali demonstrasi yang dilakukan karena 
protes terhadap penghinaan agama, yang 
berarti penghinaan terhadap simbol suci 
agama tertentu. Kasus Ahok dan Meliana 
adalah kasus yang disebut sebagai penodaan 
teologis, kitab suci dan rumah ibadah. UAS 
dan Habib Rizieq juga mendapat protes karena 
ceramah mereka yang dinilai merendahkan 
umat Kristiani. UAS menyebut “ada setan di 
dalam Patung Salib”(detiknews, 20/8/2019) 
dan Habib Rizieq yang menentang konsep 
Yesus sebagai anak Tuhan, dengan kalimat 
satire, jika Tuhan melahirkan bidannya siapa? 
(Youtube Channel Routibulhuda, 2019). 
Reaksi tidak hanya datang dari umat Kristen 
tetapi dari sebagian umat Islam yang tidak 
setuju dengan cara dan tema dakwah model 
seperti itu. Protes bermunculan karena 
ceramah jenis ini bisa merusak tatanan sosial 
dan relasi antar identitas keagamaan yang 
telah menjadi kekuatan nasional. 

Protes terhadap penghinaan simbol 
agama tidak hanya urusan domestik tetapi 
juga internasional. Kemarahan terhadap 
Salman Rushdie tidak hanya terjadi di Mesir 
dan kawasan Arab tetapi juga seluruh umat 
Islam di dunia. Karya Rushdie dianggap 
sebagai penghinaan terhadap simbol suci umat 
Islam, Alquran. Hingga saat ini, buku Salman 
Rushdie tidak boleh beredar di negara-negara 
muslim. Ide pemuatan Kartun Nabi 
Muhammad di salah satu media di Denmark 
memunculkan reaksi keras dari umat Islam di 
dunia. Demonstrasi terjadi di Pakistan, 
Yaman, Suriah dan juga di Indonesia 
(detik.com, 13/02/2006). Upaya Greet Wilder, 
politisi Belanda dari sayap liberal untuk 
membuat kompetisi ilustrasi kartun Nabi 
Muhammad segera mendapatkan respon yang 
keras dari negara-negara muslim. Indonesia 
ikut aktif dalam memainkan diplomasi 
penolakan terhadap rencana Wilder itu.  



48 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

Menteri Luar Negeri RI, Retno 
Marsudi menyebutnya sebagai ‘tindakan 
provokatif yang membahayakan upaya 
bersama dalam menciptakan perdamaian 
dunia’. Atas desakan itu, Greet Wilder 
terpaksa membatalkan rencananya (detik.com 
31/8/2018). 

Penolakan umat Islam atas 
pembuatan kartun Nabi Muhammad adalah 
bagian dari pemikiran dalam teologi Islam 
yang nyaris tidak diperdebatkan, replikasi 
wajah Nabi Muhammad. Seluruh aliran 
teologi dalam Islam tidak memperdebatkan 
boleh tidaknya wajah Nabi Muhammad 
direproduksi. Semua bersepakat untuk tidak 
memperbolehkannya. Akibatnya, tidak ada 
kontestasi dalam umat Islam perihal kartun 
wajah Nabi. Semuanya menolak dengan 
intensitas berbeda-beda. 

Ide tentang Tuhan dan para nabi 
menjadi ajang kontestasi yang fundamental 
sepanjang sejarah agama. Institusionalisasi 
agama pasca kematian para Nabi dan Rasul 
menjadikan konsep yang abstrak ikut 
terlembagakan. Umat Islam sangat percaya 
bahwa Allah berbeda dengan konsep Tuhan di 
agama lain. Begitu pula penganut agama 
Kristen, Yahudi, dan agama lainnya. (Kecuali, 
sekelompok intelektual dari agama-agama ini 
yang mengambil jalan pluralisme dan 
sinkretisme yang memberi ruang 
kemungkinan pertemuan konsep ketuhanan). 
Kepentingan untuk melembagakan konsep 
ketuhanan merupakan tindak politik untuk 
memperkukuh identitas keagamaan. Konsep 
tentang Tuhan dalam satu agama tidak bisa 
dipertukarkan karena bisa mengacaukan 
identitas keagamaan. Seseorang disebut 
muslim paling fundamental adalah karena dia 
percaya dengan Allah. Seseorang disebut 
Kristen adalah ketika dia percaya konsep 
ketuhanan Kristen termasuk ketuhanan Yesus. 
Konsepsi tentang batasan teologis inilah yang 
menyebabkan tema ucapan selamat natal 
menjadi perdebatan tahunan dalam 
masyarakat Indonesia, khususnya di dunia 
maya. Biasanya, menjelang pada bulan 
Desember, laman media sosial dipenuhi 
dengan perdebatan dan pertentangan 
(kontestasi) tentang kebiasaan mengucapkan 
selamat natal di Indonesia. Perdebatan ini 

terus menerus berulang setidaknya lima tahun 
terakhir (termasuk di 25 Desember tahun 
2019).  

Batasan teologis ini pula menjadi 
alasan ‘rasional’ MUI dan beberapa kelompok 
Islam mendeklarasikan kesesatan Ahmadiyah, 
Syiah, dan kelompok sub-ordinat lainnya. 
Ahmadiyah misalnya dianggap telah 
melampaui batas teologi dengan mengajukan 
Mirza Ghulam Ahmad di level nabi. Posisi 
yang dalam teologi Sunni sudah tertutup bagi 
siapa pun (kecuali kedatangan kembali Nabi 
Isa menjelang hari kiamat). Meski Ahmadiyah 
punya penjelasan spesifik tentang hal ini, 
namun itu tidak cukup kuat meyakinkan 
publik Islam Sunni untuk menerima dengan 
lapang,  bahwa Ahmadiyah adalah bagian dari 
Islam seperti pada umumnya masyarakat 
Islam di Indonesia.  

Produksi wacana kesesatan 
Ahmadiyah melalui serangkaian tindakan 
sistematis (baik melalui fatwa, buku pelajaran 
di sekolah, regulasi negara, dan tindakan 
kekerasan terhadap mereka) membentuk atau 
melanggengkan stigma dalam masyarakat 
Islam di Indonesia bahwa kelompok ini 
berbeda dengan Islam kebanyakan dan pada 
titik tertentu, munculnya prasangka yang 
menyatakan bahwa Ahmadiyah bukan Islam. 
Prasangka ini menjadi modal yang 
diakumulasi untuk melakukan tindakan 
dominasi dan subordinasi terhadap eksistensi 
mereka. Mekanisme yang sama digunakan 
untuk melihat kelompok sub-ordinat lainnya, 
terutama kelompok NRM seperti Salamullah 
dan Gafatar. 

Sedangkan  perdebatan terhadap 
Syiah (khususnya di Makassar) lebih melebar. 
Persoalan teologis dalam Syiah yang dianggap 
bertentangan dengan Sunni sulit mendapatkan 
pembenaran dalam realitas di Indonesia, 
kecuali melalui buku-buku referensi. Teori 
kepercayaan terhadap imamah yang spesifik 
di Syiah tidak bisa dijadikan sebagai alasan 
untuk penyesatan. Sedangkan tudingan yang 
menyatakan Syiah memiliki syahadat 
tambahan yang berbeda dengan kebanyakan 
umat Islam Sunni, tidak dapat dibuktikan 
(kecuali melalui video yang tersebar di media 
sosial yang terjadi di luar Indonesia). 
“Kemarahan” warga Sunni kepada Syiah 



   Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) – Saprillah, dkk. || 49  

adalah sikap politis Syiah terhadap sahabat-
sahabat Nabi yang dianggap mengunggulkan 
Ali bin Abi Thalib dan merendahkan yang 
lain, dengan bahasa yang peyoratif. Tudingan 
berkembang ke arah penyimpangan teologis 
yang dilakukan oleh Syiah dengan menambah 
syahadat kepada Ali sebagai syarat formal 
beragama, meski sekali lagi dengan hanya 
merujuk kepada beberapa informasi tentang 
Syiah. 

Kontestasi terjadi karena Ahmadiyah, 
Syiah, dan kelompok sub-ordinat melakukan 
“perlawanan” wacana. Ahmadiyah meyakini 
dengan ajaran Ahmadiyah tidak ada yang 
menyimpang dari arus besar teologi Islam. 
Mereka memang posisikan Mirza Ghulam 
Ahmad sebagai nabi, tetapi mereka tidak 
membuatnya setara dengan Nabi Muhammad 
saw. Mereka mengonstruksi ruang yang lebih 
dinamis yang disebut nabi ghair tasyri’. 
Secara umum, Ahmadiyah meyakini bahwa 
Nabi Muhammad adalah nabi pembawa 
syariat terakhir tetapi ruang teologis itu 
terbuka terhadap kemungkinan kedatangan 
‘manusia-manusia suci’ yang memberi 
peringatan kepada manusia tentang kebaikan. 
Dengan cara ini, Ahmadiyah merasa tidak 
melanggar batasan teologis dan karena itu 
tidak perlu mengikuti anjuran pihak luar yang 
meminta Ahmadiyah “keluar dari Islam”.  

Kontestasi wacana natal adalah tarik 
menarik batasan teologis. Apakah ucapan 
selamat natal masuk ranah teologis atau 
sosial? Tentang posisi ketuhanan Yesus tidak 
menjadi perdebatan internal. Semua kelompok 
keagamaan di dalam Islam bersepakat tentang 
posisi Isa sebagai nabi saja dan bukan 
manifestasi ketuhanan dalam bentuk fisik. 
Semua kelompok keagamaan dalam 
masyarakat Islam (termasuk Ahmadiyah) 
memiliki sistem tauhid yang sama. Bahwa 
Tuhan satu, tidak beranak, tidak 
diperanakkan, dan tidak manifes dalam bentuk 
apa pun.  

Perdebatan muncul dari sikap batasan 
ruang teologis. Kelompok yang membolehkan 
ucapan selamat natal memiliki pandangan 
yang lebih lentur, sedangkan yang melarang 
ucapan selamat natal memiliki pandangan 
yang lebih hati-hati dan cenderung ketat. 
Kelompok pertama mengeluarkan ucapan 
selamat natal dari pembahasan teologis 
sedangkan kelompok kedua memasukkan 

ucapan selamat natal sebagai rangkaian dari 
“pembenaran” konsep ketuhanan Yesus. 
“Mengucapkan selamat natal berarti otomatis 
membenarkan bahwa Yesus adalah anak 
Tuhan”.  

Melindungi ruang sakral adalah hal 
yang utama dalam agama. Konsepsi tentang 
Tuhan, Nabi, dan segala ornamen keagamaan 
harus terus menerus relevan dengan segala 
bentuk waktu dan situasi. Sensifitas 
keagamaan akan mudah terkonsolidasi 
melalui isu ini. Namun, batasan ruang teologis 
atau ruang sakral sangat rumit, berbeda-beda, 
dan juga sangat politis. Batasan yang rumit ini 
sekaligus merefleksikan betapa agama sangat 
tergantung pada interpretasi manusia terhadap 
teks dan sejarah kenabian. Penguasaan ruang 
dan dominasi atas sumber-sumber kebenaran 
menyebabkan wajah agama tampil sebagai 
pengontrol kebenaran.  

Teori Mircea Eliade (1957: 11) 
tentang hierophany tampaknya kurang 
relevan dalam masyarakat Islam. Basis ‘yang 
sakral’ dalam Islam justru kadang-kadang 
tidak menghendaki manifestasi. Tuhan dan 
bahkan wajah Nabi Muhammad tidak boleh 
terlihat dalam waktu sejarah. Tuhan yang tak 
terlihat dan tidak manifes inilah pokok ajaran 
Islam yang disebut tauhid. Memang dalam 
Islam adalah benda-benda yang disebut suci 
dalam Islam dan mengalami proses Sakralisasi 
seperti Ka’ bah tetapi dia tidak menempati 
ruang sakral ketuhanan. Tuhan dalam Islam 
tidak boleh ditampakkan dalam wujud apa 
pun. Batas itulah yang harus dilindungi. 
Perdebatan tentang natal (dan penolakan 
terhadap patung, gambar-gambar) adalah 
penolakan terhadap konsep hieorophany yang 
dalam agama Kristen, Hindu, Buddha, dan 
kepercayaan lokal justru sangat sentral.  

Melalui ide purifikasi yang ketat, 
kelompok Salafi mendeklarasikan diri sebagai 
patriot pembela batasan teologis (tauhid) 
yang paling bersemangat. Pemurnian tauhid 
menjadi inti dari ide dan gerakan kelompok 
Salafi. Penolakan mereka terhadap berbagai 
ornamen spiritual seperti ucapan natal adalah 
salah satu bentuk perlindungan terhadap ruang 
sakral non-manifes. Ruang suci yang telah 
diberi batas tebal oleh kitab suci. Tidak ada 
celah untuk menyeberangi garis batas ini 
karena itu berarti telah mengaburkan identitas 
dan sekaligus mengaburkan kesucian tauhid.  



50 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

Ide purifikasi teologis kelompok 
Salafi berkontestasi dengan ide Islam kultural 
dan kewarganegaraan yang berkembang di 
NU. NU melonggarkan batas-batas teologi 
dengan memberi jalan kepada ide 
kemanusiaan yang lebih besar. Ucapan 
selamat natal dilepaskan dari sudut pandang 
teologis dan meletakkannya dalam relasi 
kemanusiaan. Ide humanisme NU ini terlihat 
membahayakan bagi Salafi karena bisa 
mengaburkan identitas keislaman. Mereka 
merasa memiliki kewajiban teologis untuk 
menyelamatkan masyarakat Islam Indonesia 
dari kesalahpahaman teologis. Di sisi lain, NU 
menganggap bahwa aktivitas yang mereka 
lakukan bersumber dari penafsiran terhadap 
agama yang berbeda pendekatan dengan 
kelompok salaf. Kontestasi pun tidak 
terhindarkan. 

Posisi Muhammadiyah menarik 
dalam kontestasi pandangan tentang natal. 
Secara ideologi, Muhammadiyah memiliki 
kesamaan dengan kelompok salaf khususnya 
tentang purifikasi. Muhammadiyah 
mengembangkan ide purifikasi yang 
menempatkannya sebagai kompetitor NU 
dalam kurun waktu yang panjang. Namun, 
wacana kebangsaan dan kemasyarakatan yang 
menjadi salah satu tujuan persyarikatan 
menempatkan Muhammadiyah tidak ingin 
terlibat penuh dalam kontestasi ini. Mereka 
tidak memberi dukungan kepada Salafi (meski 
memiliki kesamaan ideologi purifikasi) juga 
mereka tidak memberikan pembelaan kepada 
NU. Muhammadiyah memilih untuk bekerja 
menjalankan khitah kelembagaan. 

 
Media Sosial Sebagai Faktor Eksternal Yang 
Determinan 

Perkembangan teknologi informasi 
adalah faktor eksternal yang memiliki 
pengaruh yang besar terhadap pergeseran 
skala kontestasi. Kontestasi wacana 
keagamaan antarkelompok keagamaan 
sebenarnya berlangsung dalam ruang yang 
terbatas, eksklusif dan privat. Setiap dai atau 
parhaessiat (penutur kebenaran) di masing-
masing kelompok dalam ruang realitas fisik 
sedang berbicara di hadapan komunitasnya 
sendiri.  

Oleh karena itu, produksi wacana 
berlangsung dalam proses indoktrinasi dan 
agitasi yang kadang-kadang berlebihan. Kasus 
ucapan UAS tentang ‘di dalam Salib ada 
setan’ adalah contoh dari sikap ini. UAS 
dalam banyak kesempatan mengatakan bahwa 
yang dilakukannya adalah menyampaikan 
kebenaran kepada umat Islam dalam ruang 
terbatas yaitu masjid. Psikologi berada di 
dalam ruang terbatas itu yang menyebabkan 
UAS menggunakan diksi yang tidak elok 
dalam desain hubungan antara umat 
beragama. UAS merasa bebas untuk 
menyatakan kebenaran tanpa harus 
mempertimbangkan perasaan psikologis 
agama lain karena ‘merasa sedang berada’ 
dalam ruang spesifik, ruang homogen. Ruang 
privat biasanya memberi banyak energi 
kepada pembicara untuk berbicara sebebas-
bebasnya. Ruang privat dalam pengertian 
homogenisasi ruang publik adalah ruang kuasa 
bagi sang penutur untuk menguatkan 
eksistensinya tanpa adanya kemungkinan 
untuk didebat dan diserang oleh orang lain 
secara langsung.  

Penyebutan kata kafir, domba tersesat 
dalam lingkungan terbatas (di masjid dan 
gereja) adalah lazim dalam masyarakat 
beragama. Proses indoktrinasi dalam ruang 
privat memang memungkinkan munculnya 
kebebasan semantik bagi para tokoh agama. 
Kata yang secara sosial bersifat peyoratif 
tidak menjadi masalah karena dalam konteks 
ruang dan waktu yang privat. Namun, di era 
media sosial batasan tentang privat dan publik 
telah hilang, apalagi ketika perbincangan 
“ruang privat” ini ternyata memiliki nilai 
ekonomi yang sangat tinggi dalam perputaran 
ekonomi di dunia digital. 

Media digital dengan berbagai 
variannya telah mengubah ruang privat 
menjadi ruang publik, ruang terbatas menjadi 
lintas batas, ruang independen menjadi tidak 
independen, ruang kecil menjadi ruang yang 
teramat luas. Perubahan ruang ini berimplikasi 
pula pada perubahan makna yang sangat 
dinamis. Ucapan ringan dan lucu di ruang 
privat bisa berubah menjadi ucapan serius dan 
bermakna lain di ruang publik digital. Kanal-
kanal perubahan tersebar dengan cepat sesuai 
dengan kepentingan audiens. Kasus Ahok, 



   Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) – Saprillah, dkk. || 51  

UAS, Sukmawati, Gus Muwaffiq 
menunjukkan pola ini. Media digital tidak 
hanya menjadi kanal informasi tetapi juga 
kanal ideologi dan politik.  

Kontestasi keagamaan di media sosial 
terjadi karena para pengguna media digital 
adalah audiens aktif.  Ruang media sosial 
memungkinkan terjadinya produksi makna 
yang bersifat aktif dan langsung. Para pemirsa 
tidak hanya berperan sebagai penonton dan 
penerima wacana tetapi juga menjadi 
produsen makna, untuk mengukuhkan atau 
menolak makna yang diterimanya melalui 
media digital. 

Arus wacana di media digital 
memiliki dua gelombang. Gelombang 
pertama, tuturan ruang privat dengan tujuan 
indoktrinasi dan penguatan internal. Dalam 
konteks ini,  wacana dituturkan secara 
monolog atau semi dialog (menjawab 
pertanyaan melalui tulisan) oleh satu orang 
saja. Tuturan ini direkam dan disebarkan di 
media digital, yang kemudian membentuk 
gelombang kedua. Pada gelombang kedua, 
wacana ini diresonansi oleh jamaah virtual. 
Perdebatan terjadi bahkan tanpa melibatkan 
penutur awal. Kontestasi wacana berlangsung 
lama dan cenderung tanpa penyelesaian 
karena berlangsung dalam konteks ideologis. 
Para jamaah virtual dari masing-masing 
kelompok berdiskusi atau berdebat dalam 
ruang yang terbatas, tanpa suara, dan tanpa 
ekspresi. Kecenderungan perdebatan tidak 
dalam ranah ilmiah (untuk mencari 
kebenaran) tetapi benar-benar mengadu 
pendapat.  

Kontestasi keagamaan melalui media 
digital telah mengubah watak audiens, dari 
bersifat massa ke bersifat ideologis. Ada 
perbedaan karakteristik kehadiran kelompok 
salaf dan NU di media digital. Para dai 
berbasis Salafi tidak memiliki basis kelompok 
ideologis yang kuat. Jamaah yang terbentuk 
melalui pengajian terbatas tidaklah banyak. 
Mereka tampil di media sosial dengan ‘tanpa 
citra kuat’ selain citra Islam. Mereka tidak 
memiliki label. Bahkan dalam banyak hal, 
para dai ini menolak terasosiasi. Mereka 
datang dengan misi merobohkan tembok 
hizbiyyah dan membangun persatuan Islam 
dengan nilai Islam yang sebenarnya (Salafi). 
Identitas ‘tanpa identitas’ ini bertemu dengan 
audiens massa.  

Audiens independen yang tidak 
memiliki ikatan kuat dengan kelompok sosial 
tertentu. Audiens yang menyambut dakwah 
Salafi biasanya berasal dari kelas-kelas profesi 
menengah ke atas yang tidak terafiliasi pada 
kelompok keagamaan tertentu (khususnya NU 
dan Muhammadiyah). Kelompok audiens 
massa ini sejatinya tidak memiliki akar 
keagamaan yang kuat. Mereka tidak memiliki 
sejarah pengetahuan keagamaan yang kuat 
(melalui pesantren dan madrasah). Tidak 
mengherankan, gerakan masyarakat urban 
dengan gaya populer muncul dari kelompok-
kelompok ini. Mereka adalah pekerja di dunia 
modern tetapi memiliki spirit keagamaan 
yang kuat. Audiens massa ini perlahan-lahan 
terbentuk menjadi audiens ideologis. Mereka 
tidak lagi bebas memilih wacana keagamaan 
(sebagaimana di awal persentuhan dengan 
wacana keagamaan) tetapi melakukan seleksi, 
rejeksi, dan sekaligus terlibat dalam arena 
kontestasi keagamaan.  

Sedangkan kelompok audiens yang 
merespons dai NU di media sosial adalah jenis 
audiens ‘kelompok sosial’. Dai NU hadir di 
media sosial untuk kepentingan merespons 
kehadiran dai non-NU yang banyak sekali 
melakukan serangan terhadap tradisi 
keagamaan yang berkembang di kalangan NU. 
Para dai dan penggerak media sosial dari 
kalangan NU hadir dengan kesadaran untuk 
‘melindungi’ dan mengonservasi wacana 
keagamaan yang mengakar sangat kuat dalam 
masyarakat tetapi mendapatkan hantaman di 
dunia maya. Tema-tema keagamaan juga 
sangat spesifik. Tujuan ideologisnya adalah 
mengukuhkan kesadaran beragama dalam 
perspektif  NU dan sekaligus mengukuhkan 
kesadaran kebangsaan. Audiens yang 
merespons para dai NU adalah jamaah NU 
sendiri.   

Meski memiliki karakteristik audiens 
yang berbeda, namun kedua jenis audiens ini 
memiliki sisi yang sama yaitu sebagai audiens 
pasar. Kepentingan ekonomi berbasis dakwah 
di dunia digital sangat besar. Kontestasi 
wacana keagamaan akan terus menerus terjadi 
karena ceramah agama telah memasuki ruang 
industri. Dakwah melalui media digital 
memiliki potensi ekonomi yang sangat besar. 
Keberhasilan para ustaz menembus ratusan 
ribu hingga jutaan subscriber berimplikasi 
pada pendapatan mereka.  



52 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

Pendapatan yang diterima oleh para 
ustaz yang populer di Youtube terhitung besar 
dalam hitungan pendapatan di Indonesia. Aa 
Gym, Ustad Adi Hidayat, Hanan Attaki, dan 
UAS mendapatkan pendapatan puluhan juta 
per bulan (lilefal.co.id. 26/1/2020). Al-Bahja 
TV yang dikelola oleh Buya Yahya dan 
timnya memperoleh pendapatan ratusan juta 
per bulan (noninfluencer.com. 26/1/2020). 
Tidak mengherankan apabila para dai mulai 
bermunculan dengan segmentasi yang 
bermacam-macam dan membentuk industri 
dakwah di Indonesia. Sistem ekonomi 
berbasis viewers (pemirsa) menjadikan 
dakwah menjadi salah satu instrumen 
ekonomi yang potensial di Indonesia.  

  
Implikasi Kontestasi Keagamaan: 
Munculnya Urban Salafisme 

Kontestasi keagamaan mendorong 
berbagai kelompok mengembangkan strategi 
adaptasi. Pertarungan wacana dan keinginan 
untuk tetap eksis di tengah perubahan sosial 
mendorong kelompok keagamaan ini 
menciptakan ruang kreatif untuk 
mendapatkan tempat, khususnya dengan 
memanfaatkan jejaring media sosial. Salah 
satu yang menarik adalah munculnya gejala 
urban salafisme sebagai kelanjutan dari 
sufisme urban yang berkembang sejak era 
Orde Baru.  

Urban sufisme (Howel, 2002: 230-
232) adalah sebutan untuk masyarakat muslim 
perkotaan yang menyukai dan memilih 
pendekatan sufisme sebagai jalan spiritual, 
meski tidak dengan pendekatan sufi yang 
ketat. Di awal tahun 1980an, muncul beberapa 
komunitas pembelajaran sufi dengan anggota 
yang tidak dibatasi. Para peserta kelompok 
sufi ini adalah kaum terpelajar dan kelas 
menengah perkotaan. Mereka tidak seperti 
para kelompok sufi lainnya yang 
mengasingkan diri dari dunia. Kelompok sufi 
urban berjalan sebaliknya.  

Perkembangan sufisme urban di era 
1980-1990an merupakan respons masyarakat 
kota terhadap situasi modernitas yang tidak 
terbendung melalui revolusi media yang mulai 
meledak serta gaya politik Orde Baru yang 
terus menunjukkan kedigdayaan. Kritik 
terhadap penguasa tidak banyak bisa 

dilakukan. Ancaman subversif  siap menanti. 
Demonstrasi bisa berakhir dengan tindakan 
represif dari aparat keamanan seperti kasus 
demonstrasi helm di Kota Makassar di akhir 
tahun 1980an. Masyarakat urban mulai 
melirik jalur spiritualisme sufi untuk 
mendapatkan ketenangan jiwa. Gerakan ini 
mendapatkan tempat di wilayah urban dan 
menjadi alternatif gerakan keagamaan. 

Perkembangan gerakan sufisme urban 
ini semakin masif dengan menggejalanya 
majelis zikir di semua kota di seluruh 
Indonesia, termasuk di Makassar.  Salah satu 
majelis zikir dengan ribuan jamaah di Kota 
Makassar adalah majelis zikir Jamiatul 
Mubarak yang didirikan oleh Habib Mahmud 
bin Umar Al-Hamid pada bulan Mei tahun 
2001. Kelompok majelis zikir ini rutin 
melakukan kegiatan spiritual yang bersifat 
masif. Perkembangan kelompok majelis zikir 
semakin masif hingga ke pedesaan. Hal ini 
menjadi gerakan keislaman baru dengan 
perspektif sufisme urban yang praktis.  

 Fenomena menjamurnya zikir 
berjamaah di wilayah perkotaan menarik 
perhatian para politisi untuk 
memanfaatkannya sebagai basis massa. Di 
tingkat nasional, SBY (Susilo Bambang 
Yudhoyono) bahkan membentuk majelis zikir 
untuk menopang popularitas politiknya 
sebagai presiden. Majelis Zikir ini diberi nama 
Majelis Zikir SBY Nurussalam yang berdiri 
tahun 2004 (periode pertama SBY menjadi 
presiden). Di tingkat lokal, para politisi juga 
menggunakan instrumen majelis zikir sebagai 
bagian dari gerakan politik. Para kandidat 
Walikota, bupati, atau anggota legislatif 
menjadikan budaya zikir bersama ini sebagai 
ruang politik untuk mengelola massanya. 
Tidak mengherankan apabila menjelang 
perhelatan politik seperti Pilwalkot Makassar 
2018, Pilgub Sulsel 2018, Pilpres dan pemilu 
legislatif 2019 gelaran zikir bersama lebih 
masif, lebih sering, dan bisa jadi lebih banyak 
peserta (tribunmakassar.com.7/9/2019). 

Rofhani (2004: 207) menyebut 
gerakan kebudayaan urban muslim ini sebagai 
gejala post-fundamentalisme. Meski 
argumennya tidak terlalu kuat, namun usulan 
istilah yang digunakan cukup menarik. 
Fenomena sufisme urban yang menjadi basis 



   Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) – Saprillah, dkk. || 53  

budaya masyarakat muslim urban secara 
umum merupakan respon kebudayaan 
terhadap gerakan fundamentalisme yang 
ekslusif.  Tampilan dresscode komunitas 
urban melalui majelis taklim menunjukkan 
adanya ‘perlawanan’ terhadap kelompok 
fundamentalis yang menghendaki dresscode 
jilbab besar atau bahkan cadar. Termasuk 
budaya jilbab yang berkembang di kampus 
dan sekolah adalah model nalar Islam 
moderat.  

Meski demikian istilah post-
fundamentalisme masih sangat debatable. 
Fundamentalisme Islam adalah gejala sosial 
keagamaan yang baru terlihat memiliki 
pengaruh pasca-Reformasi meski bibitnya 
telah munculnya di tahun 1980an, sedangkan 
urban sufisme telah menggejala sejak tahun 
1970-an. Sufisme urban muncul bukan sebagai 
respons terhadap fundamentalisme agama, 
tetapi sebagai pencarian spritualitas ala kaum 
urban. Sufisme urban justru menjadi salah satu 
bentuk pertahanan kultural yang bisa 
membendung laju gerakan fundamentalisme. 
Namun yang menarik dari analisis Rofhani 
adalah pengaruh ekonomi dalam kebangkitan 
budaya kaum urban. 

Gelombang baru masyarakat Islam 
urban adalah munculnya salafisme urban. 
Mereka yang berhaluan salafisme tetapi 
bergaya populer. Dalam lima tahun terakhir, 
gerakan salafisme di Indonesia memasuki fase 
baru yang lebih bernuansa pop culture. 
Penetrasi negara terhadap gerakan 
fundamentalisme radikal memaksa kelompok 
ini beradaptasi dengan situasi sosial dengan 
membangun gerakan kebudayaan yang serupa 
dengan gejala munculnya urban sufisme di 
tahun 1990an. 

Salafisme urban mulai menggejala 
pasca-Reformasi. Para tokoh Salafi 
memanfaatkan media TV sebagai ruang 
dakwah. Rodja TV adalah salah satu TV yang 
cukup populer di tanah air. Channel TV 
menjadi ruang kelompok Salafi menyebarkan 
paham keagamaannya. Perkembangan media 
sosial ikut pula dimainkan oleh kelompok 
salaf ini. Dua tokoh Salafi asal Makassar, 
Khalid Basalamah dan Syafiq Basalamah 
adalah mubalig you tube yang memiliki basis 
penggemar dari netizen. Media sosial menjadi 
ruang kontestasi keagamaan yang sangat 
menarik, baik antarsalafisme dan kelompok 

lama (NU dan Muhammadiyah) maupun 
antara kelompok Salafi sendiri.  

Kaum Salafi sangat menyadari 
dengan baik pemanfaatan teknologi untuk 
penyebaran gagasan. Di Makassar, Wahda 
Islamiyah sejak lama memasuki media teve 
sebagai media dakwahnya. Mereke bekerja 
sama dengan salah satu TV swasta di 
Makassar. Salah satu kelompok salafi yang 
cukup besar di Kota Kendari, Islamic Centre 
Muadz Bin Jabal (ICM) sejak awal telah 
menggunakan media radio sebagai instrumen 
dakwah. Belakangan mereka kembangkan 
dengan membuat program live streaming di 
media Facebook.  

Seperti halnya sufisme urban, gerakan 
salafi urban ini adalah upaya untuk merespons 
modernitas. Jika sebelumnya gerakan salafi 
berada pada level gerakan sosial seperti 
membangun pengajian di masjid-masjid, maka 
Salafi urban ini mencoba membangun tempat 
mereka di dunia modern. Munculnya 
komunitas berbasis ajaran salafisme seperti 
hijrah yuk dan niqab squad adalah bentuk 
negosiasi baru antara salafisme dengan dunia 
luar. Salafisme pada awal munculnya dengan 
gaya eksklusif dengan pengajian terbatas. 
Dalam banyak kasus, salafisme menempatkan 
dunia modern sebagai tempat yang buruk dan 
harus dijauhi.  

Mereka mengembangkan sikap 
mengikuti gaya hidup Nabi Muhammad, 
sahabat, tabiin, dan tabi-tabiin. Mereka 
menolak kreativitas berlebihan dalam agama 
karena dianggap sebagai penambahan yang 
menyimpang dari ‘kemurnian’ agama. Untuk 
kepentingan memelihara ide itu, beberapa 
kelompok salaf hidup dalam kesederhanaan 
sebagaimana imajinasi mereka terhadap 
kehidupan Rasulullah. Ada kelompok salafi 
menolak menerima kehidupan modern 
berlebihan seperti berfoto atau mendatangi 
tempat-tempat syubhat seperti mall.  

Namun perkembangan masyarakat 
kota dengan budaya urban yang praktis 
memunculkan perspektif baru dari kalangan 
Salafi urban untuk menerima ruang 
modernitas sebagai arena berdakwah. 
Daripada menjauhinya, Salafi urban justru 
bermain dengan modernitas dan membangun 
tempat mereka yang khas di sana. Niqab 
Squad adalah contoh paling nyata dari gerakan 
salafisme urban ini. Mereka ingin menjadikan 



54 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

cadar sebagai gaya Fashion yang harus 
bersanding secara kultural dengan jenis 
Fashion lainnya. Bercadar telah lama 
diidentikkan dengan ortodoksi keagamaan dan 
ketidaksiapan hidup dalam dunia plural. 
Mereka diidentikkan pula dengan sikap 
ekslusifisme dan ingin benar sendiri. Gagasan 
cadar dimulai dengan gagasan mengikuti 
perintah Nabi Muhammad dan sebagai salah 
satu sikap Islam kaffah. Perempuan yang tidak 
berjilbab atau bercadar adalah mereka yang 
tidak sempurna imannya. Cara pandang yang 
tersebar terbatas di kalangan salaf ini 
mendapatkan perlawanan kultural dari 
kelompok moderat Islam termasuk dari 
muslim urban. Salafisme membentuk gaya 
keagamaan yang berbeda dengan salafisme 
ortodoks tetapi tidak kehilangan ortodoksi 
spritualitasnya. Perbedaan yang paling 
terlihat adalah mulai meninggal cara eksklusif 
dan bergerak lebih inklusif.   

Yang menarik dari gerakan salafisme 
urban ini adalah menempatkan perempuan 
sebagai agen yang penting. Di Arab Saudi 
(sebelum revolusi kebudayaan modern ala 
Muhammad bin Salman) yang disebut sebagai 
tempat asal pemikiran salafisme, perempuan 
tidak mendapatkan tempat dalam ruang dan 
perbincangan publik. Isu perempuan bukan isu 
yang penting bahkan untuk didiskusikan. 
Ruang publik sepenuhnya dikuasai oleh 
perempuan. Tetapi di Indonesia, gerakan 
salafisme sangat dipengaruhi oleh perempuan. 
Perlawanan Indadari (pendiri Niqab Squad 
Indonesia) di Indonesian Lawyers Club di TV 
One atas stigmatisasi radikalisme terhadap 
cadar adalah salah satu contoh betapa 
salafisme urban telah menggunakan isu gender 
yang selama ini tidak relevan dengan gerakan 
salafisme ortodoks. 

Di Makassar, Niqab squad telah 
beraktivitas sejak bulan Juli tahun 2017. Pada 
mulanya, seluruh anggotanya bercadar. 
Namun, lambat laun komunitas ini semakin 
menunjukkan sikap terbuka dan inklusif. 
Semua Muslimah yang ingin bergabung dalam 
komunitas ini dibolehkan, termasuk yang 
tidak bercadar. Bahkan perempuan non 
muslim sekalipun boleh bergabung.  
Stigmatisasi cadar sebagai bagian dari afiliasi 
kelompok teroris tidak menyurutkan 

keinginan mereka untuk bercadar, sekaligus 
menjalankan syariat Islam yang dipahaminya. 
Niqab squad justru tampil sebagai ‘pembela’ 
cadar, dengan cara melakukan aktivitas yang 
bersifat inklusif dan orientasi pergerakan yang 
pelan-pelan meruntuhkan tembok eksusifitas. 

Salafisme urban ini menyerupai gejala 
post Islamisme (Bayat, 2011: 17-26), meski 
tidak sepenuhnya. Munculnya tindakan sosial 
yang melampaui dan bahkan cenderung 
memberi kritik terhadap Islamisme. Salafisme 
urban ini mulai terbuka pada perubahan dan 
tidak lagi memelihara ortodoksi secara ketat. 
Urban salafisme mulai menggunakan istilah-
istilah popular yang diadopsi dari tradisi 
budaya populer seperti niqab challenges, meet 
up, gathering akbar, Ramadhan run, biker 
subuhan, hijrah fest. Termasuk tidak alergi 
menggunakan istilah asing sebagai nama 
komunitas (niqab squad). Niqab Squad tidak 
menjadikan masjid sebagai pusat perjumpaan 
satu-satunya. Sebagian besar ruang pertemuan 
mereka di luar masjid. Mereka 
mengkonsolidasi diri mereka melalui jejaring 
media sosial. Menggelar even keagamaan di 
hotel dan bahkan sering kali meet up di café 
sebagaimana layaknya masyarakat urban. 
Bedanya, mereka akan memilih café yang bisa 
menampung ‘identitas’ mereka sebagai 
perempuan bercadar. Café yang dipilih adalah 
tempat jejaring ekonomi kelompok berhaluan 
Salafi.  

  
PENUTUP 

Kehadiran kelompok keagamaan 
dengan cara pandang keagamaan yang berbeda 
berimplikasi pada banyaknya varian 
kontestasi. Kontestasi yang paling alami 
adalah kontestasi wacana keagamaan. 
Gerakan kelompok berhaluan Salafi yang 
membawa gerakan puritanisme baru 
mengoreksi tradisionalisme NU. Serangan 
kelompok salaf sangat terasa di kalangan 
warga NU. Oleh karena, sebagian besar tradisi 
NU dianggap bidah atau menyimpang oleh 
kelompok salaf ini. Tentu saja, kontestasi 
tentang hal ini bukan hal yang baru. 
Muhammadiyah dan NU dalam kurun waktu 
yang cukup lama berkontestasi tentang hal-hal 
yang bersifat furuiyah ini. Gagasan negara-
agama menjadi topik perdebatan antara HTI 



   Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) – Saprillah, dkk. || 55  

dan NU-Muhammadiyah plus keterlibatan 
negara yang pada akhirnya mengeliminasi 
eksistensi HTI. Kontestasi wacana keagamaan 
tidak hanya terjadi dalam kelompok yang 
berbeda haluan. Perbedaan dan kontestasi 
wacana terjadi pula dalam satu kelompok 
yang sama, seperti kelompok Jamaah Tablig 
dan kelompok salaf.  

Kontestasi muncul dalam dialektika 
dan dominasi. Kontestasi wacana memiliki 
implikasi pada munculnya dialektika 
keagamaan. Hal ini bisa sangat bermanfaat 
bagi pembangunan peradaban Islam di tanah 
air. Tradisi saling berdebat dan saling 
berdiskusi adalah tipikal masyarakat 
intelektual dan sebagai pra-syarat dari 
munculnya peradaban berbasis pengetahuan. 
Kontestasi keagamaan yang bersifat dominatif 
terjadi antara kelompok mainstream Islam 
(Sunni) dengan kelompok sub-ordinat. Selain 
kelompok tarekat, Ahmadiyah dan Syiah yang 
paling rentan terhadap munculnya kontestasi  
dominatif. Dominasi muncul dalam bentuk 
kekerasan baik kekerasan simbolik (sebagai 
kelompok sesat, sempalan), maupun 
kekerasan fisik (penyerangan, pembubaran 
kegiatan).   

Secara substantif, kontestasi 
antarkelompok keagamaan bisa diredusir 
dalam tiga hal. Pertama, kontestasi teologis. 
Kontestasi yang berpangkal dari perbedaan 
sistem teologis, khususnya antara kelompok 
dominan dan subordinat, dan berujung pada 
munculnya dominasi, subordinasi, serta 
konflik sosial. Kontestasi teologis ini 
kemudian meluas dengan melibatkan aktor 
dari kelompok mayoritas untuk melakukan 
pembelaan. Kontestasi teologis kemudian 
berhadapan dengan cara pandang keagamaan 
yang bersifat kewargaan dan politis.  

Kedua, kontestasi ideologis. 
Kontestasi yang bersumber pada perbedaan 
sistem ide keagamaan yang berkembang 
dalam masyarakat Indonesia. Kontestasi ini 
tidak hanya berlangsung dalam tataran debat 
wacana (khususnya di media digital) juga 
berlangsung dalam tataran sosial dalam 
bentuk penolakan terhadap kehadiran 
kelompok tertentu dan benturan fisik.  

Ketiga, kontestasi yang bersifat 
sosiologis. Kontestasi pada tataran ini sebagai 
implikasi dari dua bentuk (substantif) 
kontestasi. Terjadi penolakan, pengafiran, 

konflik dalam skala kecil, intimidasi, dan 
pelarangan. Implikasi ini bisa memunculkan 
destruksi sosial dan hilangnya hak satu 
kelompok untuk menjalankan keyakinan 
sesuai dengan sistem teologis yang dianutnya. 

 
UCAPAN TERIMA KASIH 

Tulisan ini merupakan ringkasan dari 
disertasi dengan judul yang relatif sama. 
Tulisan ini bisa diselesaikan dan 
dipublikasikan atas dukungan dan bantuan 
berbagai pihak. Serta kepada Redaktur Al-
Qalam yang berkenan menerbitkan tulisan ini.  

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 
Amstrong, Karen. 2009. Sejarah Tuhan. 

Bandung: Mizan.  
Bayat, Asef. 2011. Pos-Islamisme. Jogjakarta: 

LKiS. 
Bruynessen, Martin van. 2013. “Introduction: 

Contemporary Developments in 
Indonesian Islam and the “Conservatif 
Turn’ of Early twenty first century” 
dalam Martin Van Bruynessen (ed), 
Contemporery Developments in 
Indonesian Islam: explaining the 
Conservative Turn, Singapore: ISEAS.  

Eliade,  Mircea. 1959. The Sacred and The 
Profan; The Nature of Religion . New 
York: The Harvest Book. 

Howell, Julia Day. 2008. “Modernitas dan 
Spritualitas Islam dalam Jaringan Baru 
Sufi Indonesia”, dalam Martin Van 
Bruynessen dan Julia D Howell. Urban 
Sufisme.Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Muslich, Ahmad. 2013. Konflik dan Integrasi, 
Studi Tentang Perbedaan Pemahaman 
Ajaran Islam antara Muhammadiyah 
dan Nahdlatul Ulama di Desa Ngunut 
Kecamatan Babadan , Kab. Ponorogo, 
dalam Jurnal Muaddib Vol.3 No. 01 
Januari-Juni 2013. 

Ritzer, Goerge dan Barry Smart. 2011. 
Handbook Teori Sosial  Jakarta: Nusa 
Media. 

Rofhani. 2013. Budaya Urban Muslim Kelas 
Menengah, dalam Jurnal Teosofi: Jurnal 
Tasawwuf dan Pemikiran Islam. 
Volume 3 Nomor 1 Juni.  

 



56 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

Rozalia, Tasman. 2008. Radio Roja: 
Kontestasi Ideologi Salafi di Ranah 
Siaran, dalam Jurnal Kajian Dakwah 
dan Kemasyarakatan, 22 (2).  

Rumagit, Koresy Steve. 2013. Kekerasan dan 
Diskriminasi Antar Umat Beragama di 
Indonesia  dalam Jurnal Lex 
Administratum, Vol I.  

Said, Nurman. 2009. Masyarakat Muslim 
Makassar: Studi Pola-Pola Integrasi 
Sosial antara Muslim Pagama dan 
Muslim Sossorang. Jakarta: Badan 
Litbang dan Diklat Kementerian 
Agama RI.  

Said, Zainal. 2012. Konflik Sosial Keagamaan 
Islam Non Mainstream dalam 
Masyarakat Indonesia Yang Majemuk, 
dalam Jurnal Al-Ulum, volume 12 
Nomor 2, Desember 2012. 

Saprillah dkk. 2015. Dilema Pembangunan 
Rumah Ibadah. Makassar: 
Idealenggara.  

Turner, Jonathan H. 1990. The Structure of 
Sociological Theory.  

Zadrak Rumahuru, Yance. 2012. Islam 
Syariah dan Islam Adat; Konstruksi 
Identitas Keagamaan dan Perubahan 
Sosial di Kalangan Komunitas Muslim 
Hatuhaha di Negeri Pelauw. Jakarta: 
Kementerian Agama RI.  

 
Rujukan On-line 
MUI Kabupaten Gowa Menyatakan Aliran 

Sesat Puang Lalang Sejak tahun 2016, 
tribunnews.com Rabu, 6 November 
2019 (diakses 26 januari 2020) 

Tragedi Tanjung Priok: Dari Provokasi, 
Subversi, hingga Pelanggaran HAM, 
kompas.com 12 September 2018 
(diakses tanggal 25 Januari 2020) 

Kamus on-line Cambridge dictionary.org 
(diakses 20 Pebruari 2020) 

Video bahas salib diviralkan, Ustad Abdul 
Shomad dilaporkan ke Polisi, 
detiknews. 20 Agustus 2019. (diakses 
pada tanggal 7 Januari 2020). 

Kalau Tuhan Beranak Bidannya Siapa? 
Youtube chanel Rootibulhuda (diakses 
tanggal 12 Januari 2020). 

Dikecam Indonesia, Lomba Kartun Nabi 
Muhammad di Belanda dibatalkan. 
Detik.com (31 Agustus 2018). 

7 ribu Mahasiswa Pakistan Protes Kartun 
Nabi Muhammad. Detik.com (13 
Pebruari 2006) 

Terkenal di Sosmed, Begini Penghasilan 4 
ustad Kondang di Indonesia. 
lilefal.co.id  (26 Januari 2020). 

Al-Bahja TV Dasbor You Tube stats & 
Analytics. Id noninfluencer.com (26 
Januari 2020) 

Resmi ditetapkan sebagai Kontestan Pilwali 
Makassar, APPI-CICU Gelar Zikir 
Bersama, Tribun Timur. Com (Senin, 
12 Pebruari 2018). 

Memasuki masa tenang, IYL Zikir dan Doa 
Bersama dengan Ribuan Warga 
Makassar, Fajar.co.id (Sabtu, 23 Juni 
2018).  

Wahab Tahir Terharu,Zikir dan Doa Bersama 
Dihadiri Ribuan Simpatisan, 
sulselekspres.com (12 April 2019).  

Panitia Imbau Peserta Zikir Akbar bersama 
Prabowo Subianto Tidak Membawa 
Atribut Politik, Tribunmakassar.com 
(Jumat, 7 September 2019). 

 


