KONTESTASI KEAGAMAAN DALAM MASYARAKAT MUSLIM URBAN

RELIGIOUS CONTESTATION AMONG URBAN MOSLEEM SOCIETY

Saprillah
Balai Litbang Agama Makassar
JI. AP. Pettarani No. 72
Email: pepilitbang@gmail.com

Hamdan Juhannis
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
JI. Sultan Alauddin No. 63 Gowa

Email: hamdanjuhannis@gmail.com

Nurman Said
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
J1. Sultan Alauddin No. 63 Gowa
Email: nurman.said @uin-alauddin.ac.id

Hamzah Harun Al-Rasyid
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
JI. Sultan Alauddin No. 63 Gowa
Email: hamzahharun@yahoo.com

Naskah diterima tanggal 20 Maret 2020, Naskah direvisi tanggal 9 April 2020, Naskah disetujui tanggal 9 Juni 2020

Abstrak

Kontestasi keagamaan adalah sebuah keniscayaan dalam masyarakat Multi-kelompok. Latar
belakang kepentingan, perbedaan ide, dan pemikiran keagamaan menjadi pemicu munculnya
kontestasi tersebut. Penelitian menggunakan pendekatan sosiologi agama dan sosiologi digital. Jenis
penelitian yang digunakan adalah studi kasus dan etnografi digital. Sumber data penelitian meliputi
tokoh-tokoh dalam kelompok keagamaan dan digital trace yang tersedia di media digital. Metode
penelitian menggunakan wawancara dan eksplorasi data digital. Data dianalisis dengan
menggunakan analisis deskriptif. Hasil penelitian menunjukkan kontestasi keagamaan dalam
masyarakat Islam telah membentuk pola relasi yang dinamis, dialektika dan dominasi-subordinasi.
Relasi antara kelompok Sunni berlangsung dialektis. Relasi antara kelompok mayoritas dan
minoritas berlangsung dalam cara subordinasi. Aktor yang terlibat dalam arena kontestasi terdiri
representasi kelompok moderat, revivalis, dan kelompok subkultur. Kontestasi terjadi dalam
konteks teologis, ideologis, dan sosiologis. Dinamika kontestasi dipengaruhi oleh dua faktor,
internal dan eksternal. Faktor internal meliputi perbedaan cara pandang setiap kelompok keagamaan
yang menjadi identitas masing-masing kelompok. Faktor eksternal meliputi keterlibatan negara dan
amplifikasi media sosial. Dua faktor ini saling memengaruhi satu sama lain dan membentuk
kontestasi yang dinamis. Kontestasi yang bersifat dialektis ini pada prinsipnya dibutuhkan untuk
membangun peradaban Islam yang dialogis. Sepanjang kontestasi wacana keagamaan berlangsung
dalam suasana debat intelektual. Hal itu justru berpengaruh positif bagi lahirnya kreasi-kreasi
keagamaan baru. Salah satu implikasi menarik dari kontestasi keagamaan adalah munculnya
berbagai gerakan keagamaan populer dalam kerangka merebut panggung di media sosial. Kelompok
Salafi pun tidak ketinggalan merebut panggung modernitas, bahkan sedang membentuk satu bentuk
gerakan keagamaan baru yang disebut urban salafisme.

Kata Kunci: kontestasi, kelompok keagamaan, dialektika, media digital, urban salafisme.

Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) — Saprillah, dkki' | 39



Abstract

A contestation among religious groups is happened all the times. The plural ideas, thoughts, and
interest are causing the contestation. This research using religious and digital sociology approach.
This is using multi case study and digital ethnography method. The data was collected by interview
and exploration digital data. The data was analyzed by descriptive analysis. The results of the study
show that religious contestation in Islamic societies has formed a dynamic pattern of relations,
dialectics and dominance-subordination. Actors involved in the arena of contestation consist of
representation of moderate groups, revivalists, and subcultural groups. Contestation occurs in
theological, ideological and sociological contexts. The dynamics of contestation are influenced by
two factors, internal and external. Internal factors include differences in the outlook of each religious
group that becomes the identity of each group. External factors include state involvement and social
media amplification. These two factors influence one another and form dynamic contestation. The
contestation is formed in dialectic of religious discourse. This type of contestation is needed to
strengthen Islamic civilization. An interesting implication of religious contestation is the emergence
of various popular religious movements within the framework of seizing the stage on social media.
Salafi groups did not miss the stage of modernity, they are even forming a new form of religious

movement called urban salafism.

Keywords: contestation, religious groups, dialectics, social media, urban Salafism

PENDAHULUAN

ndonesia sebagai masyarakat multi-

agama, sebenarnya rentan dengan isu

agama. Konflik berbasis agama yang
terjadi pasca-Reformasi seperti di Ambon dan
Poso menyadarkan banyak pihak, bahwa
identitas keagamaan sangat rentan dengan
konflik. Juga, sangat rentan menjadi
perbincangan publik. Isu terkait agama sangat
mudah memantik gelombang massa untuk
ikut terlibat, baik sekedar berkomentar atau
terlibat dalam jejaring ideologis. Sebagai
contoh yang kongkret adalah Gerakan 212.
Gerakan ini adalah gerakan demonstrasi
agama terbesar dalam sejarah Indonesia,
bahkan mungkin dunia dengan melibatkan
jutaan penduduk Indonesia. Gelombang
massanya terbentuk melalui resonansi
informasi di media digital. Kemampuan aktor
di balik gerakan ini mengelola isu agama di
media sosial berhasil menggugah jutaan massa
untuk ikut terlibat dalam gerakan bersama,
dengan spirit keagamaan yang kental di dada
peserta demonstrasi.

Resonansi informasi yang begitu
cepat pada gilirannya memengaruhi relasi
antarkelompok keagamaan di Indonesia, baik
antar-Islam  dan  non-Islam  maupun
antarkelompok dalam masyarakat Islam. Pola
kontestasi berlangsung dinamis dan aktif.
40 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

Sebagian dari pola kontestasi ini bersifat
destruktif dan berpotensi melahirkan konflik
horizontal. Sebagian pula bersifat dialektika
yang berguna sebagai fondasi bagi terciptanya
masyarakat sipil yang terbuka dan dialogis.
Ketegangan tidak hanya terjadi dalam
relasi antarumat beragama, tetapi juga dalam
internal umat Islam. Ketegangan bahkan
inheren dalam sejarah Islam dunia. Banyaknya
varian kelompok keagamaan menyebabkan
konstelasi hubungan sangat dinamis dan
berpotensi pada dialektika, dominasi, dan sub-
ordinasi. = Misalnya, penolakan  warga
Kampung Air Putih di Samarinda terhadap
rencana kelompok Minhajussunnah (yang
berhaluan salafi) mendirikan masjid. Warga
menolaknya sebagai bentuk resistensi
terhadap kehadiran kelompok yang berbeda
paham keagamaan ini (Saprillah, dkk., 2015).
Kasus lain yang sering terjadi dalam
konteks hubungan intern masyarakat Islam
adalah kekerasan fisik atau simbolik terhadap
kelompok yang memiliki paham teologis yang
berbeda dengan Islam mainstream di
Indonesia. Kelompok yang disebut sebagai
aliran sempalan, sesat, menyimpang, atau
kelompok bermasalah adalah kelompok yang
rentan mendapatkan tekanan. Ahmadiyah dan
Syiah misalnya adalah dua kelompok dalam
Islam yang sering mendapatkan kekerasan



simbolik dan fisik di Indonesia. Kelompok
tarekat dan aliran bercorak sufistik pun rentan
terhadap tekanan. Contoh paling baru adalah
Puang La’lang. Pemimpin tarekat Khalwatiah
Syekh Yusuf Tajul Islam ini harus berurusan
dengan hukum sebagai akibat dari aktivitas
keagamaannya yang dianggap bertentangan
dan meresahkan umat Islam (Tribunnews.com
6/10/2019).

Kasus-kasus yang telah disebutkan
adalah fakta sosial yang sedang terjadi dalam
masyarakat. Kontestasi identitas
antarkelompok keagamaan terjadi dalam
medan yang bermacam-macam. Kehadiran
negara melalui seperangkat regulasi bisa
menjadi katup yang meredam kontestasi
identitas ini mengarah pada social destruction.
PBM No. 8 dan 9 tahun 2006 yang mengatur
pendirian rumah ibadah menjadi payung
hukum yang bisa mengelola konflik
kepentingan antar penganut rumah ibadah.
Meski demikian, kontestasi identitas dalam
konteks rumah ibadah terus menerus
berlangsung dengan berbagai bentuk yang
berujung pada relasi kuasa antara kelompok
dominan dan kelompok sub-ordinat.

Kasus-kasus tersebut menunjukkan
adanya perubahan sosial pasca-Reformasi. Di
era Orde Baru, Ketegangan identitas berbasis
agama tidak banyak terjadi. Ketegangan
identitas keagamaan antara NU dan
Muhammadiyah ada, tetapi dalam konteks
perdebatan intelektual tentang beberapa hal
yang bersifat khalafiyah. Ketegangan berbasis
agama terjadi antara masyarakat sipil dan
negara. Konteksnya politik. Misalnya kasus
Tanjung Priok 1984. Ketegangan ini antar
masyarakat sipil yang menolak penerapan
azas tunggal Pancasila dan negara yang
memaksakannya. Penolakan ini berujung ricuh
yang menyebabkan beberapa orang warga
ditangkap. Bahkan AM. Fatwa ikut terjerat
dengan dalil tindakan subversif (kompas.com,
28/9/218). Ketegangan identitas di era Orde
Baru dalam masyarakat sipil muncul dari
konteks identitas etnik. Tahun 1996, terjadi
kerusuhan besar di Kota Makassar. Kerusuhan
ini sebagai respons terhadap pembunuhan
seorang anak dosen IAIN Alauddin Ujung
Pandang yang dilakukan seorang pria
Tionghoa. Warga Makassar turun ke jalan
dengan sasaran orang-orang Tionghoa yang
ada di Makassar. Situasi tegang berlangsung

selama beberapa hari. Ratusan ruko milik
orang Tionghoa dirusak dan dijarah oleh
massa.

Di era Reformasi, kontestasi antar
identitas  keagamaan muncul sebagai
implikasi dari munculnya beragam kelompok
keagamaan dengan model dan orientasi
gerakan yang berbeda-beda. FPI (Front
Pembela Islam) adalah salah satu kelompok
Islam  dengan  gerakan milisi sipil.
Kehadirannya tidak membangun wacana
tetapi melakukan aksi lapangan. Di awal
kemunculan, FPI identik dengan gerakan
kekerasan. Jargon amar ma ruf nahi munkar
diterjemahkan dengan aksi. Wahda Islamiyah
muncul sebagai kelompok salafi dengan
pengorganisasian diri yang modern dan
sistematis. WI menggunakan jalur pendidikan
formal dan kesehatan sebagai ruang untuk
bergerak. Organisasi Islam lain yang muncul
pasca- Reformasi adalah HTI (Hidzbuttahrir

Indonesia). Organisasi ini menggunakan
gerakan wacana dan jalanan  untuk
mendapatkan  simpati publik. Gagasan

khilafah yang digaungkan mendapatkan
respons dari umat Islam di Indonesia. Proses
pembasisan di kampus dan lembaga
pendidikan tingkat menengah cukup sukses.
Namun, masa depan organisasi ini redup
setelah pemerintah mengeluarkan PERPU
(Peraturan  Presiden Pengganti Undang
Undang) no. 2 tahun 2017, yang berimplikasi
pada pembubaran organisasi HTI. Ketiga
organisasi ini memiliki kemiripan dalam hal
mengusung simbolisasi agama secara lebih
nyata.

Di sisi lain, kelompok aliran
keagamaan yang dilabeli sesat, sempalan atau
menyimpang bermunculan. Misalnya,
kelompok Salamullah yang dipimpin oleh Lia
Eden, Gafatar, kelompok tarekat seperti
tarekat Taj Al-Khalwatiyah, Jamaah An-
Nadzir. Ada pula yang muncul dalam ciri yang
lebih personal seperti Paruru Daeng Tau,
Sumardi (Salat Bersiul), Yusman Roi (Salat
Berbahasa Indonesia). Ahmadiyah yang
sebenarnya sudah lama ada di Indonesia turut
pula bergeliat pasca- Reformasi.

Munculnya berbagai varian
keagamaan ini berimplikasi pada munculnya
kontestasi identitas keagamaan. Bahkan
kontestasi yang mengarah pada konflik
antarkelompok tak terhindarkan. Jemaah

Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) — Saprillah, dkki' | 41



Ahmadiyah Indonesia mengalami kekerasan
dan persekusi di berbagai wilayah di
Indonesia. Kelompok Syiah pun mengalami
banyak sekali penolakan dan tindakan
kekerasan dimana-mana.

TINJAUAN PUSTAKA

Relasi antarkelompok keagamaan ini
bersifat dinamis. Relasi ini terjalin melalui
serangkaian perdebatan pemikiran dan
tindakan keagamaan. Perdebatan muncul
sebagai akibat dari perbedaan epistemologi
dan ideologi keagamaan. Relasi inilah yang
disebut sebagai kontestasi. Kontestasi bisa
dipahami sebagai kompetisi dan pertentangan

antarkelompok keagamaan untuk
mendapatkan pengakuan, kesetaraan, dan
pengukuhan identitas. Kontestasi bisa

berujung separasi dan segregasi, bisa pula
integrasi dan rekonsiliasi. Dinamika internal
keagamaan di Indonesia salah satu subyek
studi sosiologi agama yang menarik. Fakta
sosial yang menunjukkan bahwa masyarakat
Islam Indonesia sangat beragam dan memiliki
kecenderungan bertumbuh dalam konteks
yang berbeda-beda adalah hal yang menarik
bagi para akademisi, baik dalam maupun luar
negeri untuk melakukan kajian-kajian.

Clifford Greetz yang mengategori
masyarakat Islam ke dalam dua kelompok,
santri dan abangan. Kategori Geertz menjadi
rujukan dalam menganalisis masyarakat Islam
di berbagai tempat di Indonesia. Konstruksi
Geertz tentang Islam santri yang modern,
educated, dan berbasis di wilayah urban dan
Islam abangan yang tradisional, rural, dan
anti-modernitas menjadi  analisis yang
fundamental di Indonesia, yang banyak
memengaruhi analisis tentang masyarakat
Islam di Indonesia. Kajian Geertz banyak
diikuti oleh sarjana Indonesia seperti Nurman
(2009) dan Rumuhuru (2012).

Kemunculan berbagai jenis kelompok
keagamaan yang berorientasi pada gerakan
simbolisme Islam menjadi obyek kajian
menarik tentang masyarakat Islam pasca
runtuhnya pemerintahan Orde Baru. Martin
van Bruynessen menyebutkan era pasca-
Soeharto sebagai era ‘conservative turn’ atau
kembalinya (gerakan) konservatif Islam.
Menurut Martin  kebangkitan kelompok

42 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

revivalis Islam dalam bentuk yang massif.
Kekuatan ini tampaknya mengisi peran NU-
Muhammadiyah yang kehilangan momentum
atas kebangkitan kelompok konservatif Islam.
Kelompok ini melangkah jauh dengan berhasil
memengaruhi perubahan idiom politik lokal,
dengan munculnya perda-perda Syariah
(2013). Kehadiran kelompok salaf yang
mendapatkan penentangan dari kelompok
Islam yang telah ada sebelumnya (NU dan
Muhammadiyah), dinamika keagamaan yang
berlangsung hangat dengan kehadiran
kelompok salaf Roja yang gencar melakukan
gerakan dakwah puritanistik (Rosalia, 2008:
151-177).

Fenomena kekerasan atas nama
agama yang terjadi pasca-Reformasi menjadi
salah satu kajian yang diminati di Indonesia.
Di antaranya: Fenomena diskriminasi dan
kekerasan terhadap kelompok minoritas
terjadi karena perbedaan nilai dan pemahaman
keagamaan  (Rumagit, 2013).  Peran
pemerintah untuk menyelesaikan kasus-kasus
diskriminasi terhadap kelompok minoritas
menjadi sangat penting, potensi konflik atas
munculnya kelompok keagamaan
nonmainstream (Ahmadiyah dan An-Nadzir).
Negara dianggap sebagai instrumen yang bisa
menyelesaikan konflik tetapi juga bisa
menjadi pemicu terjadinya konflik. Hingga
mengkritisi SKB (Surat Keputusan Bersama)
Menteri Agama, Menteri Dalam Negeri, dan
Jaksa Agung tentang Ahmadiyah (Zainal
Said, 2012). Konflik dan integrasi antara NU
dan Muhammadiyah di Ponorogo, lebih pada
konflik khilafiah, konflik ini menyebabkan
girah keagamaan masing-masing kelompok
keagamaan meninggi (Muslich, 2013).

Kasus keagamaan yang tidak
terhindarkan merupakan salah satu adagium
dalam teori konflik. Karya Turner (1990) yang
berjudul the structure of sociological theory
merupakan salah satu buku yang lengkap
membahas perkembangan teori konflik. Karl
Marx, Simmel dan Weber diletakkan oleh
Turner dalam chapter original konflik.
Selanjut, Dahrenrof, Coser, dan Collins
diletakkan sebagai pelanjut teori konflik.

Turner memulai dengan menjelaskan
konsepsi Marx terhadap konflik. Marx
diletakkan sebagai “sumber awal” dari teori



konflik dalam chapter yang diberi judul the
origins of conflict and critical theorizing.
Selain teori konflik, Turner juga menjadikan
Marx sebagai “dasar” dari teori Kritis yang
dikembangkan oleh para pemikir dari Sekolah
Frankfrut. Teori konflik muncul dari
keinginan =~ Marx  untuk = membangun
“masyarakat tanpa kelas” atau masyarakat
emansipatoris dari dua struktur kelas sosial,
borjuis dan proletar. Konflik adalah bagian
yang inheren dalam sistem ekonomi dan
berarti inheren dalam sistem sosial lainnya.
Perjuangan kelas (dari kelompok yang
ditindas) akan melahirkan pertentangan kelas
atau konflik kelas. Ada tiga konsep kunci
Marx tentang (teori) konflik. Pertama, konflik
bersifat  bipolar. = Kedua,  disebabkan
eksploitasi kelas. Ketiga, kondisi (konflik)
tercipta ekonomi (Turner, 1990:179-202).

Seperti Marx, Goerge Simmel
memahami bahwa konflik tidak disebabkan
oleh dominasi struktur tetapi situasi yang
terpisahkan dari proses asosiatif dan
disasosiatif. Konflik merupakan bagian dari
masyarakat  yang  berinteraksi  untuk
memecahkan dualisme sebagai cara untuk
mencapai kesatuan. Jadi, tujuan konflik pada
teori Simmel bukanlah untuk perubahan sosial
seperti Marx tetapi keberlangsungan sosial.

Weber memberi perspektif yang lebih
luas  terhadap teori  konflik. Relasi
ketimpangan tidak hanya dalam konteks
ekonomi tetapi melingkupi banyak ruang.
Weber sangat memperhatikan perubahan
sejarah dari masyarakat tradisional ke
masyarakat modern. Weber mengembangkan
konsep rasionalisme. Masyarakat modern
adalah masyarakat rasional. Ciri khas
masyarakat rasional adalah kemampuan untuk
melakukan seleksi. Kemampuan rasional ini
bisa membawa seorang individu untuk lepas
dari dominasi dogma agama, masyarakat,
kelas, dan kekuatan tradisional lainnya. Juga
memungkinkan terjadinya dominasi baru yang
dilakukan oleh kekuatan ekonomi impersonal
sebagaimana pasar dan korporasi.

Dahrendorf dan Coser adalah generasi
kedua dalam geneologi teori konflik.
Keduanya lebih berpretensi mengompromi-
kan antara teori konflik dan teori fungsional.
Dahrenrof dikenal dengan teori dialektika
konflik. Dia membayangkan keteraturan
sosial (sebagaimana kaum fungsionalisme)

dengan mengikutsertakan konflik sebagai
elemen dasarnya (Turner, 1990:203-211).
Dahrendrof mengasumsikan bahwa
masyarakat  senantiasa  tunduk  pada
perubahan. Konflik menjadi elemen penting
dalam proses menuju perubahan.

Masyarakat dalam pandangan
Dahrendrof memiliki dua sisi, yaitu konflik
dan konsensus yang saling berdialektika.
Dahrendrof memang dikenali sebagai
pengusung teori konflik dialektika. Teori
konflik digunakan untuk menguji konflik,
pertentangan, dan  penggunaan  aspek
kekerasan dalam masyarakat. Sedangkan teori
konsensus digunakan untuk menguji nilai
integrasi dalam masyarakat. Dahrendrof
meyakini bahwa eksistensi masyarakat sangat
tergantung pada konflik dan konsensus yang
terjadi di kalangan anggota masyarakat atau
struktur sosial.

Berbeda dengan Marx, Dahrendrof
membagi lapisan masyarakat ke dalam tiga
golongan, pemilik modal, kaum elit, dan
tenaga kerja. Bentuk konflik tergantung pada
relasi antara tiga kelompok ini. Dahrendrof
mengasumsikan bahwa konflik terjadi karena
adanya kelompok yang berkuasa (dominan)
dan yang dikuasai (submission). Perbedaan
kelas dan akses terhadap sumber kekuasaan
menyebabkan terjadinya dominasi dan
subordinasi (Ritzer dan Smart, 2004:276).

Pandangan teori konflik Marx dan

Dahrendrof ini bisa digunakan untuk
menganalisis  relasi  antara  kelompok
keagamaan di Indonesia. Relasi

antarkelompok ini adalah relasi kelas antara
kelompok mayoritas yang menguasai wacana,
dikursus, kepentingan dan sumber daya
lainnya dengan kelompok minoritas yang
berada di posisi sebaliknya. Kontestasi
identitas antarkelompok keagamaan tidak
terlepas dalam konteks relasi kuasa antara
yang dominan dan yang submission.

Teori konflik lain yang menarik
adalah teori konflik pertukaran Randall
Collins  yang  bersifat  microstruktur.
Perhatiannya diarahkan kepada hubungan
yang lebih bersifat mikro, yaitu relasi dan
pertentangan (encounter) antara dua orang.
Jika relasi pertentangan dan pergulatan antara
individu terjadi terus menerus berarti ada
struktur dalam relasi itu. Collins menyebutkan
bahwa struktur sosial adalah rantai dari ritual

Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) — Saprillah, dkki' | 43



hubungan (chain of ritual relation). Dalam
proses encountering itu terjadi pertukaran
percakapan realitas, negosiasi dan pertukaran
sumber daya. Seorang individu menggunakan
modal kultural dan energi emosional untuk
berbincang dengan orang lain. Dalam proses
percakapan ini terjadi pertukaran modal
budaya dan energi emosional yang bisa
melahirkan inklusi dan integrasi kelompok.
Teori Collins tampaknya menarik digunakan
untuk mengurai stigma antarkelompok
dengan memperbanyak dialog antar individu
dari dua kelompok yang berbeda dan saling
stigmatik (Turner, 1990: 230).

Di antara teori makro konflik yang
berkembang dalam ilmu sosiologi, teori Ralp
Dahrendrof paling sesuai digunakan untuk
menganalisis kontestasi keagamaan yang
sedang terjadi di Indonesia. Dahrenrof
mengasumsikan bahwa proses
institusionalisasi ~adalah  proses kreasi
“imperatively = coordinated  associations’
(ICA) atau asosiasi sosial yang terkoordinasi
secara imperatif. Berbeda dengan Marx yang
menekankan pada pertentangan  kelas,
Dahrenrof justru menekankan pada upaya
integrasi dalam bentuk redistrubsi otoritas
dalam ICA. Konflik mulai muncul sebagai
implikasi dari kesadaran kelompok subordinat
yang oposan dan menolak untuk tertindas dari
kelompok dominan. Upaya konflik dan
integrasi tergantung pembagian peran dan
otoritas dalam struktur sosial (Turner, 1990:
207). Salah satu ide yang menarik dalam
perspektif  konflik  Dahrendrof  adalah
munculnya kuasi grup atau aliansi taktis yang
bisa menjadi penyeimbang atas munculnya
konflik antar kelas menuju integrasi sosial.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan
pendekatan sosiologi agama dan sosiologi
digital. Sosiologi agama mengacu pada relasi
antara struktur dan kelompok masyarakat
dengan menggunakan agama sebagai basis.
Sosiologi digital adalah jenis pendekatan baru
dalam kajian sosiologi (termasuk sosiologi
agama) sebagai bentuk respons terhadap
perkembangan  teknologi  digital dan
pengaruhnya terhadap relasi sosial.

44 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

Metode penelitian yang digunakan
adalah multi-case study dan etnografi digital.
Studi kasus digunakan untuk mendekati
realitas kasuistik dalam masyarakat Islam.
Sedangkan metode etnografi virtual atau
netnografi digunakan untuk mengeskplorasi
media digital. Metode ini menempatkan
media digital sebagai society, bukan sebagai
benda artifisial. Wacana yang tersimpan dan
terdialogkan dalam ruang virtual ini adalah
representasi dari sistem berfikir yang sedang
berkembang dalam masyarakat. Netnografi
dengan demikian menjadi sebuah metode
untuk menjelajahi pikiran masyarakat yang
terlihat dalam ruang digital.

Observasi dan wawancara adalah dua
metode standar dalam penelitian kualitatif.
Dalam penelitian ini, cara observasi tidak
banyak dilakukan kecuali dalam hal
mengamati peristiwa-peristiwa kontestasi
yang terjadi di media digital dalam kurun 5
tahun terakhir. Beberapa grup Facebook dan
Link Youtube menyediakan ruang “komentar”
yang memungkinkan terjadinya perdebatan
vis a vis antara satu pihak dan pihak lain.
Alasan lainnya adalah kasus yang diamati
selain  bersifat dikursus juga karena
peristiwanya sudah berlangsung sebelum
penelitian ini dilakukan.

Cara yang paling utama digunakan
adalah wawancara. Peneliti melakukan
wawancara kepada berbagai tokoh agama
yang relevan dengan kasus keagamaan,
terutama yang kurang termuat di media sosial
atau  kelompok yang kurang ingin
mengeksplorasi identitasnya melalui media
sosial.

Metode penggalian data yang cukup
signifikan dalam penelitian ini adalah
eksplorasi jejak digital. Sebagai masyarakat
digital, perdebatan keagamaan ter alihkan di
media digital. Seluruh kelompok keagamaan
yang menjadi unit analisis ikut berkontribusi
dalam perdebatan di media sosial. Di dalam
pendekatan sosiologi digital, cara ini disebut
sebagai etnografi media. Pencarian data
dilakukan dengan mengambil sumber utama
dalam media Youtube dalam kurun waktu
tertentu. Untuk  menjaga kebaruan
perdebatan, peneliti hanya mengambil data
dalam kurun waktu 3 tahun terakhir.



PEMBAHASAN
Bentuk Kontestasi

Kontestasi keagamaan di Indonesia,
dengan melihat banyaknya kelompok

keagamaan yang saling berkontestasi, dapat
dibagi ke dalam tiga kelompok besar.
Pertama, kontestasi keagamaan antara
kelompok keagamaan dalam rumah besar
Sunni. Kontestasi dalam mode ini yang
berkembang di Indonesia akibat dari
perkembangan kelompok-kelompok Sunni
dari berbagai arah pemikiran. Pembahasan
tentang kontestasi ini juga mendapatkan porsi
penjelasan yang lebih besar karena banyak
kasus yang terjadi.

Setidaknya ada dua bentuk kontestasi
dalam relasi antarkelompok Sunni, yaitu
kontestasi wacana keagamaan dan kontestasi

gerakan  keagamaan.  Kontestasi NU-
Muhammadiyah misalnya dalam kurun waktu
panjang  adalah  prototipe  kontestasi

keagamaan dalam ideologi Sunni. Di era
Reformasi, kontestasi berjalan lebih acak.
Formasi kontestasi antarkelompok
keagamaan Sunni tidak lagi tunggal.
Perubahan formasi tergantung bentuk dan
tema keagamaan yang dikontestasikan.

Kedua, kontestasi dalam satu
kelompok dengan minhaj keagamaan yang
sama. Misalnya kontestasi antara sesama
kelompok Salafi dan sesama kelompok
Jamaah Tablig. Kontestasi antara kelompok
berhaluan Salafi dengan memperebutkan
identitas salafisme. Kontestasi antara dua
kelompok  Jamaah  Tablig. Keduanya
berkontestasi dalam memperebutkan ruang
identitas, siapa yang paling benar pasca
munculnya amir Maulana Saad dan Syura
Alamiah.

Ketiga, kontestasi antara kelompok
mainstream Sunni dan kelompok sub-ordinat
non Sunni. Misalnya, antara FPI yang
berhaluan Sunni dengan Ahmadiyah. Antara
Annas (Aliansi Nasional Anti Syiah) yang
mengklaim diri sebagai Sunni dengan IJABI
yang berhaluan Syiah. MUI sebagai lembaga
konsorsium ulama Sunni di Indonesia
menempati posisi strategis melalui fatwa yang
diproduksinya dalam kontestasi pola ini.

Kontestasi antara kelompok Sunni
dan kelompok sub ordinat berbasis pada
perebutan identitas keislaman. Siapa yang
paling Islam? Ini adalah pertanyaan dasar

yang menjadi basis kontestasi antarkelompok
yang berbeda haluan ideologis ini. Kontestasi
keagamaan dalam tubuh Sunni tidak
memperebutkan identitas keislaman, tetapi
kesunnian. Siapa yang paling Sunni? Atau
siapa yang paling benar merepresentasikan,
menjalankan, dan menerapkan ahlusunnah wal
jamaah? Pertanyaan ini yang menjadi basis
kontestasi dalam kelompok Sunni yang
berbeda cara pandang keagamaan ini.
Sedangkan kontestasi dalam satu lingkup
minhaj Sunni memperebutkan ruang identitas
yang lebih mikro. Siapa yang paling Salafi?
Siapa yang paling benar berdakwah sebagai
jamaah tablig? Pertanyaan ini menjadi dasar
dari kontestasi yang terjadi selanjutnya.

Kontestasi wacana adalah bentuk
yang paling umum dalam kontestasi
keagamaan di Indonesia. Ideologi keagamaan
diproduksi dalam bentuk wacana keagamaan
dan dikontestasikan di ruang publik. Wacana
yang memiliki akar epistemologi dan
relevansi dengan kepentingan masyarakat
Islam  akan  bertahan dan  berhasil
memengaruhi publik. Sebaliknya, wacana
keagamaan yang tidak memiliki basis
epistemologi dan tidak memiliki relevansi
akan punah atau tidak berkembang luas dalam
masyarakat Islam. Perubahan sosial sangat
berpengaruh pada pergeseran kontestasi
wacana.

Kontestasi wacana muncul dalam
bentuk dialektika. Wacana keagamaan yang
diproduksi oleh satu kelompok tertentu dan
disebarkan melalui media sosial menjadi isu
penting dalam kelompok lawan. Misalnya isu
khilafah yang disebarkan melalui website,
media online, dan media komunitas (buletin
Jumat) milik HTI menjadi perhatian dan
perbincangkan di kalangan NU dan
Muhammadiyah. Respons wacana penolakan
muncul. Demikian pula, istilah Islam
nusantara yang dipopulerkan oleh NU menjadi
perhatian dan isu yang diperbincangkan di
kalangan HTI dan kelompok salaf. Hal ini
menunjukkan kontestasi wacana keagamaan
menjadi dialektika yang bisa memunculkan
kritik, sindiran, dan bahkan stigma antara satu
kelompok kepada kelompok lainnya.

Dalam beberapa kasus, kontestasi ini
berimplikasi pada penolakan dan persekusi.
Penolakan wustaz Firanda (salah seorang
penceramah dari kalangan Salafi) di Sulawesi

Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) — Saprillah, dkki' | 45



Barat adalah protes dari kelompok tarekat di
Mandar atas ceramah ustaz Firanda yang
banyak menyinggung praktik keberagamaan
masyarakat tarekat. Ini salah satu bentuk
kontestasi ~ yang  berimplikasi  sosial.
Penolakan terhadap UAS di Kampus UGM,
penolakan terhadap Felix Siauw, penolakan
terhadap Ustaz Farhan dan Firanda di Aceh
dan kekisruhan antara kelompok HTI dan
Banser di lapangan Karebosi Makassar adalah
akumulasi dari kontestasi keagamaan yang
berlangsung di media sosial.

Kontestasi wacana keagamaan lebih
banyak terjadi di kalangan sesama penganut
mazhab Sunni di Indonesia. Gambaran
demografis masyarakat Islam Indonesia
adalah masyarakat Sunni. Meski tidak ada
data statistik yang menghitung populasi
Sunni, tetapi dia telah menjadi ukuran
keagamaan mainstream dan menjadi ukuran
kebenaran teologis dalam masyarakat. NU,
Muhammadiyah, kelompok berhaluan Salafi,
organisasi keagamaan lokal adalah varian-
varian kelompok Sunni yang telah lama
bergerak dan  mempengaruhi  sistem
keagamaan muslim di Indonesia. Kelompok
ini mendominasi wacana dengan menjadi
ukuran kebenaran di Indonesia. Kelompok
keagamaan yang datang dengan tipikal
pemahaman yang berbeda dengan Sunni akan
dengan mudah mendapatkan label tertentu,
yang juga dikonstruksi oleh kelompok
dominan.

Kelompok Sunni yang berkembang di
Indonesia tidak tunggal. Varian kelompok
Sunni yang ada bukan sekadar variasi yang
bersifat instrumental dengan tujuan yang
berbeda tetapi juga memiliki cara pandang
keagamaan yang berbeda. Muhammadiyah
modern dan NU tradisional misalnya bukanlah
penggambaran realitas, tempat, dan bentuk
organisasi tetapi representasi dari cara
pandang keagamaan. Kelompok Salafi yang
puritan, HTI yang bercita-cita politik, dan
kelompok-kelompok tarekat dengan cara
pandang khas adalah varian Sunni yang
berdialektika dan saling berkontestasi satu
sama lain. Kontestasi ini pada dasarnya
sedang membangun imajinasi  spiritual
tentang ‘siapa yang paling benar menjalankan
ajaran Ahlussunnah Wal jamaah?”

46 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

NU sejak awal sudah menentukan
corak sebagai penganut paham ahlusunnah
wal jamaah annahdiyah. NU dengan demikian
telah menyatakan secara eksplisit bahwa
ideologi Sunni yang berkembang di kalangan
nahdiyin adalah Ahlussunnah yang telah
dimodifikasi sesuai dengan kepentingan dan
cara pandang keagamaan warga NU. Islam
Nusantara yang dijadikan tema Muktamar 31
di Jombang, Jawa Timur diklaim sebagai
bentuk lain terjemahan Ahlussunnah Wal
Jamaah an-Nahdliyyah. Dengan cara ini pula,
NU telah siap untuk ‘menerima’ kenyataan
bahwa identitas Sunni tidak tunggal dan
setiap kelompok Sunni boleh dan berhak

menginterpretasikan kesunnian dalam
kelompoknya.

Pilihan NU 1ini tidak diikuti oleh
kelompok keagamaan lainnya.

Muhammadiyah tidak pernah secara eksplisit
menyebut genre ideologi Sunni yang lebih
spesifik. Begitu pula kelompok keagamaan
lainnya. Mereka menyebut diri penganut
Ahlussunnah wal jamaah. Di kelompok Salafi
ada penambahan salafussaleh yang menjadi
dasar semantik penyebutan salafi. Alih-alih
mengonstruksi genre spesifik, kelompok-
kelompok ini justru mengklaim diri sebagai
kelompok pewaris dan pelaksana ajaran Islam
yang ‘paling murni’ dari Nabi Muhammad,
sahabat, tabi, tabiin yang disebut sebagai
generasi  salafussaleh. Dalam kontestasi
menuju ‘hasrat’ yang paling murni itu,
kelompok ini dengan tegas menyebutkan
perlunya ‘kembali ke Al-Qur’an dan
Assunnah’. Yang  dimaksud adalah
memurnikan ajaran Islam dari pengaruh-
pengaruh akal dan tradisi manusia.

Perlombaan menuju yang paling
‘murni’ ini juga yang berimplikasi pada
ramainya perdebatan wacana keagamaan.
Tema-tema keagamaan yang diperdebatkan di
media sosial, masjid, kampus, dan ruang
publik lain merefleksikan luas dan sempitnya
batasan  ‘teologis’ dari masing-masing
kelompok. Sikap mereka terhadap isu
kontemporer  sangat tergantung pada
interpretasi terhadap jargon ‘Islam yang
Kaffah’.



Kontestasi Batasan Teologis Sebagai Faktor
Dominan

Kontestasi keagamaan adalah bentuk
relasi kuasa yang mempertemukan berbagai
kelompok. Dominasi dan subordinasi menjadi
kata kunci untuk memahami bagaimana
kontestasi berlangsung.  Kontestasi yang
tidak bisa dikelola dengan baik bisa
berimplikasi pada konflik sosial. Eskalasi
konflik meluas karena pergeseran
pertentangan tidak menemukan jalan keluar
yang baik. Ketegangan sosial muncul sebagai
ekspresi dari dialog yang tidak menemukan
titik temu dan dua kelompok merasa berada
dalam rel kebenaran, meski dengan tafsir yang
berbeda. Kekerasan menjadi bentuk lain dari
kontestasi yang berbasis pada konstruksi
ideologis dan identitas kelompok.

Kontestasi baik dalam  bentuk
dialektika ~ maupun  dominasi  (yang
berimplikasi penyingkiran) sangat

dipengaruhi oleh berbagai faktor. Perubahan
skala kontestasi sangat tergantung pada
situasi sosial politik yang sedang terjadi.
Setidaknya ada dua faktor utama yang
memengaruhi dinamika kontestasi
keagamaan, yaitu faktor internal dan faktor
eksternal. Faktor internal adalah kondisi atau
realitas subyektif dalam internal umat Islam
yang menjadi basis perdebatan, terutama
perbedaan cara pandang terhadap berbagai
hal. Faktor eksternal adalah kondisi obyektif
di luar eksistensi kelompok yang memberi
pengaruh besar terhadap pergerakan dan
dinamika kontestasi keagamaan. Faktor
eksternal yang dimaksud adalah media digital
dan kebijakan negara.

Salah satu faktor internal yang paling
dominan adalah batasan teologis masing-
masing kelompok keagamaan. Identitas yang
paling fundamental dalam agama adalah
teologis, sistem ketuhanan. Bertuhan berarti
beragama, tidak bertuhan berarti tidak
beragama (ateis). Tuhan menjadi kontestasi
sepanjang masa antara penganut agama di
dunia. Semua agama mendeklarasikan diri
sebagai “yang paling benar dalam ber-Tuhan”
atau “paling benar dalam menemukan jalan
menuju Tuhan”. Konsepsi tentang Tuhan yang
abstrak semakin memperumit kontestasi para
penganut agama (Amstrong, 2009: 21). Setiap
agama memberi batasan atau larangan untuk
menyeberangi batasan teologis umat lain

seperti konsep lakum dinukum wa liya din
(bagimu agamamu bagiku agamaku) dalam
Islam. Namun godaan untuk menyeberangi
batas itu selalu datang setiap saat, dengan
berbagai alasan.

Perbincangan tentang teologis, Tuhan
dan segala hal yang sakral dalam agama
seperti nabi dan kitab suci, memang memiliki
sensitivitas tinggi. Pada level tertentu
sensitivitas teologis bisa memunculkan
amarah yang besar. Sejarah mencatat banyak
sekali demonstrasi yang dilakukan karena
protes terhadap penghinaan agama, yang
berarti penghinaan terhadap simbol suci
agama tertentu. Kasus Ahok dan Meliana
adalah kasus yang disebut sebagai penodaan
teologis, kitab suci dan rumah ibadah. UAS
dan Habib Rizieq juga mendapat protes karena
ceramah mereka yang dinilai merendahkan
umat Kristiani. UAS menyebut “ada setan di
dalam Patung Salib”(detiknews, 20/8/2019)
dan Habib Rizieq yang menentang konsep
Yesus sebagai anak Tuhan, dengan kalimat
satire, jika Tuhan melahirkan bidannya siapa?
(Youtube Channel Routibulhuda, 2019).
Reaksi tidak hanya datang dari umat Kristen
tetapi dari sebagian umat Islam yang tidak
setuju dengan cara dan tema dakwah model
seperti itu. Protes bermunculan karena
ceramah jenis ini bisa merusak tatanan sosial
dan relasi antar identitas keagamaan yang
telah menjadi kekuatan nasional.

Protes terhadap penghinaan simbol
agama tidak hanya urusan domestik tetapi
juga internasional. Kemarahan terhadap
Salman Rushdie tidak hanya terjadi di Mesir
dan kawasan Arab tetapi juga seluruh umat
Islam di dunia. Karya Rushdie dianggap
sebagai penghinaan terhadap simbol suci umat
Islam, Alquran. Hingga saat ini, buku Salman
Rushdie tidak boleh beredar di negara-negara
muslim. Ide pemuatan Kartun Nabi
Muhammad di salah satu media di Denmark
memunculkan reaksi keras dari umat Islam di
dunia. Demonstrasi terjadi di Pakistan,
Yaman, Suriah dan juga di Indonesia
(detik.com, 13/02/2006). Upaya Greet Wilder,
politisi Belanda dari sayap liberal untuk
membuat kompetisi ilustrasi kartun Nabi
Muhammad segera mendapatkan respon yang
keras dari negara-negara muslim. Indonesia
ikut aktif dalam memainkan diplomasi
penolakan terhadap rencana Wilder itu.

Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) — Saprillah, dkki' | 47



Menteri Luar Negeri RI, Retno
Marsudi menyebutnya sebagai ‘tindakan
provokatif yang membahayakan upaya

bersama dalam menciptakan perdamaian

dunia’. Atas desakan itu, Greet Wilder
terpaksa membatalkan rencananya (detik.com
31/8/2018).

Penolakan umat Islam atas

pembuatan kartun Nabi Muhammad adalah
bagian dari pemikiran dalam teologi Islam
yang nyaris tidak diperdebatkan, replikasi
wajah Nabi Muhammad. Seluruh aliran
teologi dalam Islam tidak memperdebatkan
boleh tidaknya wajah Nabi Muhammad
direproduksi. Semua bersepakat untuk tidak
memperbolehkannya. Akibatnya, tidak ada
kontestasi dalam umat Islam perihal kartun
wajah Nabi. Semuanya menolak dengan
intensitas berbeda-beda.

Ide tentang Tuhan dan para nabi
menjadi ajang kontestasi yang fundamental
sepanjang sejarah agama. Institusionalisasi
agama pasca kematian para Nabi dan Rasul
menjadikan konsep yang abstrak ikut
terlembagakan. Umat Islam sangat percaya
bahwa Allah berbeda dengan konsep Tuhan di
agama lain. Begitu pula penganut agama
Kristen, Yahudi, dan agama lainnya. (Kecuali,
sekelompok intelektual dari agama-agama ini
yang mengambil jalan pluralisme dan
sinkretisme yang memberi ruang
kemungkinan pertemuan konsep ketuhanan).
Kepentingan untuk melembagakan konsep
ketuhanan merupakan tindak politik untuk
memperkukuh identitas keagamaan. Konsep
tentang Tuhan dalam satu agama tidak bisa
dipertukarkan karena bisa mengacaukan
identitas keagamaan. Seseorang disebut
muslim paling fundamental adalah karena dia
percaya dengan Allah. Seseorang disebut
Kristen adalah ketika dia percaya konsep
ketuhanan Kristen termasuk ketuhanan Yesus.
Konsepsi tentang batasan teologis inilah yang
menyebabkan tema ucapan selamat natal
menjadi  perdebatan  tahunan  dalam
masyarakat Indonesia, khususnya di dunia
maya. Biasanya, menjelang pada bulan
Desember, laman media sosial dipenuhi
dengan  perdebatan dan  pertentangan
(kontestasi) tentang kebiasaan mengucapkan
selamat natal di Indonesia. Perdebatan ini

48 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

terus menerus berulang setidaknya lima tahun
terakhir (termasuk di 25 Desember tahun
2019).

Batasan teologis ini pula menjadi
alasan ‘rasional’ MUI dan beberapa kelompok
Islam mendeklarasikan kesesatan Ahmadiyah,
Syiah, dan kelompok sub-ordinat lainnya.
Ahmadiyah  misalnya dianggap telah
melampaui batas teologi dengan mengajukan
Mirza Ghulam Ahmad di level nabi. Posisi
yang dalam teologi Sunni sudah tertutup bagi
siapa pun (kecuali kedatangan kembali Nabi
Isa menjelang hari kiamat). Meski Ahmadiyah
punya penjelasan spesifik tentang hal ini,
namun itu tidak cukup kuat meyakinkan
publik Islam Sunni untuk menerima dengan
lapang, bahwa Ahmadiyah adalah bagian dari
Islam seperti pada umumnya masyarakat
Islam di Indonesia.

Produksi wacana kesesatan
Ahmadiyah melalui serangkaian tindakan
sistematis (baik melalui fatwa, buku pelajaran
di sekolah, regulasi negara, dan tindakan
kekerasan terhadap mereka) membentuk atau
melanggengkan stigma dalam masyarakat
Islam di Indonesia bahwa kelompok ini
berbeda dengan Islam kebanyakan dan pada
titik tertentu, munculnya prasangka yang
menyatakan bahwa Ahmadiyah bukan Islam.
Prasangka ini menjadi modal yang
diakumulasi untuk melakukan tindakan
dominasi dan subordinasi terhadap eksistensi
mereka. Mekanisme yang sama digunakan
untuk melihat kelompok sub-ordinat lainnya,
terutama kelompok NRM seperti Salamullah
dan Gafatar.

Sedangkan perdebatan terhadap
Syiah (khususnya di Makassar) lebih melebar.
Persoalan teologis dalam Syiah yang dianggap
bertentangan dengan Sunni sulit mendapatkan
pembenaran dalam realitas di Indonesia,
kecuali melalui buku-buku referensi. Teori
kepercayaan terhadap imamah yang spesifik
di Syiah tidak bisa dijadikan sebagai alasan
untuk penyesatan. Sedangkan tudingan yang
menyatakan  Syiah memiliki syahadat
tambahan yang berbeda dengan kebanyakan
umat Islam Sunni, tidak dapat dibuktikan
(kecuali melalui video yang tersebar di media
sosial yang terjadi di luar Indonesia).
“Kemarahan” warga Sunni kepada Syiah



adalah sikap politis Syiah terhadap sahabat-
sahabat Nabi yang dianggap mengunggulkan
Ali bin Abi Thalib dan merendahkan yang
lain, dengan bahasa yang peyoratif. Tudingan
berkembang ke arah penyimpangan teologis
yang dilakukan oleh Syiah dengan menambah
syahadat kepada Ali sebagai syarat formal
beragama, meski sekali lagi dengan hanya
merujuk kepada beberapa informasi tentang
Syiah.

Kontestasi terjadi karena Ahmadiyah,
Syiah, dan kelompok sub-ordinat melakukan
“perlawanan” wacana. Ahmadiyah meyakini
dengan ajaran Ahmadiyah tidak ada yang
menyimpang dari arus besar teologi Islam.
Mereka memang posisikan Mirza Ghulam
Ahmad sebagai nabi, tetapi mereka tidak
membuatnya setara dengan Nabi Muhammad
saw. Mereka mengonstruksi ruang yang lebih
dinamis yang disebut nabi ghair tasyri’.
Secara umum, Ahmadiyah meyakini bahwa
Nabi Muhammad adalah nabi pembawa
syariat terakhir tetapi ruang teologis itu
terbuka terhadap kemungkinan kedatangan
‘manusia-manusia suci’ yang memberi
peringatan kepada manusia tentang kebaikan.
Dengan cara ini, Ahmadiyah merasa tidak
melanggar batasan teologis dan karena itu
tidak perlu mengikuti anjuran pihak luar yang
meminta Ahmadiyah “keluar dari Islam”.

Kontestasi wacana natal adalah tarik
menarik batasan teologis. Apakah ucapan
selamat natal masuk ranah teologis atau
sosial? Tentang posisi ketuhanan Yesus tidak
menjadi perdebatan internal. Semua kelompok
keagamaan di dalam Islam bersepakat tentang
posisi Isa sebagai nabi saja dan bukan
manifestasi ketuhanan dalam bentuk fisik.
Semua  kelompok  keagamaan  dalam
masyarakat Islam (termasuk Ahmadiyah)
memiliki sistem tauhid yang sama. Bahwa
Tuhan  satu, tidak  beranak, tidak
diperanakkan, dan tidak manifes dalam bentuk
apa pun.

Perdebatan muncul dari sikap batasan
ruang teologis. Kelompok yang membolehkan
ucapan selamat natal memiliki pandangan
yang lebih lentur, sedangkan yang melarang
ucapan selamat natal memiliki pandangan
yang lebih hati-hati dan cenderung ketat.
Kelompok pertama mengeluarkan ucapan
selamat natal dari pembahasan teologis
sedangkan kelompok kedua memasukkan

ucapan selamat natal sebagai rangkaian dari
“pembenaran” konsep ketuhanan Yesus.
“Mengucapkan selamat natal berarti otomatis
membenarkan bahwa Yesus adalah anak
Tuhan”.

Melindungi ruang sakral adalah hal
yang utama dalam agama. Konsepsi tentang
Tuhan, Nabi, dan segala ornamen keagamaan
harus terus menerus relevan dengan segala
bentuk waktu dan situasi. Sensifitas
keagamaan akan mudah terkonsolidasi
melalui isu ini. Namun, batasan ruang teologis
atau ruang sakral sangat rumit, berbeda-beda,
dan juga sangat politis. Batasan yang rumit ini
sekaligus merefleksikan betapa agama sangat
tergantung pada interpretasi manusia terhadap
teks dan sejarah kenabian. Penguasaan ruang
dan dominasi atas sumber-sumber kebenaran
menyebabkan wajah agama tampil sebagai
pengontrol kebenaran.

Teori Mircea Eliade (1957: 11)
tentang hierophany tampaknya kurang
relevan dalam masyarakat Islam. Basis ‘yang
sakral’ dalam Islam justru kadang-kadang
tidak menghendaki manifestasi. Tuhan dan
bahkan wajah Nabi Muhammad tidak boleh
terlihat dalam waktu sejarah. Tuhan yang tak
terlihat dan tidak manifes inilah pokok ajaran
Islam yang disebut tauhid. Memang dalam
Islam adalah benda-benda yang disebut suci
dalam Islam dan mengalami proses Sakralisasi
seperti Ka’ bah tetapi dia tidak menempati
ruang sakral ketuhanan. Tuhan dalam Islam
tidak boleh ditampakkan dalam wujud apa
pun. Batas itulah yang harus dilindungi.
Perdebatan tentang natal (dan penolakan
terhadap patung, gambar-gambar) adalah
penolakan terhadap konsep hieorophany yang
dalam agama Kristen, Hindu, Buddha, dan
kepercayaan lokal justru sangat sentral.

Melalui ide purifikasi yang ketat,
kelompok Salafi mendeklarasikan diri sebagai
patriot pembela batasan teologis (tauhid)
yang paling bersemangat. Pemurnian tauhid
menjadi inti dari ide dan gerakan kelompok
Salafi. Penolakan mereka terhadap berbagai
ornamen spiritual seperti ucapan natal adalah
salah satu bentuk perlindungan terhadap ruang
sakral non-manifes. Ruang suci yang telah
diberi batas tebal oleh kitab suci. Tidak ada
celah untuk menyeberangi garis batas ini
karena itu berarti telah mengaburkan identitas
dan sekaligus mengaburkan kesucian tauhid.

Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) — Saprillah, dkki' | 49



Ide purifikasi teologis kelompok
Salafi berkontestasi dengan ide Islam kultural
dan kewarganegaraan yang berkembang di
NU. NU melonggarkan batas-batas teologi
dengan memberi jalan kepada ide
kemanusiaan yang lebih besar. Ucapan
selamat natal dilepaskan dari sudut pandang
teologis dan meletakkannya dalam relasi
kemanusiaan. Ide humanisme NU ini terlihat
membahayakan bagi Salafi karena bisa
mengaburkan identitas keislaman. Mereka
merasa memiliki kewajiban teologis untuk
menyelamatkan masyarakat Islam Indonesia
dari kesalahpahaman teologis. Di sisi lain, NU
menganggap bahwa aktivitas yang mereka
lakukan bersumber dari penafsiran terhadap
agama yang berbeda pendekatan dengan

kelompok salaf. Kontestasi pun tidak
terhindarkan.
Posisi ~Muhammadiyah  menarik

dalam kontestasi pandangan tentang natal.
Secara ideologi, Muhammadiyah memiliki
kesamaan dengan kelompok salaf khususnya
tentang purifikasi. Muhammadiyah
mengembangkan  ide  purifikasi  yang
menempatkannya sebagai kompetitor NU
dalam kurun waktu yang panjang. Namun,
wacana kebangsaan dan kemasyarakatan yang
menjadi salah satu tujuan persyarikatan
menempatkan Muhammadiyah tidak ingin
terlibat penuh dalam kontestasi ini. Mereka
tidak memberi dukungan kepada Salafi (meski
memiliki kesamaan ideologi purifikasi) juga
mereka tidak memberikan pembelaan kepada
NU. Muhammadiyah memilih untuk bekerja
menjalankan khitah kelembagaan.

Media Sosial Sebagai Faktor Eksternal Yang
Determinan

Perkembangan teknologi informasi
adalah faktor eksternal yang memiliki
pengaruh yang besar terhadap pergeseran
skala  kontestasi.  Kontestasi  wacana
keagamaan  antarkelompok  keagamaan
sebenarnya berlangsung dalam ruang yang
terbatas, eksklusif dan privat. Setiap dai atau
parhaessiat (penutur kebenaran) di masing-
masing kelompok dalam ruang realitas fisik
sedang berbicara di hadapan komunitasnya
sendiri.

50 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

Oleh karena itu, produksi wacana
berlangsung dalam proses indoktrinasi dan
agitasi yang kadang-kadang berlebihan. Kasus
ucapan UAS tentang ‘di dalam Salib ada
setan’ adalah contoh dari sikap ini. UAS
dalam banyak kesempatan mengatakan bahwa
yang dilakukannya adalah menyampaikan
kebenaran kepada umat Islam dalam ruang
terbatas yaitu masjid. Psikologi berada di
dalam ruang terbatas itu yang menyebabkan
UAS menggunakan diksi yang tidak elok

dalam desain hubungan antara umat
beragama. UAS merasa bebas untuk
menyatakan  kebenaran  tanpa  harus
mempertimbangkan  perasaan  psikologis

agama lain karena ‘merasa sedang berada’
dalam ruang spesifik, ruang homogen. Ruang
privat biasanya memberi banyak energi
kepada pembicara untuk berbicara sebebas-
bebasnya. Ruang privat dalam pengertian
homogenisasi ruang publik adalah ruang kuasa
bagi sang penutur untuk menguatkan
eksistensinya tanpa adanya kemungkinan
untuk didebat dan diserang oleh orang lain
secara langsung.

Penyebutan kata kafir, domba tersesat
dalam lingkungan terbatas (di masjid dan
gereja) adalah lazim dalam masyarakat
beragama. Proses indoktrinasi dalam ruang
privat memang memungkinkan munculnya
kebebasan semantik bagi para tokoh agama.
Kata yang secara sosial bersifat peyoratif
tidak menjadi masalah karena dalam konteks
ruang dan waktu yang privat. Namun, di era
media sosial batasan tentang privat dan publik
telah hilang, apalagi ketika perbincangan
“ruang privat” ini ternyata memiliki nilai
ekonomi yang sangat tinggi dalam perputaran
ekonomi di dunia digital.

Media digital dengan berbagai
variannya telah mengubah ruang privat
menjadi ruang publik, ruang terbatas menjadi
lintas batas, ruang independen menjadi tidak
independen, ruang kecil menjadi ruang yang
teramat luas. Perubahan ruang ini berimplikasi
pula pada perubahan makna yang sangat
dinamis. Ucapan ringan dan lucu di ruang
privat bisa berubah menjadi ucapan serius dan
bermakna lain di ruang publik digital. Kanal-
kanal perubahan tersebar dengan cepat sesuai
dengan kepentingan audiens. Kasus Ahok,



UAS, Sukmawati, Gus Muwaffiq
menunjukkan pola ini. Media digital tidak
hanya menjadi kanal informasi tetapi juga
kanal ideologi dan politik.

Kontestasi keagamaan di media sosial
terjadi karena para pengguna media digital
adalah audiens aktif. Ruang media sosial
memungkinkan terjadinya produksi makna
yang bersifat aktif dan langsung. Para pemirsa
tidak hanya berperan sebagai penonton dan
penerima wacana tetapi juga menjadi
produsen makna, untuk mengukuhkan atau
menolak makna yang diterimanya melalui

media digital.
Arus wacana di media digital
memiliki dua gelombang. Gelombang

pertama, tuturan ruang privat dengan tujuan
indoktrinasi dan penguatan internal. Dalam
konteks ini, wacana dituturkan secara
monolog atau semi dialog (menjawab
pertanyaan melalui tulisan) oleh satu orang
saja. Tuturan ini direkam dan disebarkan di
media digital, yang kemudian membentuk
gelombang kedua. Pada gelombang kedua,
wacana ini diresonansi oleh jamaah virtual.
Perdebatan terjadi bahkan tanpa melibatkan
penutur awal. Kontestasi wacana berlangsung
lama dan cenderung tanpa penyelesaian
karena berlangsung dalam konteks ideologis.
Para jamaah virtual dari masing-masing
kelompok berdiskusi atau berdebat dalam
ruang yang terbatas, tanpa suara, dan tanpa
ekspresi. Kecenderungan perdebatan tidak

dalam ranah ilmiah (untuk mencari
kebenaran) tetapi benar-benar mengadu
pendapat.

Kontestasi keagamaan melalui media
digital telah mengubah watak audiens, dari
bersifat massa ke bersifat ideologis. Ada
perbedaan karakteristik kehadiran kelompok
salaf dan NU di media digital. Para dai
berbasis Salafi tidak memiliki basis kelompok
ideologis yang kuat. Jamaah yang terbentuk
melalui pengajian terbatas tidaklah banyak.
Mereka tampil di media sosial dengan ‘tanpa
citra kuat’ selain citra Islam. Mereka tidak
memiliki label. Bahkan dalam banyak hal,
para dai ini menolak terasosiasi. Mereka
datang dengan misi merobohkan tembok
hizbiyyah dan membangun persatuan Islam
dengan nilai Islam yang sebenarnya (Salafi).
Identitas ‘tanpa identitas’ ini bertemu dengan
audiens massa.

Audiens independen yang tidak
memiliki ikatan kuat dengan kelompok sosial
tertentu. Audiens yang menyambut dakwah
Salafi biasanya berasal dari kelas-kelas profesi
menengah ke atas yang tidak terafiliasi pada
kelompok keagamaan tertentu (khususnya NU
dan Muhammadiyah). Kelompok audiens
massa ini sejatinya tidak memiliki akar
keagamaan yang kuat. Mereka tidak memiliki
sejarah pengetahuan keagamaan yang kuat
(melalui pesantren dan madrasah). Tidak
mengherankan, gerakan masyarakat urban
dengan gaya populer muncul dari kelompok-
kelompok ini. Mereka adalah pekerja di dunia
modern tetapi memiliki spirit keagamaan
yang kuat. Audiens massa ini perlahan-lahan
terbentuk menjadi audiens ideologis. Mereka
tidak lagi bebas memilih wacana keagamaan
(sebagaimana di awal persentuhan dengan
wacana keagamaan) tetapi melakukan seleksi,
rejeksi, dan sekaligus terlibat dalam arena
kontestasi keagamaan.

Sedangkan kelompok audiens yang
merespons dai NU di media sosial adalah jenis
audiens ‘kelompok sosial’. Dai NU hadir di
media sosial untuk kepentingan merespons
kehadiran dai non-NU yang banyak sekali
melakukan  serangan  terhadap  tradisi
keagamaan yang berkembang di kalangan NU.
Para dai dan penggerak media sosial dari
kalangan NU hadir dengan kesadaran untuk
‘melindungi’ dan mengonservasi wacana
keagamaan yang mengakar sangat kuat dalam
masyarakat tetapi mendapatkan hantaman di
dunia maya. Tema-tema keagamaan juga
sangat spesifik. Tujuan ideologisnya adalah
mengukuhkan kesadaran beragama dalam
perspektif NU dan sekaligus mengukuhkan
kesadaran  kebangsaan.  Audiens yang
merespons para dai NU adalah jamaah NU
sendiri.

Meski memiliki karakteristik audiens
yang berbeda, namun kedua jenis audiens ini
memiliki sisi yang sama yaitu sebagai audiens
pasar. Kepentingan ekonomi berbasis dakwah
di dunia digital sangat besar. Kontestasi
wacana keagamaan akan terus menerus terjadi
karena ceramah agama telah memasuki ruang
industri. Dakwah melalui media digital
memiliki potensi ekonomi yang sangat besar.
Keberhasilan para ustaz menembus ratusan
ribu hingga jutaan subscriber berimplikasi
pada pendapatan mereka.

Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) — Saprillah, dkki' | 51



Pendapatan yang diterima oleh para
ustaz yang populer di Youtube terhitung besar
dalam hitungan pendapatan di Indonesia. Aa
Gym, Ustad Adi Hidayat, Hanan Attaki, dan
UAS mendapatkan pendapatan puluhan juta
per bulan (lilefal.co.id. 26/1/2020). Al-Bahja
TV yang dikelola oleh Buya Yahya dan
timnya memperoleh pendapatan ratusan juta
per bulan (noninfluencer.com. 26/1/2020).
Tidak mengherankan apabila para dai mulai
bermunculan dengan segmentasi yang
bermacam-macam dan membentuk industri

dakwah di Indonesia. Sistem ekonomi
berbasis viewers (pemirsa) menjadikan
dakwah menjadi salah satu instrumen

ekonomi yang potensial di Indonesia.

Implikasi Kontestasi
Munculnya Urban Salafisme

Keagamaan:

Kontestasi keagamaan mendorong
berbagai kelompok mengembangkan strategi
adaptasi. Pertarungan wacana dan keinginan
untuk tetap eksis di tengah perubahan sosial
mendorong  kelompok  keagamaan  ini
menciptakan ruang kreatif untuk
mendapatkan tempat, khususnya dengan
memanfaatkan jejaring media sosial. Salah
satu yang menarik adalah munculnya gejala
urban salafisme sebagai kelanjutan dari
sufisme urban yang berkembang sejak era
Orde Baru.

Urban sufisme (Howel, 2002: 230-
232) adalah sebutan untuk masyarakat muslim
perkotaan yang menyukai dan memilih
pendekatan sufisme sebagai jalan spiritual,
meski tidak dengan pendekatan sufi yang
ketat. Di awal tahun 1980an, muncul beberapa
komunitas pembelajaran sufi dengan anggota
yang tidak dibatasi. Para peserta kelompok
sufi ini adalah kaum terpelajar dan kelas
menengah perkotaan. Mereka tidak seperti
para  kelompok sufi lainnya  yang
mengasingkan diri dari dunia. Kelompok sufi
urban berjalan sebaliknya.

Perkembangan sufisme urban di era
1980-1990an merupakan respons masyarakat
kota terhadap situasi modernitas yang tidak
terbendung melalui revolusi media yang mulai
meledak serta gaya politik Orde Baru yang
terus menunjukkan kedigdayaan. Kritik
terhadap penguasa tidak banyak bisa

52 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

dilakukan. Ancaman subversif siap menanti.
Demonstrasi bisa berakhir dengan tindakan
represif dari aparat keamanan seperti kasus
demonstrasi helm di Kota Makassar di akhir
tahun 1980an. Masyarakat urban mulai
melirik  jalur spiritualisme sufi untuk
mendapatkan ketenangan jiwa. Gerakan ini
mendapatkan tempat di wilayah urban dan
menjadi alternatif gerakan keagamaan.
Perkembangan gerakan sufisme urban
ini semakin masif dengan menggejalanya
majelis zikir di semua kota di seluruh
Indonesia, termasuk di Makassar. Salah satu
majelis zikir dengan ribuan jamaah di Kota
Makassar adalah majelis zikir Jamiatul
Mubarak yang didirikan oleh Habib Mahmud
bin Umar Al-Hamid pada bulan Mei tahun
2001. Kelompok majelis zikir ini rutin
melakukan kegiatan spiritual yang bersifat
masif. Perkembangan kelompok majelis zikir
semakin masif hingga ke pedesaan. Hal ini
menjadi gerakan keislaman baru dengan
perspektif sufisme urban yang praktis.
Fenomena menjamurnya zikir
berjamaah di wilayah perkotaan menarik
perhatian para politisi untuk
memanfaatkannya sebagai basis massa. Di
tingkat nasional, SBY (Susilo Bambang
Yudhoyono) bahkan membentuk majelis zikir
untuk menopang popularitas politiknya
sebagai presiden. Majelis Zikir ini diberi nama
Majelis Zikir SBY Nurussalam yang berdiri
tahun 2004 (periode pertama SBY menjadi
presiden). Di tingkat lokal, para politisi juga
menggunakan instrumen majelis zikir sebagai
bagian dari gerakan politik. Para kandidat
Walikota, bupati, atau anggota legislatif
menjadikan budaya zikir bersama ini sebagai
ruang politik untuk mengelola massanya.
Tidak mengherankan apabila menjelang
perhelatan politik seperti Pilwalkot Makassar
2018, Pilgub Sulsel 2018, Pilpres dan pemilu
legislatif 2019 gelaran zikir bersama lebih
masif, lebih sering, dan bisa jadi lebih banyak
peserta (tribunmakassar.com.7/9/2019).
Rofhani  (2004: 207) menyebut
gerakan kebudayaan urban muslim ini sebagai
gejala post-fundamentalisme. Meski
argumennya tidak terlalu kuat, namun usulan
istilah yang digunakan cukup menarik.
Fenomena sufisme urban yang menjadi basis



budaya masyarakat muslim urban secara
umum merupakan respon  kebudayaan
terhadap gerakan fundamentalisme yang
ekslusif.  Tampilan dresscode komunitas
urban melalui majelis taklim menunjukkan
adanya ‘perlawanan’ terhadap kelompok
fundamentalis yang menghendaki dresscode
jilbab besar atau bahkan cadar. Termasuk
budaya jilbab yang berkembang di kampus
dan sekolah adalah model nalar Islam
moderat.

Meski  demikian  istilah  post-
fundamentalisme masih sangat debatable.
Fundamentalisme Islam adalah gejala sosial
keagamaan yang baru terlihat memiliki
pengaruh pasca-Reformasi meski bibitnya
telah munculnya di tahun 1980an, sedangkan
urban sufisme telah menggejala sejak tahun
1970-an. Sufisme urban muncul bukan sebagai
respons terhadap fundamentalisme agama,
tetapi sebagai pencarian spritualitas ala kaum
urban. Sufisme urban justrumenjadi salah satu
bentuk pertahanan kultural yang bisa
membendung laju gerakan fundamentalisme.
Namun yang menarik dari analisis Rofhani
adalah pengaruh ekonomi dalam kebangkitan
budaya kaum urban.

Gelombang baru masyarakat Islam
urban adalah munculnya salafisme urban.
Mereka yang berhaluan salafisme tetapi
bergaya populer. Dalam lima tahun terakhir,
gerakan salafisme di Indonesia memasuki fase
baru yang lebih bemuansa pop culture.
Penetrasi negara  terhadap gerakan
fundamentalisme radikal memaksa kelompok
ini beradaptasi dengan situasi sosial dengan
membangun gerakan kebudayaan yang serupa
dengan gejala munculnya urban sufisme di
tahun 1990an.

Salafisme urban mulai menggejala
pasca-Reformasi. ~ Para  tokoh  Salafi
memanfaatkan media TV sebagai ruang
dakwah. Rodja TV adalah salah satu TV yang
cukup populer di tanah air. Channel TV
menjadi ruang kelompok Salafi menyebarkan
paham keagamaannya. Perkembangan media
sosial ikut pula dimainkan oleh kelompok
salaf ini. Dua tokoh Salafi asal Makassar,
Khalid Basalamah dan Syafiq Basalamah
adalah mubalig you tube yang memiliki basis
penggemar dari netizen. Media sosial menjadi
ruang kontestasi keagamaan yang sangat
menarik, baik antarsalafisme dan kelompok

lama (NU dan Muhammadiyah) maupun
antara kelompok Salafi sendiri.

Kaum Salafi sangat menyadari
dengan baik pemanfaatan teknologi untuk
penyebaran gagasan. Di Makassar, Wahda
Islamiyah sejak lama memasuki media teve
sebagai media dakwahnya. Mereke bekerja
sama dengan salah satu TV swasta di
Makassar. Salah satu kelompok salafi yang
cukup besar di Kota Kendari, Islamic Centre
Muadz Bin Jabal (ICM) sejak awal telah
menggunakan media radio sebagai instrumen
dakwah. Belakangan mereka kembangkan
dengan membuat program /ive streaming di
media Facebook.

Seperti halnya sufisme urban, gerakan
salafi urban ini adalah upaya untuk merespons
modernitas. Jika sebelumnya gerakan salafi
berada pada level gerakan sosial seperti
membangun pengajian di masjid-masjid, maka
Salafi urban ini mencoba membangun tempat
mereka di dunia modern. Munculnya
komunitas berbasis ajaran salafisme seperti
hijrah yuk dan nigab squad adalah bentuk
negosiasi baru antara salafisme dengan dunia
luar. Salafisme pada awal munculnya dengan
gaya eksklusif dengan pengajian terbatas.
Dalam banyak kasus, salafisme menempatkan
dunia modern sebagai tempat yang buruk dan
harus dijauhi.

Mereka  mengembangkan  sikap
mengikuti gaya hidup Nabi Muhammad,
sahabat, tabiin, dan tabi-tabiin. Mereka
menolak kreativitas berlebihan dalam agama
karena dianggap sebagai penambahan yang
menyimpang dari ‘kemurnian’ agama. Untuk
kepentingan memelihara ide itu, beberapa
kelompok salaf hidup dalam kesederhanaan
sebagaimana imajinasi mereka terhadap
kehidupan Rasulullah. Ada kelompok salafi
menolak  menerima  kehidupan modern
berlebihan seperti berfoto atau mendatangi
tempat-tempat syubhat seperti mall.

Namun perkembangan masyarakat
kota dengan budaya urban yang praktis
memunculkan perspektif baru dari kalangan
Salafi urban untuk menerima ruang
modernitas  sebagai arena  berdakwah.
Daripada menjauhinya, Salafi urban justru
bermain dengan modernitas dan membangun
tempat mereka yang khas di sana. Nigab
Squad adalah contoh paling nyata dari gerakan
salafisme urban ini. Mereka ingin menjadikan

Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) — Saprillah, dkki' | 53



cadar sebagai gaya Fashion yang harus
bersanding secara kultural dengan jenis
Fashion lainnya. Bercadar telah lama
diidentikkan dengan ortodoksi keagamaan dan
ketidaksiapan hidup dalam dunia plural.
Mereka diidentikkan pula dengan sikap
ekslusifisme dan ingin benar sendiri. Gagasan
cadar dimulai dengan gagasan mengikuti
perintah Nabi Muhammad dan sebagai salah
satu sikap Islam kaffah. Perempuan yang tidak
berjilbab atau bercadar adalah mereka yang
tidak sempurna imannya. Cara pandang yang
tersebar terbatas di kalangan salaf ini
mendapatkan perlawanan  kultural dari
kelompok moderat Islam termasuk dari
muslim urban. Salafisme membentuk gaya
keagamaan yang berbeda dengan salafisme
ortodoks tetapi tidak kehilangan ortodoksi
spritualitasnya. Perbedaan yang paling
terlihat adalah mulai meninggal cara eksklusif
dan bergerak lebih inklusif.

Yang menarik dari gerakan salafisme
urban ini adalah menempatkan perempuan
sebagai agen yang penting. Di Arab Saudi
(sebelum revolusi kebudayaan modern ala
Muhammad bin Salman) yang disebut sebagai
tempat asal pemikiran salafisme, perempuan
tidak mendapatkan tempat dalam ruang dan
perbincangan publik. Isu perempuan bukan isu
yang penting bahkan untuk didiskusikan.
Ruang publik sepenuhnya dikuasai oleh
perempuan. Tetapi di Indonesia, gerakan
salafisme sangat dipengaruhi oleh perempuan.
Perlawanan Indadari (pendiri Nigab Squad
Indonesia) di Indonesian Lawyers Club di TV
One atas stigmatisasi radikalisme terhadap
cadar adalah salah satu contoh betapa
salafisme urban telah menggunakan isu gender
yang selama ini tidak relevan dengan gerakan
salafisme ortodoks.

Di Makassar, Nigab squad telah
beraktivitas sejak bulan Juli tahun 2017. Pada
mulanya, seluruh anggotanya bercadar.
Namun, lambat laun komunitas ini semakin
menunjukkan sikap terbuka dan inklusif.
Semua Muslimah yang ingin bergabung dalam
komunitas ini dibolehkan, termasuk yang
tidak bercadar. Bahkan perempuan non

muslim  sekalipun  boleh  bergabung.
Stigmatisasi cadar sebagai bagian dari afiliasi
kelompok  teroris tidak  menyurutkan

54 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

keinginan mereka untuk bercadar, sekaligus
menjalankan syariat Islam yang dipahaminya.
Nigab squad justru tampil sebagai ‘pembela’
cadar, dengan cara melakukan aktivitas yang
bersifat inklusif dan orientasi pergerakan yang
pelan-pelan meruntuhkan tembok eksusifitas.

Salafisme urban ini menyerupai gejala
post Islamisme (Bayat, 2011: 17-26), meski
tidak sepenuhnya. Munculnya tindakan sosial
yang melampaui dan bahkan cenderung
memberi kritik terhadap Islamisme. Salafisme
urban ini mulai terbuka pada perubahan dan
tidak lagi memelihara ortodoksi secara ketat.
Urban salafisme mulai menggunakan istilah-
istilah popular yang diadopsi dari tradisi
budaya populer seperti nigab challenges, meet
up, gathering akbar, Ramadhan run, biker
subuhan, hijrah fest. Termasuk tidak alergi
menggunakan istilah asing sebagai nama
komunitas (nigab squad). Nigab Squad tidak
menjadikan masjid sebagai pusat perjumpaan
satu-satunya. Sebagian besar ruang pertemuan
mereka di luar  masjid. Mereka
mengkonsolidasi diri mereka melalui jejaring
media sosial. Menggelar even keagamaan di
hotel dan bahkan sering kali meet up di café
sebagaimana layaknya masyarakat urban.
Bedanya, mereka akan memilih café yang bisa
menampung  ‘identitas’ mereka sebagai
perempuan bercadar. Café yang dipilih adalah
tempat jejaring ekonomi kelompok berhaluan
Salafi.

PENUTUP

Kehadiran kelompok keagamaan
dengan cara pandang keagamaan yang berbeda
berimplikasi pada  banyaknya  varian
kontestasi. Kontestasi yang paling alami
adalah  kontestasi ~wacana keagamaan.
Gerakan kelompok berhaluan Salafi yang
membawa  gerakan  puritanisme  baru
mengoreksi tradisionalisme NU. Serangan
kelompok salaf sangat terasa di kalangan
warga NU. Oleh karena, sebagian besar tradisi
NU dianggap bidah atau menyimpang oleh
kelompok salaf ini. Tentu saja, kontestasi
tentang hal ini bukan hal yang baru.
Muhammadiyah dan NU dalam kurun waktu
yang cukup lama berkontestasi tentang hal-hal
yang bersifat furuiyah ini. Gagasan negara-
agama menjadi topik perdebatan antara HTI



dan NU-Muhammadiyah plus keterlibatan
negara yang pada akhimya mengeliminasi
eksistensi HTI. Kontestasi wacana keagamaan
tidak hanya terjadi dalam kelompok yang
berbeda haluan. Perbedaan dan kontestasi
wacana terjadi pula dalam satu kelompok
yang sama, seperti kelompok Jamaah Tablig
dan kelompok salaf.

Kontestasi muncul dalam dialektika
dan dominasi. Kontestasi wacana memiliki
implikasi pada munculnya dialektika
keagamaan. Hal ini bisa sangat bermanfaat
bagi pembangunan peradaban Islam di tanah

air. Tradisi saling berdebat dan saling
berdiskusi  adalah  tipikal = masyarakat
intelektual dan sebagai pra-syarat dari

munculnya peradaban berbasis pengetahuan.
Kontestasi keagamaan yang bersifat dominatif
terjadi antara kelompok mainstream Islam
(Sunni) dengan kelompok sub-ordinat. Selain
kelompok tarekat, Ahmadiyah dan Syiah yang
paling rentan terhadap munculnya kontestasi
dominatif. Dominasi muncul dalam bentuk
kekerasan baik kekerasan simbolik (sebagai

kelompok  sesat, sempalan), maupun
kekerasan fisik (penyerangan, pembubaran
kegiatan).

Secara substantif, kontestasi

antarkelompok keagamaan bisa diredusir
dalam tiga hal. Pertama, kontestasi teologis.
Kontestasi yang berpangkal dari perbedaan
sistem teologis, khususnya antara kelompok
dominan dan subordinat, dan berujung pada
munculnya dominasi, subordinasi, serta
konflik sosial. Kontestasi teologis ini
kemudian meluas dengan melibatkan aktor
dari kelompok mayoritas untuk melakukan
pembelaan. Kontestasi teologis kemudian
berhadapan dengan cara pandang keagamaan
yang bersifat kewargaan dan politis.

Kedua, kontestasi ideologis.
Kontestasi yang bersumber pada perbedaan
sistem ide keagamaan yang berkembang
dalam masyarakat Indonesia. Kontestasi ini
tidak hanya berlangsung dalam tataran debat
wacana (khususnya di media digital) juga
berlangsung dalam tataran sosial dalam
bentuk  penolakan terhadap kehadiran
kelompok tertentu dan benturan fisik.

Ketiga, kontestasi yang bersifat
sosiologis. Kontestasi pada tataran ini sebagai
implikasi dari dua bentuk (substantif)
kontestasi. Terjadi penolakan, pengafiran,

konflik dalam skala kecil, intimidasi, dan
pelarangan. Implikasi ini bisa memunculkan
destruksi sosial dan hilangnya hak satu
kelompok untuk menjalankan keyakinan
sesuai dengan sistem teologis yang dianutnya.

UCAPAN TERIMA KASIH

Tulisan ini merupakan ringkasan dari
disertasi dengan judul yang relatif sama.
Tulisan ini  bisa  diselesaikan  dan
dipublikasikan atas dukungan dan bantuan
berbagai pihak. Serta kepada Redaktur Al-
Qalam yang berkenan menerbitkan tulisan ini.

DAFTAR PUSTAKA

Amstrong, Karen. 2009. Sejarah Tuhan.
Bandung: Mizan.

Bayat, Asef. 2011. Pos-Islamisme. Jogjakarta:
LKiS.

Bruynessen, Martin van. 2013. “Introduction:
Contemporary ~ Developments in
Indonesian Islam and the “Conservatif
Turn’ of Early twenty first century”
dalam Martin Van Bruynessen (ed),
Contemporery  Developments in
Indonesian  Islam: explaining the
Conservative Turn, Singapore: ISEAS.

Eliade, Mircea. 1959. The Sacred and The
Profan; The Nature of Religion . New
York: The Harvest Book.

Howell, Julia Day. 2008. ‘“Modernitas dan
Spritualitas Islam dalam Jaringan Baru
Sufi Indonesia”, dalam Martin Van
Bruynessen dan Julia D Howell. Urban
Sufisme.Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Muslich, Ahmad. 2013. Konflik dan Integrasi,
Studi Tentang Perbedaan Pemahaman
Ajaran Islam antara Muhammadiyah
dan Nahdlatul Ulama di Desa Ngunut
Kecamatan Babadan , Kab. Ponorogo,
dalam Jurnal Muaddib Vol.3 No. 01
Januari-Juni 2013.

Ritzer, Goerge dan Barry Smart. 2011.
Handbook Teori Sosial Jakarta: Nusa
Media.

Rothani. 2013. Budaya Urban Muslim Kelas
Menengah, dalam Jurnal Teosofi: Jurnal
Tasawwuf dan Pemikiran Islam.
Volume 3 Nomor 1 Juni.

Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban (Munculnya Gerakan Urban Salafisme) — Saprillah, dkki' | 55



Rozalia, Tasman. 2008. Radio Roja:
Kontestasi Ideologi Salafi di Ranah
Siaran, dalam Jurnal Kajian Dakwah
dan Kemasyarakatan, 22 (2).

Rumagit, Koresy Steve. 2013. Kekerasan dan

Diskriminasi Antar Umat Beragama di

Indonesia dalam  Jurnal Lex

Administratum, Vol L.

Nurman. 2009. Masyarakat Muslim

Makassar: Studi Pola-Pola Integrasi

Sosial antara Muslim Pagama dan

Muslim Sossorang. Jakarta: Badan

Litbang dan Diklat Kementerian

Agama RI.

Said, Zainal. 2012. Konflik Sosial Keagamaan
Islam Non  Mainstream  dalam
Masyarakat Indonesia Yang Majemuk,
dalam Jurnal AIl-Ulum, volume 12
Nomor 2, Desember 2012.

Saprillah dkk. 2015. Dilema Pembangunan

Said,

Rumah Ibadah. Makassar:
Idealenggara.

Turner, Jonathan H. 1990. The Structure of
Sociological Theory.

Zadrak Rumahuru, Yance. 2012. Islam

Syariah dan Islam Adat; Konstruksi
Identitas Keagamaan dan Perubahan
Sosial di Kalangan Komunitas Muslim
Hatuhaha di Negeri Pelauw. Jakarta:
Kementerian Agama RI

Rujukan On-line

MUI Kabupaten Gowa Menyatakan Aliran
Sesat Puang Lalang Sejak tahun 2016,
tribunnews.com Rabu, 6 November
2019 (diakses 26 januari 2020)

Tragedi Tanjung Priok: Dari Provokasi,
Subversi, hingga Pelanggaran HAM,
kompas.com 12 September 2018
(diakses tanggal 25 Januari 2020)

Kamus on-line Cambridge dictionary.org
(diakses 20 Pebruari 2020)

Video bahas salib diviralkan, Ustad Abdul
Shomad  dilaporkan ke  Polisi,
detiknews. 20 Agustus 2019. (diakses
pada tanggal 7 Januari 2020).

Kalau Tuhan Beranak Bidannya Siapa?
Youtube chanel Rootibulhuda (diakses
tanggal 12 Januari 2020).

56 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

Dikecam Indonesia, Lomba Kartun Nabi
Muhammad di Belanda dibatalkan.
Detik.com (31 Agustus 2018).

7 ribu Mahasiswa Pakistan Protes Kartun

Nabi Muhammad. Detik.com (13
Pebruari 2006)

Terkenal di Sosmed, Begini Penghasilan 4
ustad Kondang di  Indonesia.

lilefal.co.id (26 Januari 2020).

Al-Bahja TV Dasbor You Tube stats &
Analytics. Id noninfluencer.com (26
Januari 2020)

Resmi ditetapkan sebagai Kontestan Pilwali
Makassar, APPI-CICU Gelar Zikir
Bersama, Tribun Timur. Com (Senin,
12 Pebruari 2018).

Memasuki masa tenang, IYL Zikir dan Doa
Bersama dengan Ribuan Warga
Makassar, Fajar.co.id (Sabtu, 23 Juni
2018).

Wahab Tahir Terharu,Zikir dan Doa Bersama
Dihadiri Ribuan Simpatisan,
sulselekspres.com (12 April 2019).

Panitia Imbau Peserta Zikir Akbar bersama
Prabowo Subianto Tidak Membawa
Atribut Politik, Tribunmakassar.com
(Jumat, 7 September 2019).



