GELIAT, DILEMA SATU RUMAH DUA NEGARA DAN TRADISI
KEAGAMAAN SEBAGAI KEKUATAN PEMERSATU
DI KALANGAN MUSLIM SEBATIK

WRIGGLING, ONE HOUSE TWO COUNTRIES DILEMMA AND RELIGIOUS
TRADITIONS AS A UNIFYING FORCE AMONG SEBATIK MUSLIMS

Abd. Kadir Ahmad
Balai Litbang Agama Makassar
Email: ahmadkadir56@ gmail.com

Naskah diterima tanggal 5 Maret 2020, Naskah direvisi tanggal 2 Mei 2020, Naskah disetujui tanggal 9 Juni 2020

Abstrak

Peningkatan kualitas kehidupan masyarakat di daerah perbatasan menjadi perhatian pemerintah
dalam satu kesatuan semangat membangun Indonesia dari pinggir untuk mencapai keutuhan bangsa
dan peningkatan kemaslahatan masyarakat. Salah satu prasyarat kemaslahatan masyarakat adalah
terjaganya persatuan, khususnya umat Islam. Penelitian ini bertujuan mengkaji dan mendalami
tradisi keagamaan sebagai modal kultural dan sosial masyarakat Sebatik untuk meningkatkan
persatuan dalam masyarakat. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan wawancara
mendalam, pengamatan, dan kajian dokumen digunakan untuk mengumpulkan data. Analisis
penelitian dilakukan secara deskriptif dan analitik melalui mekanisme dan proses reduksi data,
display data dan verifikasi data. Dokumen dianalisis dengan menggunakan analisis isi. Temuan
penelitian menunjukkan (1) sejumlah isu sosial, ekonomi, dan keamanan, sebagai konsekuensi dari
posisi Sebatik sebagai daerah perbatasan; (2) meski demikian, masalah-masalah yang muncul tidak
menggoyahkan persatuan dan kesatuan masyarakat setempat dan kawasan perbatasan antar kedua
negara; (3) salah satu faktor pengikat persatuan tersebut adalah modal sosial dan budaya berupa
tradisi keagamaan sebagai inti budaya dari masyarakat yang didukung oleh budaya dominan orang
Bugis.

Kata Kunci: persatuan, tradisi keagamaan, sebatik, masyarakat perbatasan

Abstract

Improving the quality of life of the people in the border areas is the concern of the government in a
united spirit to develop Indonesia from the edge to achieve national integrity and increase community
benefit. One of the prerequisites for the benefit of the community is the maintenance of unity,
especially Muslims. This study aims to examine and explore religious traditions as cultural and social
capital of the Sebatik people to increase unity in society. The study used a qualitative approach with
in-depth interviews, observations, and document reviews used to collect data. The research analysis
was conducted descriptively and analytically through the mechanism and process of data reduction,
data display and data verification. Documents were analyzed using content analysis. Research
findings indicate (1) a number of social, economic, and security issues, as a consequence of Sebatik's
position as a border area; (2) however, the problems that arose did not shake the unity and integrity
of the local community and the border region between the two countries; (3) one of the binding factors
of unity is social and cultural capital in the form of religious traditions as the cultural core of the
society supported by the dominant culture of the Bugis people.

Keywords: unity, religious tradition, sebatik, border society

PENDAHULUAN 2019, memuat daerah perbatasan sebagai
eraturan Presiden RI No. 2 Tahun 2015 salah satu prioritas pembangunan nasional.
: Hal itu tertuang dalam Nawacita, yaitu

tentang Rencana Pembangunan Jangka ) L
Menengah Nasional (RPJMN) 2015- membangun Indonesia dari pinggiran dengan

Geliat, Dilema Satu Rumah Dua Negara dan Tradisi Keagamaan Sebagai Kekuatan Pemersatu... — Abd. Kadir Ahma(i 1



memperkuat daerah-daerah dan desa dalam
kerangka negara kesatuan. Salah satu daerah
perbatasan Indonesia dengan Malaysia adalah
Pulau Sebatik, Kabupaten Nunukan Provinsi
Kalimantan Utara. Perbatasan antara kedua
negara ditandai dengan 22 buah patok beton
sebagai batas negara. Batas seperti ini dikenal
sebagai artificial boundaries (tanda batas
buatan manusia) untuk dibedakan dengan
natural boundaries (perbatasan yang terbentuk
karena proses alamiah) (John Bernando Seran
dalam Bangun, 2017).

Perbatasan Wilayah Indonesia dan
Malaysia di Pulau Sebatik ditentukan
berdasarkan kesepakatan Inggris dan Belanda
tahun 1891 melalui Konvensi London dan
tahun 1915 lewat Protokol London. Wilayah
bagian Utara masuk dalam wilayah kekuasaan
Inggris dan wilayah bagian Selatan
merupakan bagian dari kekuasaan Belanda
(Saleh, 2015). Sejak abad ke-17, kongsi
dagang Hindia Belanda (VOC) sudah mulai
memperluas wilayah koloni mereka ke Borneo
Timur atau Kalimantan Utara. Tahun1672, di
suatu kawasan pantai yang disebut Tanjung
Tinagat (kini Tawau), Belanda membuka
perkampungan baru. Inggris, di lain pihak,
telah menguasai India, Burma, semenanjung
Malaya, dan Singapura, hingga ke Sarawak,
Berunei dan Sabah. Bahkan Belanda berhasil
dihalau keluar dari Tawau dan menyingkir ke
Kampung Pembeliangan (kini berada di
Kabupaten Nunukan) (Batubara, 2016).

Belanda dan Inggris mengikuti
tradisi penentuan perbatasan yang telah
dijadikan sistem bernegara di Eropa sejak
abad ke-16. Perjanjian Westphalia umumnya
dianggap perjanjian internasional pertama
yang menetapkan prinsip kedaulatan negara
(Diener & Hagen, 2010). Pada abad ke-18 dan
19, perbatasan memasuki era di mana
masyarakat menerapkan kekuasaan dan
membangun seperangkat instrumen untuk
mengonsolidasikan wilayah. Prosedur
ditetapkan untuk mengidentifikasi,
memformalkan dan menyelesaikan masalah
perbatasan. Perbatasan dalam era globalisasi
sekarang ini dipandang  titik singgung
kekuatan keamanan global, perdagangan arus
migrasi, teknologi, penentuan nasib sendiri

2 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

dan regionalisasi di seluruh dunia (Konrad,
2013).

Diskusi dalam literatur menunjukkan
enam  prinsip  pengorganisasian  utama
mengenai perbatasan. Pertama, penentuan
nasib sendiri bagi suatu bangsa yang
mengakibatkan terjadinya pemisahan diri dan
munculnya perbatasan baru mengikuti
ketentuan yang dibuat oleh Perjanjian
Westphalia (1648) dan ditegaskan kembali
untuk dunia modern dalam Perjanjian Paris
(1919). Penentuan nasib sendiri dan
kedaulatan telah menjadi prinsip
pengorganisasian global sejak pembentukan
Perserikatan Bangsa - Bangsa pada tahun
1945, di mana negara-negara penanda tangan
mencapai hampir 200 negara.

Kedua, perbatasan dihasilkan oleh
kebijakan dan isu-isu tata kelola yang
kompleks. Selama awal abad ke-20, para ahli
mencari penjelasan sederhana tentang tujuan
dan sifat perbatasan. Saat ini, perbatasan
dipahami sebagai konstruksi kelembagaan
yang timbul dari perjanjian internasional di
antara negara-negara yang menyetujui. la
merupakan sarana untuk menegakkan garis
demarkasi. Sejak peristiwa 11 September,
sebagian besar pemerintah nasional telah
melakukan investasi besar-besaran dalam
keamanan perbatasan, terutama di Amerika
Utara dan Eropa (Konrad, 2013).

Ketiga, perbatasan tergantung pada
budaya masyarakat perbatasan setempat.
Meskipun perbatasan internasional membagi
negara-negara  tanpa  kewarganegaraan,
masyarakat  perbatasan  dapat  tetap
dipersatukan oleh budaya (etnis, bahasa dan /
atau agama) atau lembaga politik lokal
(Konrad dan Nicol, 2011).

Keempat, perbatasan bergantung
pada pengaruh politik masyarakat perbatasan,
apakah komunitas lintas batas bekerja sama
atau mereka mengalami ketegangan atau
ketidaksetaraan. =~ Ada  banyak contoh
hubungan yang mapan dan banyak juga contoh
ketegangan lintas batas lokal. Kota dua
negara yang berbatasan dapat mewakili
ketegangan atau menjalin keterkaitan atau
keduanya.



Kelima, pasar dan arus migrasi
memiliki  implikasi signifikan terhadap
perbatasan. Urgensi arus orang, barang,

informasi dan mata uang di perbatasan perlu
dipahami sepenuhnya. = Wilayah ekonomi
lintas batas muncul dari wilayah perbatasan
yang homogen secara budaya. Ruang tempat
digantikan oleh ruang aliran dan bahwa dalam
kondisi seperti itu "negara bangsa modern
telah kehilangan banyak kedaulatannya".

Akhirya, perbatasan selalu bergerak
dalam pengertian bahwa komunitas, negara,
negara bagian, dan kekuasaan, serta
perbatasan di antara mereka, terus-menerus
dalam proses membuat dan tidak membuat.
Perbatasan juga dapat ditempa dan dapat
beradaptasi  dengan  konstruksi  dan
rekonstruksi negara-bangsa ini. Penerimaan
terhadap variabilitas historis perbatasan,
dikombinasikan dengan kelenturannya, dan
perasaan bahwa perbatasan terus-menerus
dibayangkan, diperebutkan dan direkonstruksi
melalui waktu, membantu kita untuk mulai
memahami dan mengekspresikan mutabilitas
perbatasan dalam ruang dan waktu (Konrad,
2013).

Hubungan antara Indonesia dan
Malaysia yang diwakili oleh Pulau Sebatik
memunculkan realitas unik pada daerah
tersebut. Isu-isu sebagaimana dibicarakan
pada teori perbatasan di atas
menempatkannya sebagai tempat interaksi
budaya, pertukaran, dan hibriditas, yaitu
tempat untuk interaksi antara individu dari
berbagai latar belakang. Kenyataan seperti ini
menurut Diener dan Hagen adalah bahwa
perbatasan merupakan pemisah tetapi juga
dilintasi, garis sekaligus transisi, batas dan
peluang, dan perbatasan adalah binari.
(Diener & Hagen, 2010) (Konrad, 2013).

Pulau  Sebatik  menggambarkan
realitas seperti disebutkan di atas. Kawasan
perbatasan ini berhadapan dengan Distrik
Tawau, wilayah Sabah, Malaysia bagian timur
yang ibukotanya Kota Kinabalu. Pulau
Sebatik berada di antara Nunukan (ibukota
Kabupaten Nunukan) dan Kota Tawau. Selat
Sebatik yang memisahkan Pulau Nunukan dan
Pulau Sebatik jaraknya kurang lebih 3-4
kilometer, sedangkan Sebatik dengan Tawau

dipisahkan oleh selat yang lebarnya sekitar 8
mil laut (£ 12.8 km).

Posisi Sebatik  seperti itu
menempatkannya dalam tarikan kepentingan
kedua negara pada banyak aspeknya baik
sosial, ekonomi, dan keamanan. Namun
demikian, relasi kedua daerah bertetangga ini
dapat dilihat dalam hubungan yang tidak
seimbang. Bidang ekonomi, misalnya, Tawau
merupakan bagian dari fenomena ekonomi
kota, sementara Sebatik adalah bagian dari
ekonomi desa (rural). Secara ekonomi dan
pembangunan Tawau lebih mapan dan maju
ketimbang Sebaik. Sistem yang lebih mapan
akan cenderung mengeksploitasi sistem yang
kurang mapan. Posisi yang tidak seimbang

seperti itulah yang membuat Sebatik
cenderung terserap energinya oleh
tetangganya.

Itulah sebabnya mengapa Indonesia

menjadikan pembangunan di perbatasan
negara sebagai salah satu  prioritas
pembangunan  nasional.  Pengembangan

kawasan perbatasan negara yang selama ini
dianggap sebagai pinggiran negara, diarahkan
menjadi  halaman depan negara yang
berdaulat, berdaya saing, dan aman. Sasaran
pembangunan daerah perbatasan
dimaksudkan, antara lain, untuk
meningkatkan keamanan dan kesejahteraan
masyarakat perbatasan.

Keamanan dan kesejahteraan menjadi
penting sebagai peluang sekaligus problem
daerah perbatasan. Isu-isu tentang terorisme
dan lalu lintas transaksi narkoba sering
dikaitkan dengan posisi Sebatik sebagai
daerah perbatasan. Tentu saja selain masalah
ekonomi khususnya praktik ilegal dalam
transaksi ekonomi oleh warga di kedua negara.
Kementerian Agama sendiri melihat masalah
kesejahteraan dan keamanan ini dari aspek
Pendidikan Agama, atau lebih luas Pendidikan
Keagamaan. Hal inilah yang akan dilihat pada
penelitian ini: Penyelenggaraan Pendidikan
Keagamaan di daerah tersebut.

Peraturan Pemerintah Nomor 55
Tahun 2007 Tentang Pendidikan Agama dan
Pendidikan Keagamaan menyebutkan
Pendidikan Keagamaan sebagai bentuk
pendidikan yang mempersiapkan peserta didik
untuk dapat menjalankan peranan yang

Geliat, Dilema Satu Rumah Dua Negara dan Tradisi Keagamaan Sebagai Kekuatan Pemersatu... — Abd. Kadir Ahma(i 3



menuntut penguasaan pengetahuan tentang
ajaran agama dan/atau menjadi ahli ilmu
agama dan mengamalkan ajaran agamanya.
Pendidikan keagamaan diselenggarakan pada
jalur pendidikan formal, nonformal, dan
informal. Penyelenggara pendidikan
keagamaan bukan hanya pemerintah tetapi
lebih banyak oleh masyarakat baik secara
individual maupun kelembagaan. Dengan
demikian, pendidikan keagamaan cakupannya
luas, termasuk tradisi keagamaan yang
dilestarikan masyarakat dalam bentuk amalan
dari generasi ke generasi.

Namun demikian, karena penelitian
ini dilakukan oleh tim, saya memfokuskan
pada setting historis, sosial, dan budaya, di
atas mana pendidikan keagamaan beroperasi.
Dengan demikian, gambaran utuh mengenai
totalitas pendidikan keagamaan dari berbagai
aspeknya  dapat  tercapai.  Penelitian
menggunakan pendekatan kualitatif dengan
wawancara mendalam, observasi dan kajian
dokumen sebagai metode pengumpulan data.
Analisis yang digunakan adalah analisis
kualitatif deskriptif melalui proses reduksi
data, penyajian data dan verifikasi data secara
interaktif dan simultan. Data yang diperoleh
melalui dokumen dilakukan analisis isi.

PEMBAHASAN

Geliat Sebatik

Pulau Sebatik bukan hanya milik
Indonesia, tetapi juga sebagiannya adalah
milik Malaysia. Sebatik Indonesia sendiri
sebelah utara berbatasan dengan perairan
Tawau, sebelah timur berbatasan dengan
perairan Ambalat, sebelah selatan berbatasan
dengan perairan Nunukan, dan sebelah barat
berbatasan dengan Sabah (Malaysia). Pada
awalnya, Pulau Sebatik hanya sebuah Desa
dan merupakan bagian dari Nunukan. Barulah
pada tahun 1999 statusnya meningkat menjadi
kecamatan (Kabupaten Nunukan),
berdasarkan Peraturan Pemerintah Nomor 38
Tahun 1996.  Sepuluh tahun kemudian
(berdasarkan Peraturan Daerah Nomor 03
Tahun 2006) pemerintah memekarkannya
menjadi dua kecamatan yaitu Kecamatan
Sebatik dan Kecamatan Sebatik Barat.

Berselang lima tahun berikutnya
dilakukan lagi pemekaran menjadi lima

4 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

kecamatan, yaitu Kecamatan Sebatik,
Kecamatan Sebatik Barat, Kecamatan
Sebatik Timur, Kecamatan Sebatik Utara, dan
Kecamatan Sebatik Tengah (Ghafur, 2016).

Sebatik, sebagai daerah perbatasan
negara, memperoleh perhatian khusus dari
aspek pengamanan. Pos-pos pengamanan
dalam setiap jarak tertentu mewarnai pinggir
jalan sepanjang perjalanan dari pelabuhan di
Desa Bambangan dan Desa Binalawan menuju
pusat kota di Pulau Sebatik. Isu keamanan
perbatasan, narkoba dan teroris dikaitkan
dengan ketatnya pengamanan tersebut. Tidak
heran kalau pihak otoritas pengaman
setempat, khususnya Koramil, memiliki data
lengkap luas wilayah dan kependudukan pulau
itu. Pihak yang berkepentingan dengan
informasi wilayah dan kependudukan merujuk
kepada data tersebut. Tahun 2019 ini Koramil
mencatat luas wilayah Sebatik adalah 47.142
Ha dengan jumlah penduduk 43.886 jiwa
(22.650 laki-laki dan 21.236 perempuan).

Pemanfaatan lahan (land use)
umumnya untuk daerah perkebunan (33.508
Ha) dan fungsi hutan/rawa (2.167 Ha). Hanya
sebagian kecil untuk fungsi pertanian (629
Ha). Selain itu terdapat fungsi lainnya untuk
permukiman (9.415 Ha). Kecenderungan
pemanfaatan lahan untuk permukiman ini
akan terus mendesak fungsi lainnya sejalan
dengan laju pertumbuhan penduduk sekitar
2,5 persen. Angka ini, misalnya dilihat lima
tahun terakhir, dengan jumlah penduduk
36.876 tahun 2014 dibanding 41.425 jiwa
tahun 2018 (Nunukan dalam Angka 2015 dan
2019). Trend ini jauh di atas laju pertumbuhan
penduduk nasional (1,49%).

Dinamika pertumbuhan penduduk di
Pulau Sebatik selain pertumbuhan alami juga
faktor migrasi termasuk limpahan warga
Indonesia yang dideportasi dari Malaysia juga
banyak yang menetap di Sebatik. Adanya
fenomena di atas menunjukkan bahwa Sebatik
dan Nunukan bukan lagi sekedar daerah
transit tetapi berkembang menjadi daerah
tujuan (Siburian, 2012).

Pertumbuhan penduduk berkembang
bersamaan dengan pengembangan wilayah
dan infrastruktur Pulau Sebatik. Lebih dari
setengah abad sebelumnya, Sebatik hanya
sebuah kawasan hutan yang masih “perawan’.



Hanya beberapa titik yang dihuni orang
Tidung, kelompok etnis pertama yang
bermukim di Pulau Sebatik sejak abad 17.
Mereka  bermukim di tiga buah desa
Kecamatan Sebatik Barat (Sani, 2018). Selain
penduduk asli Tidung, di bagian timur barulah
sekelompok keluarga Bugis mulai merintis
permukiman baru. Tahun 1967 Haji
Badorahim dan keluarganya berlabuh di
tempat yang sekarang disebut Sei Pancang itu.
Sebelumnya, di daerah Liang Bunyu, sudah
ada Ambo Mang bin Haji Midok diyakini
sebagai orang pertama yang membawa
keluarganya menetap di Sebatik pada 1940
(Batubara, 2016).

Berbasis rintisan itu, kemudian
terbentuklah kampung demi kampung yang
dihubungkan jalan-jalan setapak. Sesama
orang Bugis pun dari lain tempat berdatangan
dan membentuk koloni sendiri. Maka, seperti
terlihat sekarang ini, komunitas-komunitas
berbasis etnis pun terbentuk, ada kampung
dengan dominan warga dari Bone, Soppeng,
Wajo, dan daerah-daerah lainnya (Ansar bin
Haji Badorahim, Wawancara).

Berkat rintisan itu lama kelamaan
terbentuk  kampung-kampung  kemudian
menjadi desa, dan akhirnya ditingkatkan
menjadi beberapa kecamatan seperti sekarang.
Masyarakat berharap dengan lima kecamatan,
salah satu persyaratan untuk peningkatan
status Sebatik menjadi Kabupaten sudah
terpenuhi. Harapan itulah yang keluar dari
semangat kebersamaan orang-orang Sebatik
untuk mendukung dan mempersembahkan
suara mayoritas terhadap Jokowi pada Pilpres
2019.

Jalan-jalan tanah dan pengerasan yang
menghubungkan antara satu ujung ke ujung
lain pulau ini disulap menjadi jalan beraspal.
Jalan beraspal itu bagaikan ring road dengan
dua ujungnya berawal dan berakhir di Desa
Binalawan dan Desa Bambangan Kecamatan
Sebatik Barat. Kedua desa ini merupakan
pelabuhan yang menghubungkan Sebatik
dengan Nunukan. Titik simpul kedua jalur ini
berada di Sungai Nyamuk, Sebatik Timur.
Perbukitan dan jurang yang terjal yang orang
di sana sebut bukit menangis — membuat
pengendara menangis untuk bisa lewat saat
musim hujan — disulap menjadi jalan aspal

yang mulus meski masih rawan longsor. Jarak
tempuh berjam-jam sebelumnya, sekarang
dapat ditempuh kurang dari satu jam.
Bagaikan kota kecil di sana terdapat tiga buah
hotel, pusat perbelanjaan, kantor perwakilan
bank-bank nasional dan sumber daya ekonomi
lainnya.

Potensi sumber daya alam dan
lingkungan Sebaik, pengembangan wilayah
pemerintahan, infrastruktur jalan dan
pembangunan fasilitas pemerintahan dan
sumber daya ekonomi, membuat Sebatik
semakin menarik dan menantang. Komposisi
penduduk pun tidak lagi homogen seperti
sebelumnya, meski dengan tetap didominasi
orang Sulawesi Selatan, yang orang di sana
menyebutnya orang Bugis. Menurut catatan
Koramil setempat, Berdasarkan keturunan
tercatat penduduk Jawa 250 orang (0,6%),
Sulawesi 41.516 orang (95%), penduduk
asli/Tidung 877 orang (2%), dan penduduk
campuran 1.239 orang (2,8%). Sumber data
lain menyebutkan, orang Bugis mencapai
70%, menyusul etnis Jawa Tidung, Dayak
Agaba, Timor, dan Lombok (Batubara, 2016).

Pekerjaan penduduk pun berkembang
menurut  jenisnya. Namun  demikian,
pekerjaan di bidang pertanian (termasuk
perkebunan) dan perikanan (nelayan) masih
dominan. Setidaknya 11,3% penduduk
bergerak di bidang pertanian dan 8% di
perikanan. Sejarah kedatangan orang-orang
dari luar Sebatik adalah sejarah tentang
pertanian dan perikanan. “Dulu di sini jaya-
jayanya coklat tahun 1987, saya juga bekerja
menangkap ikan di laut”, kata Haji Takka,
seorang perantau dari Soppeng. Penduduk
rata-rata menanam coklat. Haji Abdullah
pimpinan Tarekat Khalwatiyah di Kampung
Baru menyatakan hal yang sama. “Kami di
sini berkebun coklat, sejak kami datang
sekitar awal tahun 1980-an”.

Lama kelamaan era komoditas kelapa
sawit menggeser tanaman coklat. Banyak
lahan masyarakat yang beralih fungsi menjadi
perkebunan  kelapa  sawit. “Bupati
menyiapkan lahan sawit sehingga orang yang
bekerja di Malaysia boleh kembali ke sini. Jadi
salah satu penarik di sini adalah adanya lahan
sawit yang disiapkan Pemda”, tutur Ahmad
Nur, Kepala KUA di Sebatik, yang mengaku

Geliat, Dilema Satu Rumah Dua Negara dan Tradisi Keagamaan Sebagai Kekuatan Pemersatu... — Abd. Kadir Ahma(i 5



“alumni” Tawau. Pengusaha perkebunan
sawit pun sudah bermunculan. Peneliti
menyaksikan salah seorang pemilik warung
dari Wajo kelihatan menerima setoran dari
pekerja kebun sawit miliknya dalam uang
ringgit. Selain berusaha membuka warung
makan ia juga mengaku berinvestasi di
perkebunan sawit, yang digarap orang lain.
Namun demikian, upah yang relatif lebih
tinggi di Malaysia dan masih terbatasnya
perkebunan sawit di kawasan itu, membuat
masih banyak warga setempat yang mengadu
nasib di perkebunan sawit Malaysia.

Perkembangan kecamatan Sebatik
menjadi lima kecamatan menjadi salah satu
faktor banyak penempatan PNS di Sebatik.
Ada sekitar 1,3% (531 orang) orang-orang
yang bekerja sebagai ASN di Sebatik. Mereka
terdiri dari ANS, Pamong, TNI dan Polri.
Mereka ini lebih besar porsinya dari pekerja di
bidang perdagangan dan konstruksi (masing-
masing 0,6%).

Perkembangan pekerjaan di luar
sektor pertanian dimungkinkan oleh semakin
meningkatnya tingkat pendidikan masyarakat
setempat. Ada 2,3% orang yang duduk di
perguruan tinggi. Sebanyak 12,6 yang duduk
di SMA/sederajat dan 13%  duduk di
SLTP/sederajat. Jumlah tertinggi adalah
mereka yang duduk di sekolah dasar (28%).

Dilema Satu Rumah Dua Negara

Oscar J. Martinez membagi daerah
perbatasan ke dalam empat tipe. Pertama,
alienated borderlands. Model ini merujuk
pada daerah perbatasan di mana pertukaran
lintas batas rutin sehari-hari praktis tidak ada
karena  kondisi yang sangat tidak
menguntungkan. Peperangan, perselisihan
politik, nasionalisme yang kuat, permusuhan
ideologis, permusuhan agama, perbedaan
budaya, dan persaingan etnis merupakan
penyebab utama keterasingan tersebut.
Perselisihan internasional mengarah pada
militerisasi dan pembentukan kontrol yang
kaku terhadap lalu lintas batas.

Kedua, co-existent borderlands.
Koeksistensi muncul antara perbatasan
berbatasan ketika negara-bangsa mereka
masing-masing mengurangi konflik terkait
perbatasan internasional yang masih ada ke

6 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

tingkat yang dapat dikelola atau, dalam kasus
di mana kondisi internal yang tidak
menguntungkan di satu atau kedua negara
menghalangi kerja sama binasional, ketika
masalah tersebut diselesaikan pada tingkat
yang stabilitas perbatasan minimal dapat
menang.

Ketiga, interdependent borderlands.
Suatu kondisi saling ketergantungan lahan
perbatasan ada ketika suatu wilayah
perbatasan dalam satu negara secara simbiotik
terkait dengan wilayah perbatasan negara
yang berdampingan. Saling ketergantungan
seperti ini dimungkinkan oleh hubungan
internasional yang relatif stabil dan dengan
adanya iklim ekonomi yang menguntungkan
yang memungkinkan warga perbatasan di
kedua sisi garis untuk merangsang
pertumbuhan dan pembangunan yang terkait
dengan modal asing, pasar, dan tenaga kerja.
Semakin besar aliran sumber daya ekonomi
dan manusia melintasi perbatasan, semakin
besar kedua ekonomi akan terikat secara
struktural satu sama lain. Hasil akhirnya
adalah terciptanya sistem ekonomi yang
saling menguntungkan.

Keempat, integrated borderlands.
Pada tahap ini, negara-negara tetangga
menghilangkan semua perbedaan politik

utama di antara mereka dan hambatan yang
ada wuntuk perdagangan dan pergerakan
manusia melintasi batas timbal balik mereka
(Gambar 1.4). Penduduk perbatasan
bergabung secara ekonomi, dengan modal,
produk, dan tenaga kerja mengalir dari satu
sisi ke sisi lain tanpa batasan serius.
Nasionalisme membuka jalan bagi ideologi
internasionalis baru yang menekankan
hubungan damai dan peningkatan kualitas
hidup orang-orang di kedua negara melalui
perdagangan dan difusi teknologi. Masing-
masing negara rela melepaskan kedaulatannya
ke tingkat yang signifikan demi mencapai
kemajuan bersama. (Schofield, 1994).

Teori tentang artificial borderlands,
seperti disebutkan sebelumnya, tepat untuk
menggambarkan Sebatik sebagai batas
Indonesia dan Malaysia. Dapat dibayangkan
sebuah wilayah yang membelah dua negara
hanya diberikan tanda batas berupa patok
beton yang tidak lebih besar dari pohon kelapa



dan tingginya kurang dari setengah badan
manusia. Menurut anggota TNI penjaga
perbatasan di Aji Kuning, jumlah patok
pembatas tidak lebih dari 22 buah, dengan
jarak 2 km antar patok.

Simbol yang menandakan wilayah
Indonesia dikenali dengan adanya bendera
merah putih dan rumah-rumah penduduk di
sepanjang tapal batas. Wilayah Malaysia di
seberang patok tidak satu pun kelihatan
bendera atau simbol negara Malaysia lainnya.
Termasuk patroli pengamanan tentara
Malaysia pun jarang kelihatan. Salah satu
sebabnya, karena wilayah Malaysia di Sebatik
lebih merupakan tanah perkebunan sawit
daripada pemukiman penduduk.

Penduduk yang ada dengan rumah-
rumahnya di seberang patok perbatasan,
adalah warga Sebatik Indonesia sendiri yang
membangun rumah di bagian wilayah Sebatik
Malaysia. Seorang warga yang ada di garis
batas kedua negara mewakafkan rumahnya
untuk “dipermak”, di mana bagian depan
rumah merupakan wilayah Indonesia dan
bagian belakangnya masuk dalam wilayah
Malaysia. Bagian belakang rumah sedang
direhabilitasi saat penelitian ini dilakukan.
Menurut rencana, bagian belakang rumah itu
akan  “dipermak” dengan khas rumah
Malaysia.

Simbol satu rumah dua negara itu
sebenarnya menggambarkan, secara teoretis,
perbatasan Indonesia-Malaysia di Sebatik
termasuk  dalam  kategori  integrated
borderland. Kecuali bidang politik dan
administrasi, keduanya terintegrasi dalam
praktik kehidupan sechari-hari, baik dalam
kehidupan sosial, ekonomi, dan budaya. Lebih
dari yang lainnya, sektor ekonomi
mendominasi faktor lainnya. Ekonomi lintas
batas muncul dari wilayah perbatasan yang
homogen secara budaya. Ruang tempat
digantikan oleh ruang aliran dan bahwa dalam
kondisi seperti itu negara bangsa modern
telah kehilangan banyak kedaulatannya.

Kedaulatan negara terkalahkan oleh
tradisi lintas batas memanfaatkan celah-celah
ruang dan waktu yang membuat para pelintas
batas rutin ke Tawau bebas dari perangkat
imigrasi kedua negara. Sesuatu yang
sepertinya sulit dihindari karena setengah dari

kebutuhan sehari-hari orang Sebatik adalah
merupakan produk dari Malaysia. Sebaliknya
hasil perkebunan dari pertanian masyarakat
setempat dipasarkan ke Tawau, meski pada
gilirannya, orang Sebatik juga harus
membelinya kembali dari sana. Akibatnya,
bukanlah barang aneh jika di Sebatik,
makanan tradisional Bugis yang dijual di pagi
hari dapat dibeli dengan rupiah atau dengan
ringgit. Anak-anak sekolah pun lebih banyak
membeli jajanan dengan ringgit.

Soal ringgit ini, peneliti terlibat
diskusi dengan dosen Fakultas Ekonomi
Universitas Borneo. Ia dipanggil Pak Peter,
salah seorang tim peneliti di sekitar
Perputaran Rupiah di Pulau Sebatik. Ia
menjelaskan dalam rumah tangga orang
Sebatik selalu ada ringgit dan rupiah. Hal itu
dikaitkan dengan kebutuhan sehari-hari
masyarakat setempat yang dominan berasal
dari Tawau. Sebelum tahun 1985 bahkan
hampir tidak dikenal uang rupiah. Selain
karena perubahan status desa menjadi
kecamatan, juga karena anak-anak di Sebatik
sudah mulai banyak berinteraksi ke luar.
Itulah yang membuat transaksi dengan rupiah
meningkat. “Jadi di sini kalau mau belanja
kita ditanya pakai rupiah atau ringgit, kalau
pakai rupiah kita kena cas karena nilai rupiah
rendah”, katanya. Kedua, mengapa banyak
pakai ringgit, karena misalnya sawit dan ikan
kan dijualnya di sebelah, pakai ringgit.
Umumnya mamin (makan minum) dibeli dari
sebelah  (Tawau) (Peter, wawancara,
29/6/2019).

Ada beberapa faktor yang membuat
fenomena hubungan lintas batas seperti di
Sebatik terjadi. Hal yang sama terjadi pada
perbatasan Malaysia dengan Thailand, di
mana terjadi fenomena lintas batas komunitas
muslim Thailand-Malaysia. Pertama,
kesamaan dalam bahasa, agama, kepercayaan,
adat istiadat, ritual, rakyat dan permainan.
Kedua, kekerabatan baik oleh garis keturunan
dan pernikahan. Ketiga fitur geografis.
Kekuatan ini mendorong warga perbatasan
untuk melakukan perdagangan,
menyesuaikan, dan menggunakan strategi
kelompok atau jaringan untuk bernegosiasi
dengan kebijakan pemerintah Thailand dan
Malaysia dan  pengawas  perbatasan.

Geliat, Dilema Satu Rumah Dua Negara dan Tradisi Keagamaan Sebagai Kekuatan Pemersatu... — Abd. Kadir Ahma(i 7



Hubungan dalam perdagangan beras lintas
batas Melayu-Muslim terdiri dari hubungan
vertikal dan horizontal. Hubungan vertikal
adalah keterlibatan pribadi dalam sistem
kekerabatan sementara hubungan horizontal
dibentuk melalui kepercayaan di antara para
profesional dalam jaringan (Khan, 2015).

Faktor budaya, hubungan
kekerabatan, dan faktor geografis, membuat
hubungan Sebatik dengan Tawau dalam
berbagai dimensinya menjadi sesuatu yang
sulit terelakkan. Keadaan seperti itulah yang
disebutkan oleh (Konrad, 2013) bahwa “pasar
dan arus migrasi memiliki implikasi signifikan
terhadap perbatasan. Arus orang, barang,
informasi dan mata uang di perbatasan perlu
dipahami sepenuhnya”. Itulah yang disebut
oleh Camat setempat sebagai tantangan.

Tantangan kita di sini adalah karena wilayah
perbatasan. Mestinya harus ada pintunya
(perlintasan resmi). Ini tidak ada, ini
permasalahannya.  Jadi  orang  banyak
nyolong, banyak yang cari-cari kesempatan,
baik itu aparat, ya kalau aparat namanya
oknum. Ini yang menjadi PR kita di
perbatasan ini. Mudah-mudahan pemerintah
pusat dengan kewenangannya bisa membuka
PLBN (Pos Lintas Batas Negara), sehingga
secara resmi pintunya ada. Kita bertetangga
dengan Tawau kan, bapak lihat. Arus
pelintasan itu sudah demikian ramai, kan
begitu (wawancara).

Pak Camat menyebut kondisi ini
sebagai hambatan sekaligus sedikit keanehan.
Yang berbatasan langsung dengan Tawau ada
di Sebatik, sementara pintu (lintas batas) ada
di Tarakan dan di Nunukan. Jadi kalau orang
Sebatik mau ke sebelah (Tawau), mesti
berputar dulu ke Tarakan atau Nunukan. la
menyebutkan, dulu ada istilah pintu
tradisional untuk perlintasan, tetapi sekarang
Malaysia sudah tutup. Perahu-perahu kecil
pun boleh menyeberang dengan difasilitasi
Surat Pelintas Batas. Sekarang Malaysia
tidak mau lagi. Alasannya, sering terjadi
insiden kecelakaan. Malaysia menginginkan
perlintasan resmi, sesuai dengan standar
penyeberangan internasional dan sistem
transportasi yang safety.

8 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

Camat dan orang-orang Sebatik
mengakui dan juga kenyataan menunjukkan
bahwa soal lintas melintas itu merupakan hal
biasa. “Di sini juga sudah biasa, satu keluarga
ada yang di sebelah, ada yang di sini. Anaknya
juga sekolah di sini. Itu sudah biasalah, sudah
tidak diperiksa lagilah, karena yang di sana
juga biasanya simpan (punya) KTP, mungkin
juga ada IC-nya (KTP Malaysia)”, kata Camat
menambahkan.

Tidak jarang penduduk Sebatik dan
penduduk Malaysia memiliki dua identitas
kewarganegaraan. Jadi mereka bebas keluar
masuk. Hanya saja dengan ditutupnya jalur
perlintasan tradisional, warga yang memiliki
hubungan keluarga di Tawau terkendala untuk
sering bertemu. Menantu Haji Badorahim
mengaku: “Tahun 1960-an orang tua ke
Tawau, saya menyusul tahun 1969. Adik saya
menjadi warga negara di sana, karena
kelahiran di sana. Mama tiri saya memang
orang sana. Kalau mau ketemu keluarga harus
melalui imigrasi (di Tarakan atau Nunukan),
jadi susah” (wawancara).

Bukan hanya perlintasan resmi yang
dikeluhkan masyarakat setempat tetapi juga
soal administrasi dan dokumen
kependudukan. Kepala Desa Aji Kuning
mengaku banyak warganya yang migran,
bekerja di sebelah. Dokumen
kependudukannya tidak jelas. Kalau anak-
anaknya mau sekolah di sini (Sebatik
Indonesia) mereka akan mengalami kendala
karena tidak memiliki akte kelahiran dan tidak
memiliki Kartu Keluarga (KK). Dampaknya
sangat banyak, bukan hanya soal kepentingan
untuk pendidikan, tetapi juga pernikahan,
pelayanan kesehatan di Puskesmas dan
pendataan pemilih untuk pemilihan umum.

Kepala Desa Limau mengaku sudah
40 tahun berada di desanya dan sudah pernah
menyaksikan ~ warganya di = Company
(Perusahaan Sawit) di Sebatik Malaysia. Dia
sedih melihat anak-anak Indonesia di sana:
“Anak-anak kita tidak difasilitasi baik
pendidikan agama, pendidikan umum maupun
kesehatan. Kami datang di sana, kita lihat
sebagian ada identitas, sebagian tidak”. Ia
menyebutkan, pihak company lebih suka
pekerja yang tidak memiliki dokumen
daripada yang punya. Pekerja yang memiliki



dokumen upahnya stabil, sementara yang
tidak punya, diupah sesukanya. Persoalan lain
adalah banyak pekerja di bawah umur,
termasuk menikah di bawah umur.

Dilema perbatasan di atas terkait
dengan ketentuan (pasal 8) bahwa Instansi
Pelaksana melaksanakan urusan Administrasi

Kependudukan dengan kewajiban yang
meliputi: (1) mendaftar Peristiwa
Kependudukan dan mencatat Peristiwa

Penting; (2) memberikan pelayanan yang
sama dan profesional kepada setiap Penduduk
atas pelaporan Peristiwa Kependudukan dan
Peristiwa Penting (UU Republik Indonesia
Nomor 24 Tahun 2013 tentang Perubahan
Atas UU Nomor 23 Tahun 2006 tentang
Administrasi Kependudukan.

Terkait dengan itu, Kepala Desa
setempat mengakui mengurusi warga
perbatasan sudah merupakan bagian dari
masalah kemanusiaan. Banyak faktor yang
tidak boleh dilakukan secara administrasi
tetapi harus dilakukan karena faktor teknis.
Hal itu sudah menjadi karakteristik
perbatasan yang perlu mendapat perhatian.
Sebab seperti kata Konrad, perbatasan selalu
bergerak dalam pengertian bahwa komunitas,
negara, dan kekuasaan, terus-menerus dalam

proses membuat dan tidak membuat.
Penerimaan terhadap wvariabilitas historis
perbatasan, dikombinasikan dengan

kelenturannya, dan perbatasan terus-menerus
direkonstruksi melalui ruang dan waktu
(Konrad, 2013).

Meski dapat dikategorikan sebagai
integrated borderlands, arus orang dan barang
antara kedua negara, lewat kawasan setempat,
berlangsung  secara  tidak  seimbang.
Kecenderungan arus orang Indonesia ke
Malaysia lebih tinggi ketimbang sebaliknya,
sementara arus barang lebih besar dari
Malaysia ke Indonesia ketimbang sebaliknya.
Pengalaman menyeberang ke Tawau (4/7)
menunjukkan dua hal yang kontras. Pada
bagian imigrasi Malaysia para penumpang
kapal laut yang menggunakan paspor merah
(Malaysia) yang datang dari Indonesia dapat
dihitung dengan jari. Sementara pemegang
paspor hijau antriannya panjang. Hal itu
mudah dimengerti karena sejarah kedua kota.
Tawau adalah kota lama yang sudah masuk

kategori kota besar dan maju sementara
Sebatik dan Nunukan merupakan bagian dari
fenomena desa dan Kabupaten yang baru
mulai berkembang.

Ketimpangan itulah yang membuat
orang Indonesia menyeberang ke Tawau,
termasuk menetap di sana.

Haji Tahang bin Basira seorang pemandu
kereta pribadi. la membawa kami keliling
bandar  Tawau,  melihat  tempat-tempat
perbelanjaan dan kawasan kebun sawit. la
berasal dari Lamurukung Bone dan ke Tawau
tahunl970. Awal datang di sini, apa saja
dilakukan, termasuk bolak balik Sungai Nyamuk
menyelundupkan rokok ke Tawau. Dari sini ia
bawa bawang dan keperluan sehari hari.
Sekitar setahun dia lakukan aktivitas itu.
Akhirnya ia berhenti dan menjadi pemandu
kereta truk. Lama kelamaan ia beralih ke taksi
dan punya mobil sendiri (merek Proton Saga).
la memiliki tiga orang anak dua laki-laki yang
bekerja sebagai police di Kuala Lumpur dan
Keke (Kinabalu). Anak perempuannya bekerja
sebagai  nurse.  Anak-anaknya  lulusan
universitas di Keke. Semangat belajar orang
Bugis dinilai sangat tinggi, karena mereka
tahan menderita walau hanya makan garam
demi ilmu. Hasilnya banyak orang Bugis
berhasil dan duduk di parlimen, dokter, police
dan cegu (Tawau, 4/7/2019).

Jumlah orang Bugis di Tawau lebih
rendah daripada di daerah lainnya seperti
Kalabakan di mana dari pemilih sebesar
61,014 orang tahun 2018, 21 persen adalah
pemilih Bugis. Orang Bugis di seluruh Sabah

lebih  besar dari  108.862  berdasar
pemilihanraya 2018. Hal itu disebabkan
kecenderungan mereka dalam  mengisi

identitas, lebih memilih disebut Melayu, sama
juga orang Jawa, Minang, Batak di
Semenanjung, Bajau, Suluk, Bulungan, dan
beberapa etnik lain. Hal itu pulalah yang
membuat jumlah etnik Melayu membengkak
menjadi 240.986 orang, yang terlalu besar
dibanding kenyataan (Maraining, n.d.).

Pelaksanaan Ibadah dan Infrastruktur
Keagamaan

Durkheim menyebutkan minimal ada
tiga persyaratan agama, yaitu adanya (1)
sistem kepercayaan, (2) adanya seperangkat
ritus, dan (3) adanya suatu komunitas moral.

Geliat, Dilema Satu Rumah Dua Negara dan Tradisi Keagamaan Sebagai Kekuatan Pemersatu... — Abd. Kadir Ahma(i 9



Ketiga aspek agama itu membawa Durkheim
kepada definisi agama yaitu suatu sistem
kepercayaan dan kelakuan yang
mempersatukan (pengikutnya) ke dalam suatu
komunitas moral (Ritzer, 1992). Islam
menyebut ketiganya sebagai iman, Islam, dan
umat (komunitas Islam).

Pelaksanaan ibadah oleh komunitas
Islam berdasarkan iman atau kepercayaan
yang  diyakininya menjadi  indikator
religiusitas mereka. Komunitas Islam Sebatik
melaksanakan kewajiban agamanya, tidak
berbeda dengan umat Islam di tempat lain.
Indikator yang mudah kelihatan sebagai
penanda adalah ketersediaan tempat ibadah,
dalam hal ini masjid. Hal itu dikaitkan dengan
kewajiban umat Islam untuk melaksanakan
salat lima waktu secara Dberjamaah.
Berdasarkan data di kementerian Agama
Nunukan tahun 2017 di Sebatik terdapat 84
buah masjid tersebar di semua kecamatan,
terbanyak di Sebatik Timur (23 buah) dan
Sebatik Barat (21 buah). Sebanyak 47 persen
dari 177 masjid se Kabupaten Nunukan ada di
Sebatik (Profil dan Data Kementerian Agama
Kabupaten Nunukan tahun 2018).

Masjid ini dimanfaatkan oleh potensi
umat Islam yang jumlahnya mencapai 61.394
di pulau Sebatik. Rata-rata pengguna
potensial setiap masjid sebanyak 730 orang.
Islam memang hanya dicampuri oleh sekitar
590 Kristen (0,93 %)dan Katolik 1683 orang
(2,64%) dari 63.667 penduduk. Konsentrasi
kaum Nasrani ada di dua kecamatan (Sebatik
Barat dan Sebatik Tengah). Jumlah pemeluk
Islam di Kabupaten Nunukan sendiri sebanyak
193.603 (73.14%), Kristen 49.269 (18.61%),
Katolik 21.326 (8,06%), Hindu 138 (0,05%),
Budha 349 (0,13%), dan Konghucu 6 orang.

Pembangunan masjid bukan hanya
menjadi indikator ketaatan beribadah, tetapi
indikator ketaatan mengeluarkan zakat dan
berinfak  masyarakat Islam  setempat.
Pembangunan masjid Nurul Huda misalnya, di
Desa Sei Nyamuk pada umumnya didukung
oleh jamaahnya sendiri. Masjid yang menjadi
ikon di Pulau Sebatik tersebut cukup megah
untuk ukuran desa. Gaya arsitektur serta
kaligrafi interiornya cukup menarik dan
nyaman bagi jamaah. Pada tahun 2019 bulan
Ramadan masjid ini mendapatkan zakat dan

10 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

infak dari jamaahnya sebanyak
Rp.106.000.000 (seratus enam juta rupiah).
Pembangunan masjid ini didukung oleh
kedermawanan jamaah yang mewakafkan
tanah dan mendanai pembangunan masjid.
Tradisi uang selawat dan menyerahkan zakat
mal ke masjid menjadi modal utama
pembangunan agama di Sebatik.

Haji merupakan rukun Islam yang
mudah terdeteksi sebagai bagian dari
keberagamaan Islam. Satu yang paling
menonjol karena aspek demonstrative yang
mudah kelihatan secara kasat mata dan usaha
ekstra keras yang dilakukan untuk dapat
menunaikannya. Di tengah terbatasnya kuota
haji masyarakat Islam Sebatik mencatat
orang-orang yang mendaftar haji lima tahun
terakhir meningkat dari 393 pada tahun 2014
menjadi 436 tahun 2018. Tentu hal ini
menambah panjangnya daftar tunggu dari
tahun ke tahun. Mereka yang berangkat haji
tahun 2014 sebanyak 32 (37,2 % dari 86 orang
Jemaah haji Kabupaten Nunukan pada tahun
yang sama), menjadi 59 orang tahun 2018
(52,2 % dari 113 jumlah Jemaah haji se
Kabupaten Nunukan). Panjangnya daftar
tunggu membuat warga yang tidak sabar
terkadang menempuh jalur pintas lewat Tawi-
Tawi di Filipina untuk berangkat haji.

Kecenderungan peningkatan
pelaksanaan ibadah juga terlihat pada
peningkatan peristiwa nikah di pulau ini.
Tahun 2017 peristiwa nikah sebanyak 107
sementara tahun berikutnya (2018) terjadi 252
peristiwa nikah, atau naik 57,5%. Hal itu
ditunjang dengan semakin berkembangnya
sarana dan prasarana pelayanan melalui KUA.
Awalnya hanya ada satu KUA untuk
pelayanan umat Islam di Sebatik, yaitu KUA
Kecamatan Sebatik, berdiri tahun 2001.
Kecamatan ini disebut juga Sebatik induk.
Meski disebut induk, kantor KUA masih
menumpang di atas lahan milik Pondok
Pesantren Mutiara Bangsa di Desa Padaidi
Kecamatan Sebatik. Awalnya KUA ini
beralamatkan di Desa Sungai Pancang
Kecamatan Sebatik Utara sekarang.

Memerlukan waktu hampir satu dasa
warsa untuk penambahan KUA baru (2009),
yaitu KUA Sebatik Barat, yang kantornya
beralamat di Desa Setabu. Tahun 2015, KUA



Kecamatan Sebatik Timur berdiri, letaknya di
Desa Sei Nyamuk. KUA ini mewilayahi tiga
kecamatan, selain kecamatan Sebatik Timur
sendiri juga KUA Kecamatan Sebatik Utara
(ibukota di Desa Sungai Pancang) dan Sebatik
Tengah di Desa Aji Kuning (Profil dan Data
Kementerian Agama Kabupaten Nunukan
tahun 2018). Penambahan KUA tersebut
disesuaikan dengan pemekaran Kecamatan
Sebatik menjadi lima kecamatan.

Pelaksanaan ibadah mahdah pada
komunitas Muslim Sebatik tidak berbeda
secara prinsip dengan pelaksanaan ibadah
serupa di Tawau. Keduanya terikat pada
tradisi Islam Aswajah. Pengamatan dua hari di
Tawau memperlihatkan fenomena tersebut.
Bahkan khatib di Jumat di Masjid Agung Al-
Kautsar di Tawau berasal dari Indonesia.
Bedanya sebelum azan tidak ada selawat dan
dalam khotbah ada doa khusus untuk
dipertuan Raja Sabah. Ketiadaan selawat atau
pengajian melalui pengeras suara diduga
untuk tidak mengganggu penganut agama
lain. Kesamaan itu selain memperkuat
hubungan umat kedua komunitas Islam, juga
memperkuat moderasi beragama di kedua
bangsa.

Tradisi Keagamaan

Pelaksanaan Islam tidak hanya
terbatas pada ibadah wajib, tetapi juga yang
mandub atau sunat, atau bahkan adat atau
tradisi yang secara konseptual disebut tradisi
keagamaan. Sekelompok ibu-ibu tampak
sedang sibuk membereskan perlengkapan
dapur pada lorong sempit yang sekaligus
berfungsi jembatan penyeberangan (tidak
resmi) dari Nunukan ke Sebatik. Ketika kami
sedang di atas Speedboat menuju ke Sebatik
saya bertanya kepada pengemudi mengenai
keramaian tersebut. la mengatakan: ‘“nenek
saya baru diambil tujuh harinya”.

Istilah “tujuh hari” merupakan salah
satu rangkaian ritual berupa seperangkat
upacara pemanjatan doa - biasanya tahlilan —
menyusul kematian seorang muslim setempat.
Seorang penyuluh agama bernama Rukayah
menyebutkan upacara selepas kematian
seseorang berlangsung pada hari-hari ketiga,
ketujuh, kesembilan, ke-40, dan hari ke-100.
Bukan hanya itu. Doa untuk arwah orang

meninggal dilakukan sepanjang masa,
terutama pada waktu-waktu tertentu,
misalnya bersamaan dengan lebaran Idul Fitri
(wawancara, Juli 2019).

Pemimpin upacara tradisi seperti
dipercayakan  kepada  imam = masjid.
menjadikan imam masjid di daerah ini
berfungsi ganda, memimpin jamaah di masjid
dan melepas hajatan jamaah di rumah-rumah.
Seorang imam di Sebatik menyebutkan :

Di sini baca doanya macam-macam. Masing-
masing mereka bawa (kebiasaan) dari
kampungnya. Di sini ada tujuh baki, tujuh kali
juga dibaca. Ada untuk kebunnya, ada untuk
Jjualannya, ada untuk neneknya. Bahkan untuk
neneknya dipisah-pisah (Haji Takka, Imam
masjid Nurul Huda, wawancara, Juli 2019).

Doa untuk arwah keluarga yang sudah
meninggal dunia dilakukan dalam paket yang
sama dengan doa bagi keberuntungan dalam
berusaha baik usaha dagang maupun usaha di
bidang pertanian menunjukkan tidak ada
ruang yang memisahkan orang Bugis Sebatik
antara mati dan hidup, dunia dan akhirat.
Persis seperti apa yang selalu dipanjatkan
melalui “doa sapu jagat”, rabbanaa atina
fiddunya hasanah wafil akhirati hasanah
wagqina adzabannar”. Doa untuk keselamatan
dunia dan akhirat.

Doa untuk keluarga yang sudah
meninggal disimbolkan dengan baki yang
berisi berbagai jenis lauk pauk. Satu baki
untuk satu orang atau satu arwah. Tidak boleh
satu baki diperuntukkan untuk beberapa
orang. Demikian pula, baki itu harus dibaca
satu-persatu, tidak boleh dijamak (dirapel).
Kalau ada tujuh arwah maka imam harus
membaca tujuh kali. Belum lagi satu persatu
dibacakan doa wuntuk usaha, misalnya
kemaslahatan usaha dagang atau kebun. Hal
seperti ini tidak berbeda dengan tradisi doa
orang-orang Bugis di tempat lain, misalnya di
Samarinda (Ahmad, 2017).

Tradisi syukuran kalau tamat mengaji masih
dilakukan, kemudian mengundang  guru.
Biasanya baca barzanji. Mappanre temme,
mengundang pak Imam untuk membaca. Ada
juga magjamaq untuk pak imam, tergantung
kemampuan orang tua siswa mengenai
besarannya (Hasniah, wawancara).

Geliat, Dilema Satu Rumah Dua Negara dan Tradisi Keagamaan Sebagai Kekuatan Pemersatu... — Abd. Kadir Ahma(i 11



Doa bagi kemaslahatan kehidupan di
dunia dalam arti luas disimbolkan secara lebih
demonstratif dengan pembacaan barzanji. Jika
doa arwah dilakukan dengan seperangkat doa
seperti tahlil atau sekedar membacakan doa
yang biasanya dibaca untuk mayit, maka
barzanji lebih banyak dibacakan untuk
kegiatan syukuran dan doa kemaslahatan
kehidupan duniawi. Bagian dari pengumpulan
data saya lakukan dengan wawancara
terhadap seorang Kepala Kantor Urusan
Agama (KUA) setempat seusai salat Isya.
Peneliti merasa sangat dihargai karena ia
terpaksa membatalkan acara barzanji yang
sedianya ia pimpin di rumah salah seorang
warga yang sedang melangsung rangkaian
perkawinan. la tidak keberatan melayani
serangkaian pendalaman data karena mengaku
masih ada seorang imam yang Dbisa
menggantikannya memimpin pembacaan
barzanji.

Imam Masjid Nurul Huda di Sei
Nyamuk mengaku salah satu pelayanan rutin
yang dilakukan adalah melayani permintaan
warga untuk barzanji. la mengaku memiliki
tim yang sudah siap memberikan pelayanan
dan menggantikannya ketika ia berhalangan.
Selain dikaitkan dengan perkawinan barzanji
juga dibacakan saat masuk rumah baru,
membuka wusaha baru, atau membeli
kendaraan baru. Pembacaan barzanji juga
melekat pada upacara akikah atau gunting
rambut seorang bayi.

Untuk kestabilan dan kemaslahatan
usaha dan keluarga seorang pengusaha
setempat secara rutin mengundang santri-
santri tahfiz Pesantren As’adiyah di Sei
Nyamuk membaca barzanji di rumahnya.
Bersama imam, santri-santri ini pulalah yang
melayani permintaan masyarakat untuk
maksud yang sama. Santri sendiri sudah
dibekali dengan kegiatan belajar membaca
barzanji pada malam Jumat di Masjid Nurul
Huda. Keterlibatan imam masjid dan orang-
orangnya, karena di Sebatik tidak dikenal
istilah pegawai syara’.

Sedemikian mengakar tradisi barzanji
ini sehingga tidak tergeser oleh tradisi
Habsyian dari masyarakat Banjar. Orang
Bugis di Samarinda, misalnya, keberadaan
tradisi barzanji hanya dilakukan untuk acara

12 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

akikah sementara syukuran lainnya digantikan
seni Habsyian (Ahmad, 2017). Demikian
mengakar tradisi barzanji sehingga oleh para
pelaku penyesuaian dilakukan untuk membuat
pelayanan lebih praktis dan efektif. Jika di
Sulsel, tata cara membaca barzanji diurut dari
satu orang ke orang berikutnya, setelah
dimulai oleh pemimpin upacara, maka di
Sebatik sudah ada penyesuaian. Setelah
dibuka oleh Imam, para peserta (yang
memiliki kemampuan membaca) kemudian
membaca pasal-pasal berikutnya secara
bersamaan, sesuai dengan bagian yang
menjadi tanggung jawabnya. Jadi tidak ada
peserta yang menganggur atau berbicara
sementara yang lainnya membaca. Demikian
penjelasan salah seorang penyuluh (Rusydi)
mengenai  perkembangan  barzanji = di
masyarakat yang biasa dilayaninya.

Peringatan Maulid Nabi adalah salah
satu hari besar Islam yang ditandai dengan
pembacaan barzanji sebagai intinya. Tidak
ada bedanya dengan tradisi pelaksanaan
maulid di kalangan muslim tradisional di
Sulawesi Selatan. Hal itu membuat peringatan
maulid ini lebih ramai diikuti oleh
masyarakat. Selain di masjid, warga juga ada
yang melakukannya di rumah masing-masing.
Mereka mengundang imam untuk
membacakan barzanji dan memanjatkan doa.
Ketua MUI Sebatik menyebutkan:

Di sini kalau maulid lebih ramai dari yang lain,
lebih banyak telur, dan masyarakat memang
yang mau datang. Saya pernah di Kampung
Baru saya ceramah, ember besar ditaruh di
depan saya. Saya bilang saya tidak bisa (bawa).
Mereka antarkan ke rumah.

Makanan biasanya nasi ketan dan
ayam atau ikan diisi ke dalam ember (sebelum
ada ember biasanya bakul anyaman), yang
dipersembahkan oleh warga mewakili satu
keluarga dan dibawa ke masjid untuk dimakan
ramai-ramai atau dihadiahkan kepada orang-
orang tertentu. Besar kecilnya persembahan
yang diberikan kepada seseorang tergantung
pada status orang itu. Seorang penceramah
atau ulama memiliki status tinggi di kalangan
masyarakat seperti di Sebatik.



Pelaksanaan tradisi seperti ini di
Sebatik  terkadang ~mengaburkan  garis
demarkasi antara penganut paham yang biasa
disebut NU dan Muhammadiyah atau
kelompok yang sering diperhadap-hadapkan
dalam paham keagamaan pada umumnya.
Seorang tokoh Muhammadiyah setempat,
menyebutkan  tidak  mempermasalahkan
tradisi pembacaan barzanji di kalangan
masyarakat setempat. Bahkan ia sendiri sering
ikut sebagai pelaku.

Saya  juga pernah dikasi lemari lengkap
dengan isinya. Makanya mulai saya belajar
barzanji. Tidak laku kalau tidak tahu barzanji.
Saya ini pimpinan cabang Muhammadiyah,
saya barzanji, saya bilang apanya yang salah,
ini sejarah. Bacami isinya sejarah.

Tradisi Keagamaan dan Persatuan Umat

Menarik disebutkan, fungsi ritual
dalam masyarakat, oleh Durkheim disebut
sebagai fungsi pemersatu di kalangan
komunitas moral pendukungnya. Kasus
Sebatik, keberadaan ritual bukan saja
mempersatukan orang NU dan
Muhammadiyah tetapi juga semua kalangan
yang terlibat di dalamnya. Kalangan Muslim
Sebatik mempersatukan komunitas Islam
dalam budaya dominan orang Bugis sebagai
nama bagi semua pendatang muslim dari
Sulsel di pulau ini. Budaya dominan di sini
dimaksudkan sebagai kelompok-kelompok
yang sama berbagi dan memiliki materi dan
sejarah yang sama, dan dalam batas tertentu
budaya yang sama. Mereka memegang
definisi atas dunia, peta makna yang
menggambarkan situasi adanya kelompok-
kelompok yang memonopoli kekuasaan, juga
memegang kendali pengaruh dan legitimasi
terbesar dalam masyarakat (Hall, Stuart and
Jefferson, 1990).

Persatuan berbasis tradisi keagamaan
juga melibatkan masyarakat Islam Tidung
yang juga memiliki tradisi keagamaan yang
dipadukan dengan tradisi lokal. Keluwesan
mereka dituangkan dalam prinsip dimanae
tana biyamo, dengino kuanan sinantuk, yang
berarti di mana bumi dipijak di situ langit
dijunjung. Awal mula etnis ini bermukim di
Pulau Sebatik bermula sekitar tahun 1912,
saat mereka membuka desa Setabu atas

perintah Sultan Tidung. Bahkan ada yang
menyebutnya mereka sudah ada di sana sejak
abad ke-17 (Sani, 2018).

Orang Bugis, sebagai pemangku
budaya dominan di Sebatik, dalam hal ini
tradisi ~ keagamaan, pada  prinsipnya
memperlihatkan ekspresi yang sama baik di
tempat asal mereka di Sulsel maupun di
kalangan sesama mereka di tempat lain di luar
daerah asal. Kasus detail ritual doa arwah di
mana satu arwah direpresentasikan satu baki
makanan, misalnya tidak hanya ditemukan di
Sebatik tetapi juga di Komunitas Bugis
Samarinda (Ahmad, 2017). Secara umum hal
ritual seperti ini ditemukan di Sulsel.
Kehidupan  masyarakat  Bugis  adalah
gambaran tentang siklus kehidupan yang
penuh dengan ritual. Peristiwa senang diikuti
dengan ritual syukuran dan kekhawatiran
serta kesusahan dengan disertai dengan ritual
tolak bala (Ahmad, 2004). Bahkan di
Indonesia pun Geerts menemukan, scope
Islam lebih luas dari negara lain seperti
Maroko, di mana hampir segala sesuatu
diwarnai dengan makna metafisis dan seluruh
kehidupan sehari-hari diliputi suasana
transendental. Dari aspek makna
keberagamaan, di pihak Indonesia, terdapat
makna kebatinan, ketenangan, kesabaran,
keseimbangan, kehalusan perasaan, cita rasa
tentang keindahan, dan sikap  tidak
menonjolkan  diri, dan  penghapusan
individualitas secara radikal (Geertz, 1982).

Kajian tradisi keagamaan Islam
menemukan bahwa tradisi siklus hidup
semacam itu berlaku di umumnya komunitas
Muslim di dunia. Di negara-negara muslim
yang berbeda, merecka melakukan ritus-ritus
peralihan yang relatif sama mulai dari
kelahiran bayi, sunatan, upacara perkawinan,
dan kematian dengan berbagai rangkaiannya
masing-masing. Hanya saja tradisi mereka
boleh jadi berbeda-beda.

Hal ini disebabkan ritus itu bukan
sesuatu yang wajib seperti salat, puasa, zakat,
dan haji. Tetapi sesuatu yang bersifat sunat
atau bahkan adab dan adat, yang boleh
berubah dari waktu ke waktu dan dari tempat
ke tempat. Sebagai tanda kesenangan dan
kesedihan ritus-ritus ini berfungsi
mengingatkan orang Islam bahwa hanya Allah

Geliat, Dilema Satu Rumah Dua Negara dan Tradisi Keagamaan Sebagai Kekuatan Pemersatu... — Abd. Kadir Ahma(i 13



yang mutlak dalam segala hal (Holm, Jean
with Bowker, 2014).

Bahkan ini merupakan ungkapan yang
sudah ada sejak sejarah manusia itu sendiri.
Seperti dikemukakan oleh Plutarch (c.46-120
M), seorang sejarawan Yunani, “Anda dapat
melihat negara tanpa tembok, tanpa hukum,
tanpa mata uang, tanpa tulisan, akan tetapi
tidak akan pernah ada orang-orang tanpa
Tuhan, tanpa penyembahan, tanpa praktik
keagamaan dan pengorbanan (Holm, Jean
with Bowker, 2014). Hal ini menandakan
betapa dalam diri manusia terkandung potensi
(fitrah) untuk melakukan sesuatu yang
dipersembahkan atas nama Tuhan.

Kajian Antropologi melihat tradisi
keagamaan seperti itu sebagai tradisi siklus
hidup (rites of the passage). Analisis mengenai
upacara yang menyertai krisis kehidupan
seorang individu, memiliki kontribusi yang
unik. Jika dikaitkan dengan tatanan dan
kandungannya, ada tiga fase aktivitas
tersebut, yaitu perpisahan, peralihan atau
transisi dan penyatuan (incorporation)
(Gennep, 1960). Disebut upacara peralihan
karena proses ritual tersebut terkait dengan
perpindahan seseorang dari satu status sosial
ke status lainnya, misalnya dari seorang anak-
anak menjadi dewasa atau belum kawin
menjadi kawin dan menjadi bapak atau ibu
(Holm, Jean with Bowker, 2014).

Di belakang ide tentang ritus
peralihan terletak kenyataan bahwa seluruh
kehidupan  manusia  ditandai = proses
perubahan. Mulai dari lahir, bayi, remaja,
matang, berketurunan akhirnya meninggal,
semuanya merupakan fakta biologis dari
kehidupan. Tetapi perubahan itu bukan hanya
sebuah proses biologis. Karena laki-laki dan
perempuan juga merupakan makhluk sosial,
dan perubahan tersebut tidak dibiarkan berlalu
tanpa sebuah upacara, sebagai nilai tambah
dan ditandai dengan upacara komunal yang
beragam (Holm, Jean with Bowker, 2014).
Lagi pula, pada tingkatan biologis dan sosial
tersebut dan perubahannya dalam kehidupan
manusia sering ditafsirkan melalui ide-ide
keagamaan yang ditandai dengan upacara
keagamaan (Holm, Jean with Bowker, 2014).

Ide tentang ritus peralihan muncul
sebagai suatu upaya memaknai upacara ritual

14 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

menandai berbagai perubahan sosial yang
dialami oleh anggota masyarakat sepanjang
perkembangan kehidupan mereka. Banyak
budaya menggunakan keyakinan agama
mereka untuk menjelaskan tahapan-tahapan
perubahan status dan mengorganisir ritus
dengan cara agama.

Selain itu ritus juga mendorong
terbangunnya kembali persatuan  bagi
masyarakat pendukungnya. Hal ini dipahami
sebagai fenomena [liminal di mana ritus
bertujuan menawarkan kerendahan hati dan
kesakralan, homogenitas dan persahabatan.
Kita disajikan, dalam upacara semacam itu,
untuk keluar dari struktur sosial sekuler, dari
ikatan sosial umum dari beragam ikatan
struktural. Ini adalah  ikatan  yang
diorganisasikan berdasar kasta, kelas, atau
hierarki peringkat atau pertentangan segmen
dalam masyarakat.  Seolah-olah di sini ada
dua "model" utama untuk keterikatan manusia
dengan yang lainnya, dalam masyarakat, yang
berlangsung silih berganti.

Pertama adalah masyarakat sebagai
sistem posisi politik-hukum-ekonomi yang
terstruktur, saling berbeda dan bersifat
hierarkis, yang memisahkan manusia dalam
hal "lebih" atau "kurang". Kedua, yang
muncul secara sadar dalam periode liminal,
adalah masyarakat sebagai komitatus yang
tidak  terstruktur tidak terdiferensiasi,
komunitas, atau bahkan persekutuan individu
yang setara yang tunduk kepada otoritas
umum dari pemimpin ritual (Turner, 1969).

Terkait ritus ini Turner lebih suka
istilah  Latin  "communitas"  daripada
"komunitas," untuk membedakan modalitas
hubungan sosial ini dari "bidang kehidupan
bersama". Perbedaan antara struktur dan
komunitas bukan sekadar perbedaan antara
"sekuler" dan "sakral," atau misalnya, antara
politik dan agama. Tetapi ada komponen
"suci" yang diperoleh oleh pemimpin upacara
ritual selama upacara ritus, di mana mereka
mengubah posisi.

Ini lebih  merupakan masalah
memberikan pengakuan pada ikatan manusia
yang esensial dan generik, yang tanpanya
tidak akan ada masyarakat. Liminalitas
menyiratkan bahwa yang tinggi tidak
mungkin tinggi kecuali yang rendah ada, dan



dia yang tinggi harus mengalami bagaimana
rasanya menjadi rendah (Turner, 1969).

Ritual adalah inti dari identitas sosial
semua komunitas. Namun masing-masing
masyarakat berbeda dalam pandangannya
tentang apa itu ritual dan apa yang tidak.
Memahami ritual mengeksplorasi bagaimana
ritual dapat dipahami dalam kerangka
antropologi  sosial  kontemporer, dan
menunjukkan bahwa ritual sekarang menjadi
salah satu bidang penelitian antropologi yang
paling subur.

Memahami  ritual  menunjukkan
bagaimana  ritual = menciptakan  dan
mempertahankan - atau mengubah - identitas
budaya masyarakat dan hubungan sosial.
Dengan memeriksa ritual-ritual ini, baik
secara khusus maupun umum, para ahli
memungkinkan kita untuk menemukan nilai-
nilai pamungkas dan kontradiktif yang
melekat pada setiap masyarakat sebagai satu
kesatuan (Coppe, 1992).

Keragaman perwajahan Islam dengan
ritualnya, dapat dipahami dalam cara pandang
seperti ini. Islam merupakan air suci bersih
dan jernih yang mengalir di sungai yang besar,
tetapi tanpa wama. Budayalah yang
memberikan warna pada Islam. Maka budaya
Arab menjadikan Islam mirip Arab, dan
budaya Indonesia menjadikan Islam mirip
Indonesia. Selama berabad-abad, peradaban
Islam menyelaraskan bentuk-bentuk ekspresi
budaya asli dengan norma-norma universal
dari hukum sakralnya. Itu mencapai
keseimbangan antara keindahan duniawi dan
kebenaran abadi yang mengipasi kesatuan
ekor burang merak yang cemerlang dalam

keanekaragaman, mulai dari  jantung
Tiongkok hingga pantai Atlantik.
Yurisprudensi  Islam  membantu

memfasilitasi kejeniusan kreatif ini. Dalam
sejarah, Islam menunjukkan dirinya ramah
budaya dan, dalam hal itu, disamakan dengan
sungai jernih. Perairannya (Islam) murni,
manis, dan memberi kehidupan tetapi — tidak
memiliki wama sendiri — mencerminkan
batuan dasar (budaya asli) tempat mereka
mengalir. Di Cina, Islam tampak seperti Cina;
di Mali, tampak Afrika. Relevansi budaya
yang berkelanjutan dengan masyarakat yang
berbeda, tempat yang beragam, dan waktu

yang berbeda menggarisbawahi keberhasilan
panjang Islam sebagai peradaban global.
Agama menjadi tidak hanya fungsional dan
akrab di tingkat lokal tetapi secara dinamis
melibatkan, menumbuhkan identitas Muslim
pribumi yang stabil dan memungkinkan umat
Islam untuk meletakkan akar yang dalam dan
membuat kontribusi abadi di mana pun
mereka pergi (Abd.Allah, 2012).

Ritus atau tradisi keagamaan tidak
hanya diterima secara individual oleh semua
anggota kelompok, tetapi juga menjadi milik
kelompok dan kepercayaan itulah  yang
menyatukannya.  Individu-individu  yang
menjadi bagian dari kelompok merasakan
kebersamaan dengan individu lainnya dengan
adanya keimanan yang diyakini bersama.
Itulah yang disebut Durkheim sebagai
collective conscience. Namun demikian, ada

perbedaan  collective  conscience  pada
masyarakat yang memiliki  solidaritas
mekanik  (masyarakat tradisional) dan
masyarakat dengan solidaritas organik

(masyarakat modern).

Masyarakat dengan tipe solidaritas
mekanik memperlihatkan collective
conscience yang mencakup semua masyarakat
dan anggota masyarakat bersangkutan
(volume); dipercaya dengan intensitas tinggi;
berlaku secara rigid (ketat, kaku), dan sangat
bermuatan  religius.  Sebaliknya pada
masyarakat organik (modern) collective
conscience terbatas dari segi pendukung;
intensitasnya rendah, kurang rigid, dan
muatannya lebih mengandung moral
individualisme (Ritzer, 1992).

Perubahan masyarakat tradisional ke
modern atau masyarakat desa ke kota
potensial untuk juga mengubah tradisi
keagamaan sebagai kesadaran kolektif
masyarakat Sebatik. Anasir-anasir perubahan
seperti itu kelihatan pada varian paham
keagamaan yang mulai muncul yang pada
gilirannya mengubah tradisi keagamaan.
Perubahan juga muncul bersamaan dengan
fenomena narkoba: “Saya melihat Sebatik ini
berbatasan dengan negara tetangga, dan efek
negatifnya adalah menjadi lalu lintas
narkoba”, kata Kakankemenag Kabupaten
Nunukan. Kerawanan Sebatik terhadap
transaksi narkoba dan lalu lintas terorisme

Geliat, Dilema Satu Rumah Dua Negara dan Tradisi Keagamaan Sebagai Kekuatan Pemersatu... — Abd. Kadir Ahma(i 15



tetap menjadi perhatian dan kewaspadaan
lokal. Hal itu ditandai dengan penjagaan
wilayah yang relatif ketat baik di tapal batas,
maupun sepanjang jalan masuk dan keluar
Sebatik.

Salah satu terapi untuk mengatasi
fenomena  tersebut  ditawarkan  oleh
Kakankemenag Nunukan dengan rencana
besar pembentukan Sebatik sebagai Pulau
Santri. “Masalah besar saya di sini adalah
bahwa kami ingin mencetuskan Sebatik
sebagai Pulau Santri. Pencanangannya
tanggal 22 Oktober 2019 bertepatan hari
Santri, oleh Pemerintah Daerah”. (wawancara,
17/6/2019).

PENUTUP

Masalah-masalah  yang muncul di
sekitar posisi Sebatik sebagai daerah tapal
batas (borderlands) adalah isu-isu tentang
penyeberangan ilegal, perdagangan ilegal,
administrasi kependudukan, selain isu tentang
jalur narkoba dan lalu lintas terorisme. Hal itu
membawa dampak bagi transaksi ekonomi
yang melibatkan masyarakat dari dua negara,
relasi sosial antara mereka dan jaminan
keamanan secara umum. Selain itu, problem
administrasi kependudukan berdampak bagi
keharusan memperoleh pelayanan di bidang

pendidikan, kesehatan, dan administrasi
pernikahan bagi warga.
Problem-problem tersebut, meski

merupakan agenda penting yang harus
menjadi perhatian pemerintah, keberadaan
warga dari kedua negara diuntungkan oleh
keadaannya sebagai integrated borderlands di
mana hubungan-hubungan mereka didasarkan
pada lebih banyak atas dasar kesamaan tradisi

agama, budaya, hubungan sosial dan
kekerabatan.
Selain latar belakang tersebut,

kesatuan dan keharmonisan hubungan sosial
atas dasar kesamaan tradisi keagamaan lebih
kuat menopang persatuan dan kerukunan
ketimbang kesamaan berbasis agama semata.
Karena itu umat beragama, tidak cukup
melakukan ajaran agama secara formal tetapi
dibumikan sehingga menjadi bagian tak
terpisahkan dari tradisi beragama masyarakat
setempat. Tradisi keagamaan menjadi inti

16 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

budaya yang dapat menembus batas-batas
organisasi, tempat dan wilayah.

UCAPAN TERIMA KASIH

Saya ucapkan terima kasih kepada
semua pihak yang telah memungkinkan
penelitian ini terlaksana, terutama Kepala
Balai Penelitian Agama Makassar yang
menugaskan penulis melakukan penelitian di
daerah Sebatik. Terima kasih juga saya
sampaikan kepada semua jajaran Kementerian
Agama Kabupaten Nunukan hingga ke para
Kepala Kantor Urusan Agama di Pulau
Sebatik. Tidak lupa pula saya ucapkan terima
kasih kepada para ulama, pimpinan pondok
pesantren dan Madrasah serta guru-guru dan
mereka yang tidak dapat saya sebutkan
namanya satu persatu.

DAFTAR PUSTAKA

Abd.Allah, U. F. 2012. Islam and the Cultural
Imperative. Islam and Civilisational
Renewel, 3(4), 1-14.

Ahmad, A. K. 2004. Ulama Bugis. Makassar:
Indobis.

Ahmad, A. K. 2017. Pendidikan Keagamaan
Migran Bugis di Samarinda. Makassar.

Bangun, B. H. 2017. Konsepsi dan
Pengelolaan ~ Wilayah  Perbatasan
Negara: PerspeKtif Hukum
Internasional. Tanjungpura  Law

Journal, 1(1), 52-63.

Batubara, H. 2016. Jadikan Sebatik Ikon Kota
Perbatasan.

Diener, A. C. and, & Hagen, J. (Eds.). 2010.
Borderlines and Borderlands: Political
Od(dities at the Edge of the Nation-State.
Lanham ¢ Boulder * New York -
Toronto ¢ Plymouth, UK: Rowman &
Littlefield Publishers, Inc.

Geertz, C. 1982. Islam Yang Saya Amati,
Perkembangan di  Maroko  dan
Indonesia. Jakarta: Yayasan [lmu Sosial
Indonesia.

Gennep, A. van. 1960. The Rites of Passage.
USA: The University of Chicago Press.



Ghafur, M. F. 2016. Ketahanan Sosial di
Perbatasan: Studi Kasus Pulau Sebatik.
Masyarakat Indonesia, Vol. 42 No.2,
Desember 2016, 42(2), 233-247.

Hall, Stuart and Jefferson, T. (Ed.). 1990.
Resistance through Rituals:  Youth
Subcultures in Post-War Britain (1st
ed.). UK: Routledge.

Holm, Jean with Bowker, J. (Ed.). 2014. Rites
of Passage. London and New York:
Pinter Publisher.

Khan, S. W. 2015. Muslim, Trader, Nomad,
Spy: China’s Cold War and the People
of the Tibetan Borderlands (The New
Cold War History). USA: The
University of North Carolina Press.

Konrad, V. 2013. Imagining and Imaging
Borders: Understanding Borderlandas
for Global Sustainability. The
International ~ Archives  of  the
Photogrammetry, Remote Sensing and
Spatial Information Sciences, Volume
XL-4/W3, 2013, XL, 1-5.

Maraining, A. et. a. (n.d.). Bugis di Sabah dan
Pru-14:  Kajian  Kes  Parlimen
Kalabakan Bugis in Sabah and GE-14:
Case Study of Kalabakan Parliament.

Peraturan Pemerintah Republik Indonesia
Nomor 55 Tahun 2007 Tentang
Pendidikan Agama dan Pendidikan
Keagamaan. (n.d.).

Ritzer, G. 1992. Sociological Theory (l.
McGraw-Hill., ed.). New York.

Saleh, M. H. 2015. Dinamika Masyarakat
Perbatasan (Eksistensi Perantau Bugis
di Pulau Sebatik Kalimantan Utara:
Perspektif Cultural Studies). Jurnal
Borneo, 11(1), 31-48.

Sani, M. Y. 2018. Orang Tidung dI Pulau
Sebatik, Identitas Etnik, Budaya dan
Kehidupan Keagamaan. Jurnal “Al-
Qalam,” 24(1).

Schofield, C. H. (Ed.). 1994. Global
Bounderies, World Boundaries Volume
1. London and New York: Routledge.

Siburian, R. 2012. Pulau Sebatik: Kawasan
Perbatasan Indonesia Beraroma
Malaysia.  Jurnal Masyarakat &
Budaya, 14(1), 53-76.

Turner, V. (Ed.). 1969. The Ritual Process:
Structure and Anti-Structure,. New
York: Cornell University Press.

Geliat, Dilema Satu Rumah Dua Negara dan Tradisi Keagamaan Sebagai Kekuatan Pemersatu... — Abd. Kadir Ahma(i 17



18 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020



