HAJI MABRUR DALAM PARADIGMA FIKIH SOSIAL SUFISTIK
HAJI MABRUR ON SUFISTIC SOCIAL FIQH

Athoillah Islamy
Institut Agama Islam Negeri Pekalongan.
JI. Kusuma Bangsa No.9, Panjang Baru, Pekalongan Jawa Tengah
Email: athoillahislamy@yahoo.co.id

Naskah diterima tanggal 26 Maret 2020, Naskah direvisi tanggal 9 April 2020, Naskah disetujui tanggal 9 Juni 2020

PENDAHULUAN

Abstrak

Orientasi spiritual terbesar bagi setiap muslim dalam menunaikan ibadah haji yakni mendapatkan
predikat haji mabrur. Lantas apakah predikat tersebut hanya sekedar predikat spiritual? Penelitian
ini akan mendeskripsikan pemikiran fikih sosial sufistik Nurcholish Madjid tentang makna predikat
haji mabrur. Jenis penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang berupa kajian pustaka (library
research). Sumber data utama yang digunakan, yakni buku karya Nurcholish Madjid yang berjudul
Haji dan Umrah. Sementara itu, sumber sekunder yang digunakan, yakni berbagai penelitian yang
relevan dengan fokus kajian penelitian ini. Metode yang digunakan dalam penelitian ini, yakni
metode interpretasi pemikiran tokoh. Terdapat dua kesimpulan besar penelitian ini. Pertama,
paradigma fikih integratif Nurcholish Madjid, yakni paradigma integrasi antara fikih, sosial dan
tasawuf. Paradigma integratif inilah yang menurut Nurcholish Madjid dapat menjadikan fikih
sebagai medium gerakan reformasi sosial. Kedua, predikat haji mabrur dalam perspektif Nurcholish
Madjid bukanlah sebuah predikat yang berdasarkan pada keberhasilan dalam memenuhi legal formal
fikih ibadah haji, melainkan sebuah predikat yang memiliki implikasi spiritual (tasawuf) dan sosial
dalam kehidupan bermasyarakat.

Kata Kunci : haji mabrur, fikih sosial, tasawuf

Abstract

The biggest spiritual orientation for every Muslim in performing Hajj is getting predicate Hajj
Mabrur. So whether the predicate is just a spiritual title? This research will describe Nurcholish
Madjid's Sufistic social figh thoughts about the meaning of the predicate hajj Mabrur. This type of
research is a qualitative research in the form of library research. The main data source used was a
book by Nurcholish Madjid entitled Hajj and Umrah. Meanwhile, secondary sources are used,
namely various studies that are relevant to the focus of this research study. The method used in this
study is the method of interpreting the thought of figures. There are two big conclusions of this
research. First, the integrative paradigm of nurcholish Madjid, namely the paradigm of integration
between figh, social and Sufism. This integrative paradigm according to Nurcholish Madjid can make
figh as a medium for the social reform movement. Second, the predicate Hajj Mabrur in the
perspective of Nurcholish Madjid is not a predicate based on success in fulfilling the formal legal of
the Hajj figh, but rather a predicate that has spiritual and social implications in social life.

Keywords: hajj mabrur, social figh, sufism

samping itu, haji juga merupakan bentuk
ibadah yang maknanya multi dimensi meliputi
dimensi ritual, individual, politik, psikologis,
bahkan sosial (Saputra, 2016: 90-91). Atas
dasar inilah tidak mengherankan jika setiap

ebagai salah satu bentuk ibadah
mahdhoh, implementasi haji melewati
berbagai proses, antara lain

pemahaman haji, pelaksanaan haji, dan fungsi
haji bagi individu maupun sosial (Kisworo,
2017: 76). Ketiga proses tersebut merupakan
satu kesatuan yang seharusnya tidak boleh
terdikotomikan dalam implementasi haji. Di

negara berupaya melakukan pegangan serius
atas penyelenggaraan ibadah haji, baik berupa
pembinaan, pelayanan, dan perlindungan
jamaah haji sejak dari tanah air, di Arab Saudi,

Haji Mabrur dalam Paradigma Fikih Sosial Sufistik — Athoillah Islamy' | 107



hingga kembali lagi ke negaranya masing-
masing (Hamzani, Siswanto, Aravik, 2018:
62).

Penjelasan di atas menunjukan bahwa,
haji merupakan salah satu bentuk ibadah yang
memiliki multi dimensi, baik dalam konteks
kehidupan individu maupun sosial masyarakat
muslim (Zulfa, 2015: 135-136). Di balik
berbagai dimensi yang ada, terdapat salah satu
orientasi besar dalam pelaksanaan ibadah haji
yang didambakan oleh setiap jamaah haji,
yakni mendapatkan predikat haji mabrur.
Predikat ini merupakan sebuah predikat
filosofis yang berkaitan erat dengan
kehidupan sosial umat muslim (Istianah,
2016: 31).

Pernyataan ini meniscayakan bahwa
implementasi haji merupakan aktivitas
spiritual sosial bukan aktivitas sosial
komersial sebagaimana fenomena
kontemporer yang menunjukkan adanya
komodifikasi dalam perjalanan dan aktifitas
dalam ritual ibadah haji (Qurashi, 2017: 101).
Dari sini dapat dipahami bahwa predikat haji
mabrur bukan lah sebuah predikat yang hanya
berdasarkan pada pemenuhan aspek legal
formal fikih dalam hal keabsahan ibadah haji.

Uraian di  atas  menunjukkan
pentingnya paradigma fikih baru dalam
memahami dan menghayati ibadah haji
sebagai sebuah ibadah yang tidak hanya fokus
pada dimensi eksoterisme, melainkan penting
menggali dimensi sosial esoterisme ibadah
haji. Sebagai tawaran perspektif, Nurcholish
Madjid (1939-2005) yang sering disapa Cak
Nur, merupakan salah satu tokoh pembaharu
pemikiran ke-Islaman di Indonesia yang
memiliki ilmu ke-Islaman yang sangat luas
dan multi-disiplin (Barton, 1997 :29-30).

Di antara pembaharuan pemikirannya
dalam bidang fikih, yakni tentang predikat
haji mabrur. Namun demikian, berbeda
dengan pemikiran fikih ibadah haji pada
umumnya yang lebih menitik beratkan pada
dimensi legal formal fikih terkait keabsahan
haji, dalam pandangan Cak Nur lebih
memahami dan menghayati dimensi sosial
sufistik dari makna predikat haji mabrur itu
sendiri. Atas dasar inilah menjadi hal menarik
untuk dikaji lebih lanjut dalam upaya
memahami makna predikat haji mabrur secara

108 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

holistik, yakni tidak hanya berhenti pada
aspek legal formal fikih (Muzakkir, 2016 :14),
melainkan lebih jauh dari itu, yakni
memahami dan menghayati dimensi nilai-nilai
sosial spiritual yang terkandung di dalamnya.

PEMBAHASAN

Dialektika Eksoterisme Fikih dan Esoterisme
Tasawuf: Antara Kontestasi dan Integrasi

Keberadaan fikih dan tasawuf
merupakan dua ajaran Islam yang memikili
distingsi orientasi keberagamaan (Abdullah,
2010: 142-144). Orientasi praktik
keberagamaan eksoteris (lahiriah) dalam fikih
lebih menekankan pada aspek legal formal.
Sedangkan orientasi keberagamaan esoteris
(batiniah) tasawuf lebih menekankan aspek
pengalaman dan penghayatan batin individu
(Ismail, 2012: 134). Hal ini lah yang kemudian
dalam lintasan sejarah praktik pengamalan
ajaran Islam pernah menimbulkan konflik
paradigmatik antara komunitas ahli tasawuf
(sufi) dengan komunitas ahli  fikih
(Ulumuddin, 2013: 10). Kondisi tersebut yang
kemudian melahirkan stigma kritik antara dua
varian paradigma (fikih dan tasawuf) yang
memiliki fokus perhatian distingtif antara
eksoterisme dan esoterisme dalam ajaran
Islam. Kritik dari para ahli fikih terhadap
kalangan sufi, yakni bahwa para sufi telah
mengabaikan ketentuan lahiriah hukum
agama. Sedangkan para ahli sufi mengkritik
para ahli fikih sebagai komunitas yang hanya
melihat sisi formalitas hukum agama, tanpa
menangkap esensi atau substansi ajaran Islam
(Rizal, 2017: 125-126). Dari sini dapat
dipahami  bahwa  distingsi  orientasi
keberagamaan pada komunitas ahli tasawuf
dan ahli fikih pernah menimbulkan kontestasi
atas legitimasi keabsahan dalam lintasan
sejarah praktik keberagamaan umat Islam.

Abu Hamid Muhammad bin
Muhammad Al-Ghazali (al-Ghazali). Al-
Ghazali lahir di Thus, Khurasan (Persia)
tahun 450 H/1058M. Ia merupakan salah satu
ulama’ besar dalam lintasan sejarah peradaban
ilmu ke-Islaman yang dikenal berhasil
mengompromikan antara paradigma fikih dan
tasawuf. Dalam memandang relasi fikih dan
tasawuf, al-Ghazali berpendapat bahwa fikih



dan tasawuf merupakan dua hal jaran Islam
yang harus dikaitkan dalam praktik
keberagamaan umat Islam. Fungsi hukum
dalam fikih yang bersifat publik akan
mengatur  hubungan  antara  manusia.
Sementara itu, fungsi spiritual dalam tasawuf
akan mendisiplinkan seorang Faqih (ahli fikih)
untuk dapat menyucikan jiwanya dari
tindakan negatif (Masburiyah, 2011: 114).

Sebenarnya integrasi antara fikih dan
tasawuf tidak dapat dipisahkan. Hal demikian
disebabkan keduanya merupakan prinsip
hidup yang integral bagi seorang Muslim.
Pernyataan demikian dapat dilihat dalam
penjelasan landasan teologis, antara lain
sebagai berikut. Dalam Surat al-Nahl (16)
ayat 90 memerintahkan orang-orang mukmin
(beriman) untuk menegakkan keadilan dan
kebajikan (al‘adl wa al-ihsan). Menjalankan
al-‘adl (keadilan) dan al-ihsan (kebajikan)
secara bersamaan seperti halnya memadukan
antara hukum fikih dan tasawuf dalam praktik
keberagamaan. Bahkan dalam Surah al-Syura
(42) ayat 39-43 menganjurkan orang mukmin
agar memprioritaskan etika atas hukum.
Dalam hal ini, Usman Islmail menjelaskan
bahwa untuk mengamalkan norma hukum
dalam fikih yang baik dan benar, maka harus
dipadukan dengan pengamalan tasawuf
(Ismail, 2012: 136-137). Dengan demikian
akhlak (etika) menempati posisi sentral dalam
praktik pengamalan ajaran Islam. Oleh karena
itu, keduanya merupakan dua orientasi ajaran
Islam yang tidak boleh ter dikotomikan,
melainkan harus diintegrasikan.

Potret Diaspora Intelektual dan Aktivitas
Sosial Nurcholish Madjid

Nurcholis Madjid atau yang akrab
disapa dengan panggilan Cak Nur merupakan
tokoh intelektual muslim Indonesia yang
berasal dan lahir di Jombang Jawa Timur pada
tanggal 17 Maret 1939 dan meninggal pada 29
Agustus 2005 di Jakarta tepatnya pada usia
66 tahun. Sejak kecil, Cak Nur sudah banyak
belajar ilmu ke-Islaman di pesantren. Hal
inilah yang kemudian menjadikan paham ke-
Islamannya sangat luas. Di samping itu,
tradisi pesantren juga berkontribusi besar
dalam pembentukan karakter kepribadiannya.
Masuk tingkatan pendidikan menengah
pertama, Cak Nur mengenyam dunia
pendidikan Islam di Pesantren Darul 'Ulum di

Rejoso Jombang. Kemudian pasca dari
Rejoso, Cak Nur melanjutkan pendidikan
pesantrennya di KMI (Kulliatul Mu’allimin al-
Islamiah) Pondok Modem Gontor, Ponorogo,
Jawa Timur (Dahlan, 2019: 173).

Ketika belajar di Pesantren Gontor,
Cak Nur mempelajari ilmu ke-Islaman secara
lebih mendalam dan kritis. Selain itu, dalam
sistem pendidikan pondok modern Gontor
juga memiliki keunggulan dalam hal
penguasaan bahasa asing, yakni bahasa Arab
dan Inggris (Madjid, 2008: xiv). Dengan
modal ilmu ke-Islaman dan bahasa asing yang
baik dan kuat, Cak Nur kemudian melanjutkan
jenjang pendidikannya di Perguruan Tinggi
Islam, yakni Institut Agama Islam Negeri
(IAIN)  Syarif  Hidayatullah  Jakarta.
Konsentrasi prodi yang dipilihnya adalah
sastra dan kebudayaan Islam, hingga akhimya
memperoleh gelar kesarjanaan dari fakultas
tersebut pada tahun 1968. Ketika menjadi
mahasiswa, Cak Nur juga aktif terlibat dalam
gerakan aktivis sosial kemahasiswaan. Di
sinilah potensi intelektualitas Nurcholis mulai
muncul. [a tidak hanya sebagai partisipan
dalam berbagai kegiatan, tetapi aktif dalam
seminar dan diskusi ilmiah. Hak demikian
cukup mengantarkan ke tampuk pimpinan
organisasi kemahasiswaan. Cak Nur menjadi
ketua umum Pengurus Besar Himpunan
Mahasiswa Islam (HMI) selama dua periode
(1966-1969 dan 1969-1971) (Munirulbidin,
2008: 28-29).

Kemudian pada tahun 1978, Cak Nur
melanjutkan jenjang pendidikan doktoralnya
dengan konsentrasi filsafat di The University
Chicago dan selesai pada tahun 1984. Setelah
menyelesaikan studi doktoralnya, Cak Nur
melanjutkan aktivitas mengajar di TAIN
Jakarta dan juga menjadi peneliti di LIPI
(Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia). Pada
tahun 1986, Cak Nur mendirikan Yayasan
Paramadina, yakni sebuah yayasan yang
konsen dalam lembaga pendidikan Islam
(Irawan, 2018: 98-99).

Dari uraian di atas dapat dipahami
bahwa Cak Nur merupakan intelektual muslim
di Indonesia yang memiliki latar belakang
intelektual dan sosial yang kompleks. Hal ini
lah yang kemudian menjadi konstruksi sosial
yang berpotensi membentuk berbagai ide
besar dalam berbagai pembaharuan pemikiran
ke-Islaman yang ditawarkannya.

Haji Mabrur dalam Paradigma Fikih Sosial Sufistik — Athoillah Islamy' | 109



Paradigma  Fikih Integratif Nurcholish
Madjid: Fikih Sebagai Medium Gerakan
Reformasi Sosial Keagamaan

Sebelum  memahami  bagaimana
makna esensi predikat haji mabrur dalam
pandangan Nurcholish Madjid (Cak Nur),
akan lebih baik kita pahami terlebih dahulu
bagaimana eksistensi fikih dalam perspektif
Cak Nur. Hal demikian penting disebabkan
predikat mabrur dalam ibadah haji, merupakan
predikat yang Dberkaitan erat dengan
konstruksi paradigma fikih ibadah, yakni
ibadah haji. Oleh karena itu, untuk memahami
apa makna predikat haji mabrur menurut Cak
Nur seyogianya terlebih dahulu kita pahami
paradigma fikih yang dibangun oleh Cak Nur

Secara umum, dalam wusul fikih
(metodologi hukum Islam) dijelaskan bahwa
sebagai disiplin ilmu, fikih merupakan ilmu
yang mengkaji berbagai norma hukum amali
(perbuatan Dhohir) mukalaf (setiap muslim
yang sudah dewasa, balig dan berakal sehat)
yang digali dari berbagai dalil syariat yang
terperinci. Sedangkan sebagai sebuah norma
hukum praktis, fikih merupakan norma hukum
terkait perbuatan lahir mukalaf (Khallaf,
1968: 11-12). Atas pemahaman ini dalam fikih
merupakan norma hukum yang tidak berkaitan
dengan akidah dan tasawuf karena fokus
orientasi dari norma hukum fikih yakni
perbuatan lahir. Hal inilah yang kemudian
Amin Abdullah melihat distingsi orientasi
antara fikih dengan ajaran Islam lainnya
seperti akidah (persoalan teologi) dan akhlak
tasawuf (persoalan etika dan penghayatan
batin  dalam  praktik = keberagamaan)
(Abdullah, 2010: 142-144).

Berbeda dengan pemahaman umum
sebagaimana di atas, bagi Cak Nur, Bagi Cak
Nur, eksistensi fikih bukanlah doktrin ajaran
Islam yang hanya bersifat legal positivistik.
Namun jauh dari itu, Cak Nur memandang
fikih sebagai norma hukum yang berkontribusi
besar dalam pembentukan paham dan sikap
sosial keagamaan umat Islam (Madjid, 2019:
771). Hal demikian dapat dipahami bahwa
Cak Nur menilai fikih sebagai seperangkat
hukum yang dapat berpengaruh besar dalam
peradaban sosial dalam kehidupan masyarakat
muslim.

110 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

Cak Nur juga menyadari bahwa
pemikiran fikih juga memiliki kontribusi besar
dalam gerakan reformasi sosial dan
keagamaan. Oleh karena itu, Cak Nur
menghimbau agar umat Islam melakukan
pembaharuan paradigma terhadap eksistensi
fikih yang tidak hanya menekankan orientasi
pada aspek lahiriah (esoteris), sehingga
mengabaikan batiniah (esoteris). Menurutnya
(Cak Nur), paradigma esoterismu fikih inilah
yang menjadikan fikih sebagai norma hukum
yang kering dari penghayatan keberagamaan
sosial bagi umat Islam.

Lebih lanjut Cak Nur menyatakan
bahwa dikotomi orientasi praktik ajaran Islam
antara fikih dan sosial tasawuf merupakan
ketimpangan yang kontraproduktif dengan
prinsip tawazun (ekuilibrium) dalam ajaran
Islam (Madjid, 2008: 77). Atas dasar inilah,
Cak Nur menekankan pentingnya integrasi
antara dimensi fikih, sosial dan tasawuf.
(Madjid, 2019: 787).

Paradigma fikih integratif di atas,
tidak lain, karena Cak Nur mengharapkan
fikih dapat menjadi norma hukum yang
responsif terhadap problematika sosial
modern yang kompleks dan dinamis
(Nurcholish Madjid, 2019 :137). Dengan
demikian dapat dipahami bahwa Cak Nur
menyadari paradigma eksoterisme fikih yang
dinilainya cenderung kurang menjiwai
penghayatan keberagamaan dan kepedulian
sosial umat Islam, sehingga penting dilakukan
pergeseran paradigma (paradigm shifting)
(Kuhn, 1977: 144-160), yakni dengan cara
mengintegrasikan dimensi sosial dan tasawuf
dalam paradigma fikih.

Dimensi Nilai Spritual-Sosial dalam Predikat
Haji Mabrur : Perspektif Nurcholish Madjid

Haji merupakan bentuk perwujudan
ragam peribadatan yang kompleks. Hal ini
disebabkan dalam menjalankan ibadah haji,
dibutuhkan modal fisik, lisan maupun
finansial yang besar (Ziaul Haq, 2016 :204).
Haji juga merupakan bentuk ibadah yang tidak
membedakan kedudukan dan status sosial
manusia. Nilai kesetaraan sosial tersebut
dapat dilihat dari berbagai prosesi dalam
praktik ibadah haji (Istianah, 2016: 31). Oleh



sebab itu, menjadi hal penting dipahami dan
disadari bahwa faedah di balik ibadah haji
lebih besar dari segala pengorbanan tersebut
(Bashri, 2009: 11).

Dalam sebuah hadis yang
diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim,
Rasulullah saw bersabda, “tidak ada balasan
bagi haji mabrur, kecuali surga.” Hadis ini
mengisyaratkan bahwa Atau surgalah hadiah
atau bentuk penghargaan agung bagi jamaah
haji yang mendapatkan predikat haji mabrur
(Kisworo, 2017: 85). Menurut Cak Nur, Hadis
di atas  menarik untuk dipahami dan
direnungkan muatan pesan moralnya. Cak Nur
melanjutkan dengan sebuah pertanyaan
filosofis, yakni mengapa seseorang yang
mendapatkan predikat haji mabrur langsung
diberikan pahala surga?.

Untuk menjawab pertanyaan di atas,
Cak Nur memahaminya melalui pendekatan
segi segi semantik, yakni dengan memahami
makna dari kata mabrur itu sendiri. Cak Nur
menjelaskan bahwa kata mabrur berasal dari
bahasa Arab, yakni mabrirun yang artinya
mendapatkan kebaikan atau menjadi baik. Cak
Nur melanjutkan, bahwa jika dilihat akar
katanya, kata mabrir berasal dari kata barra
yang artinya berbuat baik atau patuh (Madjid,
2019: 4305). Dari sini terlihat bahwa dalam
memahami ferm haji mabrur, Cak Nur terlebih
dahulu menggunakan pendekatan linguistik
(bayani).

Menurut Cak Nur, kata al-birru dalam
kaitanya dengan terma haji mabrur,
merupakan konsep ajaran Islam yang
berkaitan erat dengan sikap  sosial
kemanusiaan (Nurcholish Madjid, 2019
4307). Dalam konteks makna term al-birru
ini, Yusuf A. Hasan juga menjelaskan lebih
detail bahwa seseorang yang mendapatkan
predikat al-birru  (al-mabrur)  dapat
diidentifikasi dengan beberapa sikap sosial
kemanusiaannya yang dimilikinya, antara
lain, senantiasa benar, taat, menepati janji,
dan jujur. Yusuf Hasan menambahkan bahwa
hakikat seseorang yang mendapat predikat
mabrur adalah orang memiliki sikap kebaikan
sosial yang luas terhadap sesama makhluk
(Hasan, 2016 :96).

Lebih lanjut, Cak Nur menuturkan
bahwa untuk memahami makna kata barra
dapat ditelusuri dalam berbagai ayat al-
Qur’an maupun Hadis. Di antaranya, Cak Nur

mengutip Hadis yang diriwayatkan oleh
Bukhari dan Muslim, bahwa Nabi Muhammad
pernah ditanya oleh Ibn Mas’ud tentang amal
apa yang sangat disukai Allah. Kemudian
Nabi menjawab amal yang sangat disukai
Allah itu ada tiga. Salah satunya adalah birr
al-walidayn, (berbuat baik kepada kedua
orang tua). Menurut Cak Nur, dalam konteks
berbuat baik kepada kedua orang tua, al-
Qur’an menggunakan redaksi kata barra yang
menunjukan sikap baik kepada orang tua.
Selain Hadis, Cak Nur juga mengutip makna
kata al-birru dalam Qs al-Imron ayat 92 yang
berbunyi “lan tanali al-birra hatta tunfiqu
mimma tuhibbun, "artinya Kamu tidak akan
mendapatkan kebaikan (yang sempurna),
sebelum kamu mendermakan sebagian dari
hartamu yang kamu cintai.

Dalam pandangan Cak Nur, jika kita
berhenti pada ayat ini, maka segala perbuatan
kita yang tidak menunujukan pengorbanan
harta untuk orang lain atau kepentingan sosial
tidak termasuk bagian konsep  al-birru
(kebaikan). Pemahaman Cak Nur tentang
konsep al-birru yang mengacu pada Qs al-
Imron ayat 92 ini juga diamini oleh Seno Hadi
Sumitro yang menyatakan bahwa aktualisasi
dari predikat haji mabrur dalam konteks
sosial, yaitu apabila para jamaah haji pasca
menunaikan ibadah haji, mereka ikut ambil
bagian terkait gerakan perubahan sosial dalam
mewujudkan tatanan kehidupan masyarakat
yang teratur dan baik (Sumitro, 2017: 116).

Dari pendekatan semantik di atas,
Cak Nur berpendapat bahwa predikat haji
mabrur yaitu gelar haji bagi orang yang
memiliki komitmen sosial yang lebih baik dan
kuat pasca menunaikan ibadah haji. Jadi titik
tekan predikat haji mabrur dalam pandangan
Cak Nur, yakni meningkatnya komitmen
sosial. Oleh karena itu, Cak Nur memahami
term al-hajj al-mabriar (haji mabrur) ke dalam
dua makna universal. Pertama, ibadat haji
yang diterima oleh Allah SWT. Kedua, ibadah
haji yang berdampak pada sikap kepribadian
yang baik (Madjid, 2019: 4305).

Penjelasan Cak Nur terkait makna haji
mabrur di atas paralel dengan apa yang
dijelaskan Seno Hadi Sumitro yang
menuturkan bahwa dalam perspektif al-
Qur’an, terdapat empat faktor yang harus
dilakukan jamaah haji agar ibadah hajinya
diterima oleh Allah. Pertama, bebas dari

Haji Mabrur dalam Paradigma Fikih Sosial Sufistik — Athoillah Islamy' [ 111



syirik. kedua, ikhlas karena Allah. Ketiga,
selalu berdzikir kepada Allah, keempat, selalu
membiasakan amal baik dan takwa (Sumitro,
2017: 50). Oleh karena itu, dapat dipahami
bahwa keutamaan ibadah haji tidak hanya
menekankan aspek keabsahan legal formal
fikih semata, melainkan dimensi sosial juga
menjadi hal yang tidak boleh terabaikan.
Selanjutnya, Cak Nur menyatakan
bahwa predikat haji mabrur memiliki
relevansi kuat dengan karakter moralitas
individu. Cak Nur menegaskan bahwa haji
mabrur memiliki implikasi etos spritual dan
sosial dalam konteks kehidupan sehari-hari
(Madjid, 2019: 4307). Dalam hal ini, Japeri
juga menjelaskan bahwa predikat haji mabrur
ditujukan pada ibadah haji yang diterima dan
diridai oleh Allah SWT. Untuk mencapai hal
tersebut, Japeri menuturkan bahwa ibadah haji
harus dilaksanakan dengan cara baik dan benar
serta dengan bekal yang halal, niat ikhlas
karena Allah SWT dan dipenuhi dengan amal
kebajikan, baik ketika maupun pasal
menunaikan ibadah haji (Japeri, 2017: 117).
Imam al-Ghazali sebagaimana yang dikutip
oleh Istianah menjelaskan etika dalam berhaji,
antara lain berhaji dengan harta yang halal,
tidak boros dalam membelanjakan harta,

menjauhi segala  perbuatan  tercela,
memperbanyak berjalan, berpakaian
sederhana, dan sabar dalam menghadapi

musibah (Istianah, 2016: 34).

Implikasi etos spiritual dan sosial dari
predikat haji mabrur dalam pandangan Cak
Nur juga sejalan dengan pemikiran William R.
Roff yang menyatakan bahwa pasca-
pelaksanaan haji ditandai dengan pulangnya
jamaah haji ke daerah asalnya dengan
membawa sifat kepribadian yang baru, yakni
sifat santun dan kesalehannya sebagai simbol
dari predikat haji mabrur. (Husna, 2018: 144).
Implikasi spiritual dan sosial haji mabrur juga
selaras dengan nilai-nila filosofis di balik
ibadah haji, antara lain, ibadah haji sebagai
medium penyucian jiwa secara kontinu
bersama orang-orang saleh dengan berzikir
kepada Allah dan ibadah haji juga merupakan
medium evaluasi untuk memilah orang taat
dari orang munafik (Kasim, 2018: 167).
Muhaemin B menegaskan bahwa berbagai
mekanisme dalam prosesi ibadah haji bukan

112 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

hanya sekedar pemenuhan legalitas fikih,
melainkan ada makna filosofis di balik
berbagai rangkaian rukun dalam ibadah haji.
Muhaimin menambahkan bahwa terdapat
nilai-nilai pembentukan kepribadian dan etika
yang terdapat dalam berbagai pelaksanaan
rukun haji. Hal ini lah yang kemudian
diharapkan dapat berkontribusi besar dalam
pembentukan karakter sosial jamaah haji
pasca kembali ke daerahnya masing-masing
(Muhaimin B, 2013: 221). Muhammad Nuri
juga menyatakan bahwa predikat haji mabrur
(hajjan mabruran) tidak hanya mengacu pada
sahnya pelaksanaan ibadah haji, melainkan
juga berpijak pada fungsi sosial dari ibadah
haji itu sendiri, yakni sebagai media
pembentukan integritas pribadi para jamaah
haji dalam eksistensinya di kehidupan sosial
masyarakat (Nuri, 2014: 144).

Sekali lagi dalam memahami esensi
predikat haji mabrur, Cak Nur mengingatkan
kepada kita bahwa orientasi dalam beribadah
adalah mendapat Ridha Allah dan implikasi
sikap sosial positif. Oleh sebab itu, Cak Nur
mengkritik fenomena sosial di masyarakat,
yakni banyak orang yang melaksanakan
ibadah haji dengan tujuan untuk mendapatkan
gelar status sosial “Pak Haji” atau karena
hanya sekedar ikut-ikutan orang-orang di
sekitarnya yang melakukan haji. Bagi Cak
Nur, seseorang yang demikian tidak akan
mendapatkan predikat haji mabrur, melainkan
malah mendapatkan dosa karena berbuat riya
(Madjid, 2019: 4321). Kritik Cak Nur
demikian tidaklah berlebihan, M. Zaenuddin
menyatakan bahwa dalam realitas sosialnya,
ibadah haji sarat dengan berbagi simbol dan
status, baik status sosial maupun status
legitimasi kekuasaan. Zaenuddin menuturkan
ibadah haji dalam konteks sosial sering
dipahami sebagai simbol keagamaan yang
berkaitan erat dengan nilai-nilai justifikasi
sosial dan kultural dari pada sebagai sebuah
ibadah  yang mengandung  nilai-nilai
humanisme universal, seperti,
egalitarianisme, toleransi, persaudaraan,
persatuan, tanggung jawab, kesopanan dan
sabar.  Nilai-nilai humanisme tersebut
tercermin dalam berbagi prosesi ibadah haji,
seperti ihram, tawaf, sai, wukuf, dan lain
sebagainya (Zaenuddin, 2013: 183).



Implikasi sikap sosial positif dari
predikat haji mabrur sebagaimana dalam
pandangan Cak Nur seyogianya kita pahami
secara lebih luas, terutama dalam konteks
kehidupan sosial beragama umat muslim
dunia, baik skala nasional maupun
internasional. David Clingingsmith, Asim Ijaz
Khwaja, dan Michael Kremer memaknai
praktik haji bagi umat muslim berdampak
pada semangat persatuan sesama Muslim.
Mereka (David, Asim, Michael) menuturkan
bahwa partisipasi dalam haji meningkatkan
ketaatan pada praktik Islam global. Tidak
hanya itu, berbagai prosesi ibadah haji juga
dapat  meningkatkan = semangat  sikap
kesetaraan, perdamaian dan harmoni antar
umat beragama (Clingingsmith, Khwaja, dan
Kremer, 2009: 21-22). Md. Thowhidul Islam,
juga menegaskan bahwa ritual dalam ibadah
haji melambangkan simbol persatuan,
kesetaraan, universalitas,  ko-eksistensi,
persaudaraan, perdamaian dan toleransi dalam
kehidupan sosial keberagamaan (Islam, 2018:
97).

PENUTUP

Dari uraian di atas dapat ditarik dua
kesimpulan besar. Pertama, Nurcholis Madjid
(Cak Nur) menilai paradigma eksoterisme
fikih cenderung menjadikan fikih hanya
sebagai norma hukum yang bersifat legal
positivistik dan kering dari penghayatan
spiritual serta sosial. Atas dasar ini, Cak Nur,
menawarkan paradigma fikih integratif, yakni
paradigma integrasi antara fikih, sosial dan
tasawuf. Paradigma integratif ini lah yang
menurut Cak Nur dapat menjadikan fikih
sebagai medium gerakan reformasi sosial.
Kedua, predikat haji mabrur dalam pandangan
Cak Nur merupakan sebuah gelar kehormatan
haji yang mengacu pada implikasi spritual
maupun sosial dalam kehidupan sehari-sehari.
Atas dasar inilah Cak Nur mengingatkan
bahwa keberhasilan seorang muslim dalam
menjalankan ibadah haji bukan lah pada
pemenuhan aspek keabsahan legal formal fikih
semata (baik syarat maupun rukun haji),
melainkan sejauh mana nilai-nilai spiritual
(tasawuf) dan sosial ibadah haji dapat
termanifestasikan dalam kehidupan sosial ke
masyarakat. Cak Nur mengkritik keras
motivasi para jamaah haji yang hanya ingin
mendapatkan gelar strata status sosial tanpa

memiliki implikasi kontributif dalam karakter
kepribadian sosialnya di masyarakat.

UCAPAN TERIMAKASIH

Penulis menghaturkan ~ banyak
terimakasih kepada semua pihak yang telah
memberikan bantuan baik secara langsung
maupun tidak langsung atas selesainya tulisan
ini. Tidak lupa kepada Redaktur Jurnal Al-
Qalam yang telah memuat artikel ini.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Amin. 2010. Islamic Studies.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abidin, Munirul. 2008. “Pandangan Neo
Sufisme Nurcholish Madjid,” Ulul
Albab, Vol .9, No.1.

B. Muhaemin. 2013. “Dimensi Pendidikan
dalam Ibadah Haji,” Jurnal Adabiyah,
Vol. Xiii, No.2

Barton, Greg. 1997. “Indonesia's Nurcholish
Madjid and Abdurrahman Wahid as
Intellectual 'Ulama’ : The Meeting of
Islamic Traditionalism and Modernism
in Neo-Modernist Thought,” Studia
Islamika, Vol.4, No.1.

Bashri, Muh. Mu’inudillah. 2009. Filosofi
Haji dalam Kuketuk Pintu Rumahmu Ya
Allah. Surakarta: Indiva Pustaka.

Cholig, Abdul. 2018. “Esensi Program Bimbel
Manasik Haji Upaya Pemberdayaan
Masyarakat,” Jurnal —At-Taqaddum,
Vol. 10, No.1.

Clingingsmith, David, Asim ljaz Khwaja, and
Michael Kremer. 2009.“Estimating the
Impact of the Hajj: Religion and
Tolerance in Islam’s Global
Gathering,” The Quarterly Journal of
Economics, Vol.124, No.3.

Deswita. 2012. “Konsepsi al-Ghazali Tentang
Figh dan Tasawuf,” Juris, Vol.13, No.1.

Dahlan, Moh. 2019. Modern Figh Paradigm in
Indonesia: A Study of Nurcholish
Madjid’s Thought,”  Archives of
Business Research, Vol.7, No.1.

Hamzani, Achmad Irawani, Siswanto, Havis
Aravik. 2018.“Legal Protection For
Hajj Pilgrims Through Regional
Regulation,”Mazahib, Vol.17, No.2

Madjid, Nurcholish. 2008. Islam Agama
Peradaban. Jakarta: Paramadina.

Haji Mabrur dalam Paradigma Fikih Sosial Sufistik — Athoillah Islamy' [ 113



Irawan. 2018. Diskursus Pluralisme Agama
dan Relevansinya dalam Konteks
Kehidupan Beragama di Indonesia.

Disertasi: Sekolah Pascasarjana
Universitas  Islam  Negeri  Syarif
Hidayatullah Jakarta.

Islam, Md. Thowhidul Islam. 2018. “The
Impact of Hajj on The Society of
Bangladesh,” Ijtima’iyya, Vol. 3, No.1.

Ismail, Usman. 2012. “Integrasi Syariah
dengan Tasawuf,” Ahkam: Vol. XII
No.1.

Istianah. 2016. “ Prosesi Haji dan Maknanya,”
Esoterik: Jurnal Akhlak dan Tasawuf,
Vol.2, No.1.

Hadi, seno Sumitro. 2017. "Konsepsi Haji
Mabrur Perspektif al-Qur’an”. Tesis:
Pascasarjana Institut Agama Islam
Negeri Surakta.

Hasan, Yusuf A. 2016. Menuju Haji Mabrur.
Yogyakarta: Kerja Sama Program Studi
Pendidikan Agama Islam Fakultas
Agama Islam Universitas
Muhammadiyah Yogyakarta dengan
Kelompok Bimbingan Ibadah Haji
‘Aisyiyah Kabupaten Bantul.

Haq, Sansan Ziaul. 2016. Haji Menuju Ka’bah
Hagiqoh dalam Dimensi eksoterisme
dalam Tafsir Ishari. Tesis: Sekolah
Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta.

Japeri. 2017. “Pengaruh Prediket Haji Mabrur
Terhadap Motivasi Manasik Calon
Jamaah Haji,” Magdis, Vol. 2, No.1.

Kasim, Dulsukmi. 2018. “Figh Haji (Suatu

Tinjauan Historis dan
Filosofis),”Vol.11, No.2.
Kuhn, Thomas S. 1970. The Structure

Scientific of Revolutions. Chicago: The
University of Chicago Press.

Khallaf, Abd Wahhab. 1947. lim Usul al-Figh.
Kairo:  Maktabat al-Da’wat  al-
Islamiyat.

Khusna, Azalia Mutammimatul. 2018.
“Hakekat Ritual Ibadah Haji dan
Maknanya Berdasarkan Pemikiran
William R. Roff,” An-Nas : Jurnal
Humaniora, Vol.2, No.1.

Kisworo, B udi. 2017. “Ibadah Haji ditinjau
dari Berbagai Aspek,” Al-Istinbath :
Jurnal Hukum Islam, Vol.2,No. 1.

114 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

MS, Amiruddin, Muzakkir. 2016. Tuntutan
Manasik Haji dan Umrah : Perspektif
Syari’at dan Tasawuf. Medan: Perdana
Publishing.

Madjid, Nurcholish. 2019. Haji dan Umrah
dalam Karya Lengkap Nurcholish
Madjid, Ke-Islaman, Keindonesian dan

Kemoderenan, Budy Munawar
Rachman (ed). Jakarta: Nurcholish
Madjid Society.

Madjid, Nurcholish. TT. “Islam dan
Modernitas Relevansinya dengan
Kenyataan Umat Islam Dewasa

Ini,”dalam Karya Lengkap Nurcholish
Madjid, Ke-Islaman, Keindonesian dan
Kemoderenan.

Madjid, Nurcholish. 2019. Disiplin Ilmu
Kelslaman Tradisional :Figh, dalam
Karya Lengkap Nurcholish Madjid, Ke-

Islaman, Keindonesian dan
Kemoderenan, Budy Munawar
Rachman (ed). Jakarta: Nurcholish
Madjid Society.

Madjid, Nurcholish. 2008. Islam Agama
Peradaban. Jakarta: Paramadina.
Masburiyah. 2011. “Konsep dan Sistematika
Pemikiran Figh Sufistik al-Ghazali,”

Nalar Figh, Vol.3, No.1.

Muhammad. 2014. ‘“Pragmatisme
Pelaksanaan Ibadah Haji di Indonesia,”
Salam: Jurnal Filsafat dan Budaya
Hukum, Vol.1, no.1.

Rizal, Syamsul, Umaiarso. 2017. “Syari’ah
dan Tasawuf : Pergulatan Integratif
Kebenaran dalam Mencapai Tuhan,”
Jurnal ushuluddin, Vol. 25, No.2.

Romdlon, Agus Saputra. 2016. “Motif dan
Makna Sosial Ibadah Haji Menurut
Jama’ah Masjid Darussalam Wisma
Tropodo Waru Sidoarjo,” Kodifikasia

Nuri,

Vol.10, No.1.

Ulumuddin, Moh. 2013. “ Syariah dan
Tasawuf Lokal: Studi Tentang
Legalitas Wilayah ~Wahidiyah,”A¢-
Tahdzib, Vol.1, No.1.

Rudi, Anwar. 2014. “Semantik dalam

Bahasa,” Kariman, Vol.4, No.1.

Yasid, A. 2012. “Hukum Islam Positivisme
Barat (Kajian Perbandingan Mazhab
Jurisprudensi Perspektif [Imu Hukum),”
al-Manahij, Vol.V1, No.1.



Sulaiman, Aimie. 2016. “Memahami Teori = Zaenuddin, M. 2013. “Haji dan Status Sosial :

Konstruksi Sosial Peter L. Berger,” Studi Tentang Simbol Agama di
Jurnal Society, Vol.VI, No. L. Kalangan Masyarakat Muslim,” el
Quraishi, Jahanzeeb. 2017. “Commodification Harakah, Vol.15 No.2.
of Islamic Religious Tourism: from Zulfa, M.  2015. “Multidimensional
Spiritual to Commodification of Phenomena of Hajj : Study of Javanese
Islamic Religious Tourism: from Pilgrims,” IJIMS, Indonesian Journal of
Spiritual to Touristic Experience,” Islam and Muslim Societies, Vol. 5,
International Journal of Religious No.1.

Tourism and Pilgrimage, Vol.5, Issue.1.

Haji Mabrur dalam Paradigma Fikih Sosial Sufistik — Athoillah Islamy' | 115



116 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020



