
   Haji Mabrur dalam Paradigma Fikih Sosial Sufistik – Athoillah Islamy || 107  

HAJI MABRUR DALAM PARADIGMA FIKIH SOSIAL SUFISTIK   
 

HAJI MABRUR ON SUFISTIC SOCIAL FIQH 
 

Athoillah Islamy 
Institut Agama Islam Negeri Pekalongan.  

Jl. Kusuma Bangsa No.9, Panjang Baru, Pekalongan Jawa Tengah   
Email: athoillahislamy@yahoo.co.id 

 
Naskah diterima tanggal 26 Maret 2020, Naskah direvisi tanggal 9 April 2020, Naskah disetujui tanggal 9 Juni 2020 

Abstrak 

Orientasi spiritual terbesar bagi setiap muslim dalam menunaikan ibadah haji yakni mendapatkan 
predikat haji mabrur. Lantas apakah predikat tersebut hanya sekedar predikat spiritual? Penelitian 
ini akan mendeskripsikan pemikiran fikih sosial sufistik Nurcholish Madjid tentang makna predikat 
haji mabrur. Jenis penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang berupa kajian pustaka (library 
research). Sumber data utama yang digunakan, yakni buku karya Nurcholish Madjid yang berjudul 
Haji dan Umrah. Sementara itu, sumber sekunder yang digunakan, yakni berbagai penelitian yang 
relevan dengan fokus kajian penelitian ini. Metode yang digunakan dalam penelitian ini, yakni 
metode interpretasi pemikiran tokoh. Terdapat dua kesimpulan besar penelitian ini. Pertama, 
paradigma fikih integratif Nurcholish Madjid, yakni paradigma integrasi antara fikih, sosial dan 
tasawuf. Paradigma integratif inilah yang menurut Nurcholish Madjid dapat menjadikan fikih 
sebagai medium gerakan reformasi sosial. Kedua, predikat haji mabrur dalam perspektif Nurcholish 
Madjid bukanlah sebuah predikat yang berdasarkan pada keberhasilan dalam memenuhi legal formal 
fikih ibadah haji, melainkan sebuah predikat yang memiliki implikasi spiritual (tasawuf) dan sosial 
dalam kehidupan bermasyarakat.   

Kata Kunci : haji mabrur, fikih sosial, tasawuf   
 

Abstract 
The biggest spiritual orientation for every Muslim in performing Hajj is getting predicate Hajj 
Mabrur. So whether the predicate is just a spiritual title? This research will describe Nurcholish 
Madjid's Sufistic social fiqh thoughts about the meaning of the predicate hajj Mabrur. This type of 
research is a qualitative research in the form of library research. The main data source used was a 
book by Nurcholish Madjid entitled Hajj and Umrah. Meanwhile, secondary sources are used, 
namely various studies that are relevant to the focus of this research study. The method used in this 
study is the method of interpreting the thought of figures. There are two big conclusions of this 
research. First, the integrative paradigm of nurcholish Madjid, namely the paradigm of integration 
between fiqh, social and Sufism. This integrative paradigm according to Nurcholish Madjid can make 
fiqh as a medium for the social reform movement. Second, the predicate Hajj Mabrur in the 
perspective of Nurcholish Madjid is not a predicate based on success in fulfilling the formal legal of 
the Hajj fiqh, but rather a predicate that has spiritual and social implications in social life. 

Keywords: hajj mabrur, social fiqh, sufism 
 
 
PENDAHULUAN 

ebagai salah satu bentuk ibadah 
mahdhoh, implementasi haji melewati 
berbagai proses, antara lain 

pemahaman haji, pelaksanaan haji, dan  fungsi 
haji bagi individu maupun sosial (Kisworo, 
2017: 76). Ketiga proses tersebut merupakan 
satu kesatuan yang seharusnya tidak boleh 
terdikotomikan dalam implementasi haji. Di 

samping itu, haji juga merupakan bentuk 
ibadah yang maknanya multi dimensi meliputi 
dimensi ritual, individual, politik, psikologis, 
bahkan sosial (Saputra, 2016: 90-91). Atas 
dasar inilah tidak mengherankan jika setiap 
negara berupaya melakukan pegangan serius 
atas penyelenggaraan ibadah haji, baik berupa 
pembinaan, pelayanan, dan perlindungan 
jamaah haji sejak dari tanah air, di Arab Saudi, 

S 



108 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

hingga kembali lagi ke negaranya masing-
masing (Hamzani, Siswanto, Aravik, 2018: 
62).   

Penjelasan di atas menunjukan bahwa, 
haji merupakan salah satu bentuk ibadah yang 
memiliki multi dimensi, baik dalam konteks 
kehidupan individu maupun sosial masyarakat 
muslim (Zulfa, 2015: 135-136). Di balik 
berbagai dimensi yang ada, terdapat salah satu 
orientasi besar dalam pelaksanaan ibadah haji 
yang didambakan oleh setiap jamaah haji, 
yakni mendapatkan predikat haji mabrur. 
Predikat ini merupakan sebuah predikat 
filosofis yang berkaitan erat dengan 
kehidupan sosial umat muslim (Istianah, 
2016: 31).  

Pernyataan ini meniscayakan bahwa 
implementasi haji merupakan aktivitas 
spiritual sosial bukan aktivitas sosial 
komersial sebagaimana fenomena 
kontemporer yang menunjukkan adanya 
komodifikasi dalam perjalanan dan aktifitas 
dalam ritual ibadah haji (Qurashi, 2017: 101).  
Dari sini dapat dipahami bahwa predikat haji 
mabrur bukan lah sebuah predikat yang hanya 
berdasarkan pada pemenuhan aspek legal 
formal fikih dalam hal keabsahan ibadah haji. 

Uraian di atas menunjukkan 
pentingnya paradigma fikih baru dalam 
memahami dan menghayati ibadah haji 
sebagai sebuah ibadah yang tidak hanya fokus 
pada dimensi eksoterisme, melainkan penting 
menggali dimensi sosial esoterisme ibadah 
haji. Sebagai tawaran perspektif, Nurcholish 
Madjid (1939-2005) yang sering disapa Cak 
Nur, merupakan salah satu tokoh pembaharu 
pemikiran ke-Islaman di Indonesia yang 
memiliki ilmu ke-Islaman yang sangat luas 
dan multi-disiplin (Barton, 1997 :29-30).  

Di antara pembaharuan pemikirannya 
dalam bidang fikih, yakni tentang predikat 
haji mabrur. Namun demikian, berbeda 
dengan pemikiran fikih ibadah haji pada 
umumnya yang lebih menitik beratkan pada 
dimensi legal formal fikih terkait keabsahan 
haji, dalam pandangan Cak Nur lebih 
memahami dan menghayati dimensi sosial 
sufistik dari makna predikat haji mabrur itu 
sendiri. Atas dasar inilah menjadi hal menarik 
untuk dikaji lebih lanjut dalam upaya 
memahami makna predikat haji mabrur secara 

holistik, yakni tidak hanya berhenti pada 
aspek legal formal fikih (Muzakkir, 2016 :14), 
melainkan lebih jauh dari itu, yakni 
memahami dan menghayati dimensi nilai-nilai 
sosial spiritual yang terkandung di dalamnya. 
 

PEMBAHASAN 

Dialektika Eksoterisme Fikih dan Esoterisme 
Tasawuf: Antara Kontestasi dan Integrasi 

Keberadaan fikih dan tasawuf 
merupakan dua ajaran Islam yang memikili 
distingsi orientasi keberagamaan (Abdullah, 
2010: 142-144). Orientasi praktik 
keberagamaan eksoteris (lahiriah) dalam fikih 
lebih menekankan pada aspek legal formal. 
Sedangkan   orientasi keberagamaan esoteris 
(batiniah) tasawuf lebih menekankan aspek 
pengalaman dan penghayatan batin individu 
(Ismail, 2012: 134). Hal ini lah yang kemudian 
dalam lintasan sejarah praktik pengamalan 
ajaran Islam pernah menimbulkan konflik 
paradigmatik antara komunitas ahli tasawuf 
(sufi) dengan komunitas ahli fikih 
(Ulumuddin, 2013: 10). Kondisi tersebut yang 
kemudian melahirkan stigma  kritik antara dua 
varian paradigma (fikih dan tasawuf) yang 
memiliki fokus perhatian distingtif antara 
eksoterisme dan esoterisme dalam ajaran 
Islam.  Kritik dari para ahli fikih  terhadap 
kalangan sufi, yakni bahwa para sufi telah 
mengabaikan ketentuan lahiriah hukum 
agama. Sedangkan para ahli sufi mengkritik 
para ahli fikih sebagai komunitas yang hanya 
melihat sisi formalitas hukum agama, tanpa 
menangkap esensi atau substansi ajaran Islam 
(Rizal, 2017: 125-126). Dari sini dapat 
dipahami bahwa distingsi orientasi 
keberagamaan pada komunitas ahli tasawuf 
dan ahli fikih pernah menimbulkan kontestasi 
atas legitimasi keabsahan dalam lintasan 
sejarah praktik keberagamaan umat Islam. 

Abu Hamid Muhammad bin 
Muhammad Al-Ghazali (al-Ghazali). Al-
Ghazali  lahir di Thus, Khurasan (Persia) 
tahun 450 H/1058M. Ia merupakan salah satu 
ulama’ besar dalam lintasan sejarah peradaban 
ilmu ke-Islaman yang dikenal berhasil 
mengompromikan antara paradigma fikih dan 
tasawuf. Dalam memandang relasi fikih dan 
tasawuf,  al-Ghazali berpendapat bahwa fikih 



   Haji Mabrur dalam Paradigma Fikih Sosial Sufistik – Athoillah Islamy || 109  

dan tasawuf merupakan dua hal jaran Islam 
yang harus dikaitkan dalam praktik 
keberagamaan  umat Islam. Fungsi hukum 
dalam fikih yang bersifat publik akan 
mengatur hubungan antara manusia. 
Sementara itu, fungsi spiritual dalam tasawuf 
akan mendisiplinkan seorang Faqih (ahli fikih) 
untuk dapat menyucikan jiwanya dari 
tindakan negatif (Masburiyah, 2011: 114).  

Sebenarnya integrasi antara fikih dan 
tasawuf tidak dapat dipisahkan. Hal demikian 
disebabkan keduanya merupakan prinsip 
hidup yang integral bagi seorang Muslim. 
Pernyataan demikian dapat dilihat dalam 
penjelasan landasan teologis, antara lain 
sebagai berikut. Dalam Surat al-Nahl (16) 
ayat 90 memerintahkan orang-orang mukmin 
(beriman) untuk menegakkan keadilan dan 
kebajikan (al‘adl wa al-ihsân). Menjalankan 
al-‘adl (keadilan) dan al-ihsan (kebajikan) 
secara bersamaan seperti halnya memadukan 
antara hukum fikih dan tasawuf dalam praktik 
keberagamaan. Bahkan dalam Surah al-Syura 
(42) ayat 39-43 menganjurkan orang mukmin 
agar memprioritaskan etika atas hukum. 
Dalam hal ini, Usman Islmail menjelaskan  
bahwa untuk mengamalkan norma hukum 
dalam fikih yang baik dan benar, maka harus 
dipadukan dengan pengamalan tasawuf 
(Ismail, 2012: 136-137). Dengan demikian 
akhlak (etika) menempati posisi sentral dalam 
praktik pengamalan ajaran Islam. Oleh karena 
itu, keduanya merupakan dua orientasi ajaran 
Islam yang tidak boleh ter dikotomikan, 
melainkan harus diintegrasikan. 
 
Potret Diaspora Intelektual dan Aktivitas 
Sosial Nurcholish Madjid 

Nurcholis Madjid atau yang akrab 
disapa dengan panggilan Cak Nur merupakan 
tokoh intelektual muslim Indonesia yang 
berasal dan lahir  di Jombang Jawa Timur pada 
tanggal 17 Maret 1939 dan meninggal pada 29 
Agustus 2005 di Jakarta tepatnya  pada usia 
66 tahun. Sejak kecil, Cak Nur sudah banyak 
belajar ilmu ke-Islaman di pesantren. Hal 
inilah yang kemudian menjadikan paham ke-
Islamannya sangat luas. Di samping itu, 
tradisi pesantren juga berkontribusi besar 
dalam pembentukan karakter kepribadiannya. 
Masuk tingkatan pendidikan menengah 
pertama, Cak Nur mengenyam dunia 
pendidikan Islam di Pesantren Darul 'Ulum di 

Rejoso Jombang. Kemudian pasca dari 
Rejoso, Cak Nur melanjutkan pendidikan 
pesantrennya di KMI (Kulliatul Mu’allimin al-
Islamiah) Pondok Modem Gontor, Ponorogo, 
Jawa Timur (Dahlan, 2019: 173). 

Ketika belajar di Pesantren Gontor, 
Cak Nur mempelajari ilmu ke-Islaman secara 
lebih mendalam dan kritis. Selain itu, dalam 
sistem pendidikan pondok modern Gontor 
juga memiliki keunggulan dalam hal 
penguasaan bahasa asing, yakni bahasa Arab 
dan Inggris (Madjid, 2008: xiv). Dengan 
modal ilmu ke-Islaman dan bahasa asing yang 
baik dan kuat, Cak Nur kemudian melanjutkan 
jenjang pendidikannya  di Perguruan Tinggi 
Islam, yakni Institut Agama Islam Negeri 
(IAIN) Syarif Hidayatullah Jakarta. 
Konsentrasi prodi yang dipilihnya adalah 
sastra dan kebudayaan Islam, hingga akhimya 
memperoleh gelar kesarjanaan dari fakultas 
tersebut pada tahun 1968. Ketika menjadi 
mahasiswa, Cak Nur juga aktif terlibat dalam 
gerakan aktivis sosial kemahasiswaan. Di 
sinilah potensi intelektualitas Nurcholis mulai 
muncul. Ia tidak hanya sebagai partisipan 
dalam berbagai kegiatan, tetapi aktif dalam 
seminar dan diskusi ilmiah. Hak demikian 
cukup mengantarkan ke tampuk pimpinan 
organisasi kemahasiswaan. Cak Nur menjadi 
ketua umum Pengurus Besar Himpunan 
Mahasiswa Islam (HMI) selama dua periode 
(1966-1969 dan 1969-1971) (Munirulbidin, 
2008: 28-29).  

Kemudian pada tahun 1978, Cak Nur 
melanjutkan jenjang pendidikan doktoralnya 
dengan konsentrasi filsafat di The University 
Chicago dan selesai pada tahun 1984. Setelah 
menyelesaikan studi  doktoralnya, Cak Nur 
melanjutkan aktivitas mengajar di IAIN 
Jakarta dan juga menjadi peneliti di LIPI 
(Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia). Pada 
tahun 1986, Cak Nur mendirikan Yayasan 
Paramadina, yakni sebuah yayasan yang 
konsen dalam lembaga pendidikan Islam 
(Irawan, 2018: 98-99). 

Dari uraian di atas dapat dipahami 
bahwa Cak Nur merupakan intelektual muslim 
di Indonesia yang memiliki latar belakang 
intelektual dan sosial yang kompleks. Hal ini 
lah yang kemudian menjadi konstruksi sosial 
yang berpotensi membentuk berbagai ide 
besar dalam berbagai pembaharuan pemikiran 
ke-Islaman yang ditawarkannya. 



110 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

Paradigma Fikih Integratif Nurcholish 
Madjid: Fikih Sebagai Medium Gerakan 
Reformasi Sosial Keagamaan  

Sebelum memahami bagaimana 
makna esensi predikat haji mabrur dalam 
pandangan Nurcholish Madjid (Cak Nur), 
akan lebih baik kita pahami terlebih dahulu 
bagaimana eksistensi fikih dalam perspektif 
Cak Nur. Hal demikian penting disebabkan 
predikat mabrur dalam ibadah haji, merupakan 
predikat yang berkaitan erat dengan 
konstruksi paradigma fikih ibadah, yakni 
ibadah haji. Oleh karena itu, untuk memahami 
apa makna predikat haji mabrur menurut Cak 
Nur seyogianya terlebih dahulu kita pahami 
paradigma fikih yang dibangun oleh Cak Nur   

Secara umum, dalam usul fikih 
(metodologi hukum Islam) dijelaskan bahwa 
sebagai disiplin ilmu, fikih merupakan ilmu 
yang mengkaji berbagai norma hukum amali 
(perbuatan Dhohir) mukalaf (setiap muslim 
yang sudah dewasa, balig dan berakal sehat) 
yang digali dari berbagai dalil syariat yang 
terperinci. Sedangkan sebagai sebuah norma 
hukum praktis, fikih merupakan norma hukum 
terkait perbuatan lahir mukalaf (Khallaf, 
1968: 11-12). Atas pemahaman ini dalam fikih 
merupakan norma hukum yang tidak berkaitan 
dengan akidah dan tasawuf karena fokus 
orientasi dari norma hukum fikih yakni 
perbuatan lahir. Hal inilah yang kemudian 
Amin Abdullah melihat distingsi orientasi 
antara fikih dengan ajaran Islam lainnya 
seperti akidah (persoalan teologi) dan akhlak 
tasawuf (persoalan etika dan penghayatan 
batin dalam praktik keberagamaan) 
(Abdullah, 2010: 142-144). 

Berbeda dengan pemahaman umum 
sebagaimana di atas, bagi Cak Nur, Bagi Cak 
Nur, eksistensi fikih bukanlah doktrin ajaran 
Islam yang hanya bersifat legal positivistik. 
Namun jauh dari itu, Cak Nur memandang 
fikih sebagai norma hukum yang berkontribusi 
besar dalam pembentukan paham dan sikap 
sosial keagamaan umat Islam (Madjid, 2019: 
771). Hal demikian dapat dipahami bahwa 
Cak Nur menilai fikih sebagai seperangkat 
hukum yang dapat berpengaruh besar dalam 
peradaban sosial dalam kehidupan masyarakat 
muslim.  

 Cak Nur juga menyadari bahwa 
pemikiran fikih juga memiliki kontribusi besar 
dalam gerakan reformasi sosial dan 
keagamaan. Oleh karena itu, Cak Nur 
menghimbau agar umat Islam melakukan 
pembaharuan paradigma terhadap eksistensi  
fikih yang tidak hanya menekankan orientasi  
pada aspek lahiriah (esoteris), sehingga 
mengabaikan batiniah (esoteris). Menurutnya 
(Cak Nur), paradigma esoterismu fikih inilah 
yang  menjadikan fikih sebagai norma hukum 
yang kering dari penghayatan keberagamaan 
sosial bagi umat Islam. 

Lebih lanjut Cak Nur menyatakan 
bahwa dikotomi orientasi praktik ajaran Islam 
antara fikih dan sosial tasawuf merupakan 
ketimpangan yang kontraproduktif dengan 
prinsip tawazun (ekuilibrium) dalam ajaran 
Islam (Madjid, 2008: 77). Atas dasar inilah, 
Cak Nur menekankan pentingnya integrasi 
antara dimensi  fikih,  sosial dan tasawuf. 
(Madjid, 2019: 787). 

 Paradigma fikih integratif  di atas, 
tidak lain, karena Cak Nur mengharapkan 
fikih dapat menjadi norma hukum yang 
responsif terhadap problematika sosial 
modern yang kompleks dan dinamis 
(Nurcholish Madjid, 2019 :137). Dengan  
demikian dapat dipahami bahwa Cak Nur 
menyadari paradigma eksoterisme fikih yang 
dinilainya cenderung kurang menjiwai 
penghayatan keberagamaan dan kepedulian 
sosial umat Islam, sehingga penting dilakukan 
pergeseran paradigma (paradigm shifting) 
(Kuhn, 1977: 144-160), yakni dengan cara 
mengintegrasikan dimensi sosial dan tasawuf 
dalam paradigma fikih.  
 
Dimensi Nilai Spritual-Sosial dalam Predikat 
Haji Mabrur : Perspektif Nurcholish Madjid 

 
Haji merupakan bentuk perwujudan 

ragam peribadatan yang kompleks. Hal ini 
disebabkan dalam menjalankan ibadah haji, 
dibutuhkan modal fisik, lisan maupun 
finansial yang besar (Ziaul Haq, 2016 :204). 
Haji juga merupakan bentuk ibadah yang tidak 
membedakan kedudukan dan status sosial 
manusia. Nilai kesetaraan sosial tersebut 
dapat dilihat dari berbagai prosesi dalam 
praktik ibadah haji (Istianah, 2016: 31). Oleh 



   Haji Mabrur dalam Paradigma Fikih Sosial Sufistik – Athoillah Islamy || 111  

sebab itu, menjadi hal penting dipahami dan 
disadari bahwa faedah di balik ibadah haji 
lebih besar dari segala pengorbanan tersebut 
(Bashri, 2009: 11). 

Dalam sebuah hadis yang 
diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim, 
Rasulullah saw bersabda, “tidak ada balasan 
bagi haji mabrur, kecuali surga.” Hadis ini 
mengisyaratkan bahwa Atau surgalah hadiah 
atau bentuk penghargaan agung bagi jamaah 
haji yang mendapatkan predikat haji mabrur 
(Kisworo, 2017: 85). Menurut Cak Nur, Hadis 
di atas  menarik untuk dipahami dan 
direnungkan muatan pesan moralnya. Cak Nur 
melanjutkan dengan sebuah pertanyaan 
filosofis, yakni mengapa seseorang yang 
mendapatkan predikat haji mabrur langsung 
diberikan pahala surga?. 

Untuk menjawab pertanyaan di atas, 
Cak Nur memahaminya melalui pendekatan 
segi segi semantik, yakni dengan memahami 
makna dari kata mabrur itu sendiri. Cak Nur 
menjelaskan bahwa  kata mabrur berasal dari 
bahasa Arab, yakni mabrūrun yang artinya 
mendapatkan kebaikan atau menjadi baik. Cak 
Nur melanjutkan, bahwa jika dilihat akar 
katanya, kata mabrūr berasal dari kata barra 
yang artinya berbuat baik atau patuh (Madjid, 
2019: 4305). Dari sini terlihat bahwa dalam 
memahami term haji mabrur, Cak Nur terlebih 
dahulu menggunakan pendekatan linguistik 
(bayani). 

Menurut Cak Nur, kata al-birru dalam 
kaitanya dengan terma haji mabrur, 
merupakan  konsep ajaran Islam yang 
berkaitan erat dengan sikap sosial 
kemanusiaan (Nurcholish Madjid, 2019 : 
4307). Dalam konteks makna term al-birru 
ini, Yusuf A. Hasan juga menjelaskan lebih 
detail bahwa seseorang yang mendapatkan 
predikat al-birru (al-mabrur) dapat 
diidentifikasi dengan beberapa sikap sosial 
kemanusiaannya yang dimilikinya, antara 
lain, senantiasa benar, taat, menepati janji, 
dan jujur. Yusuf Hasan menambahkan bahwa 
hakikat seseorang yang mendapat predikat 
mabrur adalah orang memiliki sikap kebaikan 
sosial yang luas terhadap sesama makhluk 
(Hasan, 2016 :96). 

Lebih lanjut, Cak Nur menuturkan 
bahwa untuk memahami makna kata barra 
dapat ditelusuri dalam berbagai ayat al-
Qur’an maupun Hadis. Di antaranya, Cak Nur 

mengutip Hadis yang diriwayatkan oleh 
Bukhari dan Muslim, bahwa Nabi Muhammad  
pernah ditanya oleh Ibn Mas’ud tentang amal 
apa yang sangat disukai Allah. Kemudian 
Nabi menjawab amal yang sangat disukai 
Allah itu ada tiga. Salah satunya adalah birr 
al-wālidayn, (berbuat baik kepada kedua 
orang tua). Menurut Cak Nur, dalam konteks 
berbuat baik kepada kedua orang tua, al-
Qur’an menggunakan redaksi kata barra yang 
menunjukan sikap baik kepada orang tua. 
Selain Hadis, Cak Nur juga mengutip makna 
kata al-birru dalam Qs al-Imron ayat 92 yang 
berbunyi “lan tanālū al-birra hatta tunfiqu 
mimma tuhibbun,”artinya Kamu tidak akan 
mendapatkan kebaikan (yang sempurna), 
sebelum kamu mendermakan sebagian dari 
hartamu yang kamu cintai.  

Dalam pandangan Cak Nur, jika kita 
berhenti pada ayat ini, maka segala perbuatan 
kita yang tidak menunujukan pengorbanan 
harta untuk orang lain atau kepentingan sosial 
tidak termasuk bagian konsep  al-birru 
(kebaikan). Pemahaman Cak Nur tentang 
konsep al-birru yang mengacu pada Qs al-
Imron ayat 92 ini juga diamini oleh Seno Hadi 
Sumitro yang menyatakan bahwa aktualisasi 
dari predikat  haji mabrur dalam konteks 
sosial, yaitu apabila para jamaah haji pasca 
menunaikan ibadah haji, mereka ikut ambil 
bagian terkait gerakan perubahan sosial dalam 
mewujudkan tatanan kehidupan masyarakat 
yang teratur dan baik (Sumitro, 2017: 116). 

Dari pendekatan semantik di atas, 
Cak Nur berpendapat bahwa predikat haji 
mabrur yaitu gelar haji bagi orang yang 
memiliki komitmen sosial yang lebih baik dan 
kuat pasca menunaikan ibadah haji. Jadi titik 
tekan predikat haji mabrur dalam pandangan 
Cak Nur, yakni meningkatnya komitmen 
sosial. Oleh karena itu, Cak Nur memahami 
term al-hajj al-mabrūr (haji mabrur) ke dalam 
dua makna universal. Pertama, ibadat haji 
yang diterima oleh Allah SWT. Kedua, ibadah 
haji yang berdampak pada sikap kepribadian 
yang baik (Madjid, 2019: 4305).  

Penjelasan Cak Nur terkait makna haji 
mabrur di atas  paralel dengan apa yang 
dijelaskan Seno Hadi Sumitro yang 
menuturkan bahwa dalam perspektif al-
Qur’an, terdapat empat faktor yang harus 
dilakukan jamaah haji agar ibadah hajinya 
diterima oleh Allah. Pertama, bebas dari 



112 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

syirik. kedua, ikhlas karena Allah. Ketiga, 
selalu berdzikir kepada Allah, keempat, selalu 
membiasakan amal baik dan takwa (Sumitro, 
2017: 50). Oleh karena itu, dapat dipahami 
bahwa keutamaan ibadah haji tidak hanya 
menekankan aspek keabsahan legal formal 
fikih semata, melainkan dimensi sosial juga 
menjadi hal yang tidak boleh terabaikan. 

Selanjutnya, Cak Nur menyatakan 
bahwa predikat haji mabrur memiliki 
relevansi kuat dengan karakter moralitas 
individu. Cak Nur menegaskan bahwa haji 
mabrur memiliki implikasi etos spritual dan 
sosial dalam konteks kehidupan sehari-hari 
(Madjid, 2019: 4307). Dalam hal ini, Japeri 
juga menjelaskan bahwa predikat haji mabrur 
ditujukan pada ibadah haji yang diterima dan 
diridai oleh Allah SWT. Untuk mencapai hal 
tersebut, Japeri menuturkan bahwa ibadah haji 
harus dilaksanakan dengan cara baik dan benar 
serta dengan bekal yang halal,  niat ikhlas 
karena Allah SWT dan dipenuhi dengan amal 
kebajikan, baik ketika maupun pasal 
menunaikan ibadah haji (Japeri, 2017: 117). 
Imam al-Ghazali sebagaimana yang dikutip 
oleh Istianah menjelaskan etika dalam berhaji, 
antara lain berhaji dengan harta yang  halal, 
tidak boros dalam membelanjakan harta, 
menjauhi segala perbuatan tercela, 
memperbanyak berjalan, berpakaian 
sederhana, dan sabar dalam menghadapi 
musibah (Istianah, 2016: 34).  

Implikasi etos spiritual dan sosial dari 
predikat haji mabrur dalam pandangan Cak 
Nur juga sejalan dengan pemikiran William R. 
Roff yang menyatakan bahwa pasca-
pelaksanaan haji ditandai dengan pulangnya 
jamaah haji ke daerah asalnya dengan 
membawa sifat kepribadian yang baru, yakni 
sifat santun dan kesalehannya sebagai simbol 
dari predikat haji mabrur. (Husna, 2018: 144). 
Implikasi spiritual dan sosial haji mabrur juga 
selaras dengan nilai-nila filosofis di balik 
ibadah haji, antara lain, ibadah haji sebagai 
medium penyucian jiwa secara kontinu 
bersama orang-orang saleh dengan berzikir 
kepada Allah dan ibadah haji juga merupakan 
medium evaluasi untuk memilah orang taat 
dari orang munafik (Kasim, 2018: 167). 
Muhaemin B menegaskan bahwa berbagai 
mekanisme dalam prosesi ibadah haji bukan 

hanya sekedar pemenuhan legalitas fikih, 
melainkan ada makna filosofis di balik 
berbagai rangkaian rukun dalam ibadah haji. 
Muhaimin menambahkan bahwa terdapat 
nilai-nilai pembentukan kepribadian dan etika 
yang terdapat dalam berbagai pelaksanaan 
rukun haji. Hal ini lah yang kemudian 
diharapkan dapat berkontribusi besar  dalam 
pembentukan  karakter sosial jamaah haji 
pasca kembali ke daerahnya masing-masing 
(Muhaimin B, 2013: 221). Muhammad Nuri 
juga menyatakan bahwa predikat haji mabrur 
(hajjan mabruran) tidak hanya mengacu pada 
sahnya pelaksanaan ibadah haji, melainkan 
juga berpijak pada  fungsi sosial dari ibadah 
haji itu sendiri, yakni sebagai media 
pembentukan integritas pribadi para jamaah 
haji dalam eksistensinya di kehidupan sosial 
masyarakat (Nuri, 2014: 144).  

Sekali lagi dalam memahami esensi 
predikat haji mabrur, Cak Nur mengingatkan 
kepada kita bahwa orientasi dalam beribadah 
adalah mendapat Ridha Allah dan implikasi 
sikap sosial positif. Oleh sebab itu, Cak Nur 
mengkritik fenomena sosial di masyarakat, 
yakni banyak orang yang melaksanakan 
ibadah haji dengan tujuan untuk mendapatkan 
gelar status sosial “Pak Haji” atau karena 
hanya sekedar ikut-ikutan orang-orang  di 
sekitarnya yang melakukan haji. Bagi Cak 
Nur, seseorang yang demikian tidak akan 
mendapatkan predikat haji mabrur, melainkan 
malah mendapatkan dosa karena berbuat riya 
(Madjid, 2019: 4321). Kritik Cak Nur 
demikian tidaklah berlebihan, M. Zaenuddin 
menyatakan bahwa dalam realitas sosialnya, 
ibadah haji sarat dengan berbagi simbol dan 
status, baik status sosial maupun status 
legitimasi kekuasaan. Zaenuddin menuturkan 
ibadah haji dalam konteks sosial sering 
dipahami sebagai simbol keagamaan yang 
berkaitan erat dengan nilai-nilai justifikasi 
sosial dan kultural dari pada sebagai sebuah 
ibadah yang mengandung nilai-nilai 
humanisme universal, seperti, 
egalitarianisme, toleransi, persaudaraan, 
persatuan, tanggung jawab, kesopanan dan 
sabar. Nilai-nilai humanisme tersebut  
tercermin dalam berbagi prosesi ibadah haji, 
seperti ihram, tawaf, sai, wukuf, dan lain 
sebagainya (Zaenuddin, 2013: 183). 



   Haji Mabrur dalam Paradigma Fikih Sosial Sufistik – Athoillah Islamy || 113  

Implikasi sikap sosial positif dari 
predikat haji mabrur sebagaimana dalam 
pandangan Cak Nur seyogianya kita pahami 
secara lebih luas, terutama dalam konteks 
kehidupan sosial beragama umat muslim 
dunia, baik skala nasional maupun 
internasional. David Clingingsmith, Asim Ijaz 
Khwaja, dan Michael Kremer memaknai 
praktik haji bagi umat muslim berdampak 
pada semangat persatuan sesama Muslim. 
Mereka (David, Asim, Michael) menuturkan 
bahwa partisipasi dalam haji meningkatkan 
ketaatan pada praktik Islam global. Tidak 
hanya itu, berbagai prosesi ibadah haji juga 
dapat meningkatkan semangat sikap 
kesetaraan, perdamaian dan harmoni antar 
umat beragama (Clingingsmith, Khwaja, dan 
Kremer, 2009: 21-22). Md. Thowhidul Islam, 
juga menegaskan bahwa ritual dalam ibadah 
haji melambangkan simbol persatuan, 
kesetaraan, universalitas, ko-eksistensi, 
persaudaraan, perdamaian dan toleransi dalam 
kehidupan sosial keberagamaan (Islam, 2018: 
97). 

 
PENUTUP 

Dari uraian di atas dapat ditarik dua 
kesimpulan besar. Pertama, Nurcholis Madjid 
(Cak Nur) menilai paradigma eksoterisme 
fikih cenderung menjadikan fikih hanya 
sebagai norma hukum yang bersifat legal 
positivistik dan kering dari penghayatan 
spiritual serta sosial. Atas dasar ini, Cak Nur, 
menawarkan  paradigma fikih integratif, yakni 
paradigma integrasi antara fikih, sosial dan 
tasawuf. Paradigma integratif ini lah yang 
menurut Cak Nur dapat menjadikan fikih 
sebagai medium gerakan reformasi  sosial. 
Kedua, predikat haji mabrur dalam pandangan 
Cak Nur merupakan sebuah gelar kehormatan 
haji yang mengacu pada implikasi spritual 
maupun sosial dalam kehidupan sehari-sehari. 
Atas dasar inilah Cak Nur mengingatkan 
bahwa keberhasilan seorang muslim dalam 
menjalankan ibadah haji bukan lah pada 
pemenuhan aspek keabsahan legal formal fikih 
semata (baik syarat maupun rukun haji), 
melainkan sejauh mana nilai-nilai spiritual 
(tasawuf) dan sosial ibadah haji dapat 
termanifestasikan dalam kehidupan sosial ke 
masyarakat. Cak Nur mengkritik keras 
motivasi para jamaah haji yang hanya ingin 
mendapatkan gelar strata status sosial tanpa 

memiliki implikasi kontributif dalam karakter 
kepribadian sosialnya di masyarakat.    

 
UCAPAN TERIMAKASIH 

Penulis menghaturkan banyak 
terimakasih kepada semua pihak yang telah 
memberikan bantuan baik secara langsung 
maupun tidak langsung atas selesainya tulisan 
ini. Tidak lupa kepada Redaktur Jurnal Al-
Qalam yang telah memuat artikel ini.  

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, Amin. 2010. Islamic Studies. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abidin, Munirul. 2008. “Pandangan Neo 
Sufisme Nurcholish Madjid,” Ulul 
Albab, Vol.9, No.1. 

B. Muhaemin. 2013. “Dimensi Pendidikan 
dalam Ibadah Haji,” Jurnal Adabiyah, 
Vol. Xiii, No.2 

Barton, Greg. 1997. “Indonesia's Nurcholish 
Madjid and Abdurrahman Wahid as 
Intellectual 'Ulama’ : The Meeting of 
Islamic Traditionalism and Modernism 
in Neo-Modernist Thought,” Studia 
Islamika, Vol.4, No.1. 

Bashri, Muh. Mu’inudillah. 2009. Filosofi 
Haji dalam Kuketuk Pintu Rumahmu Ya 
Allah. Surakarta: Indiva Pustaka. 

Choliq, Abdul. 2018. “Esensi Program Bimbel 
Manasik Haji Upaya Pemberdayaan 
Masyarakat,” Jurnal At-Taqaddum, 
Vol. 10, No.1. 

Clingingsmith, David, Asim Ijaz Khwaja, and 
Michael Kremer. 2009.“Estimating the 
Impact of the Hajj: Religion and 
Tolerance in Islam’s Global 
Gathering,” The Quarterly Journal of 
Economics, Vol.124, No.3. 

Deswita. 2012. “Konsepsi al-Ghazali Tentang 
Fiqh dan Tasawuf,” Juris, Vol.13, No.1. 

Dahlan, Moh. 2019. Modern Fiqh Paradigm in 
Indonesia: A Study of Nurcholish 
Madjid’s Thought,” Archives of 
Business Research, Vol.7, No.1. 

Hamzani, Achmad Irawani, Siswanto, Havis 
Aravik. 2018.“Legal Protection For 
Hajj Pilgrims Through Regional 
Regulation,”Mazahib, Vol.17, No.2 

Madjid, Nurcholish. 2008. Islam Agama 
Peradaban. Jakarta: Paramadina. 



114 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

Irawan. 2018. Diskursus Pluralisme Agama 
dan Relevansinya dalam Konteks 
Kehidupan Beragama di Indonesia. 
Disertasi: Sekolah Pascasarjana 
Universitas Islam Negeri Syarif 
Hidayatullah Jakarta. 

Islam, Md. Thowhidul Islam. 2018. “The 
Impact of Hajj on The Society of 
Bangladesh,” Ijtima’iyya, Vol. 3, No.1. 

Ismail, Usman. 2012. “Integrasi Syariah 
dengan Tasawuf,” Ahkam: Vol. XII 
No.1. 

Istianah. 2016. “ Prosesi Haji dan Maknanya,” 
Esoterik: Jurnal Akhlak dan Tasawuf, 
Vol.2, No.1. 

Hadi, seno Sumitro. 2017. ”Konsepsi Haji 
Mabrur Perspektif al-Qur’an”. Tesis: 
Pascasarjana Institut Agama Islam 
Negeri Surakta. 

Hasan, Yusuf A. 2016. Menuju Haji Mabrur. 
Yogyakarta: Kerja Sama Program Studi 
Pendidikan Agama Islam Fakultas 
Agama Islam Universitas 
Muhammadiyah Yogyakarta dengan  
Kelompok Bimbingan Ibadah Haji 
‘Aisyiyah Kabupaten Bantul. 

Haq, Sansan Ziaul. 2016. Haji Menuju Ka’bah 
Haqiqoh dalam Dimensi eksoterisme 
dalam Tafsir  Ishari. Tesis: Sekolah 
Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah 
Jakarta. 

Japeri. 2017. “Pengaruh Prediket Haji Mabrur 
Terhadap Motivasi Manasik Calon 
Jamaah Haji,” Maqdis, Vol. 2, No.1. 

Kasim, Dulsukmi. 2018. “Fiqh Haji (Suatu 
Tinjauan Historis dan 
Filosofis),”Vol.11, No.2. 

Kuhn, Thomas S. 1970. The Structure 
Scientific of Revolutions. Chicago: The 
University of Chicago Press.  

Khallaf, Abd Wahhab. 1947. Ilm Usul al-Fiqh. 
Kairo: Maktabat al-Da’wat al-
Islamiyat.  

Khusna, Azalia Mutammimatul. 2018. 
“Hakekat Ritual Ibadah Haji dan 
Maknanya Berdasarkan Pemikiran 
William R. Roff,” An-Nas : Jurnal 
Humaniora, Vol.2, No.1.  

Kisworo, B udi. 2017. “Ibadah Haji ditinjau 
dari Berbagai Aspek,” Al-Istinbath : 
Jurnal Hukum Islam, Vol.2,No. 1.  

MS, Amiruddin, Muzakkir. 2016. Tuntutan 
Manasik Haji dan Umrah : Perspektif 
Syari’at dan Tasawuf. Medan: Perdana 
Publishing. 

Madjid, Nurcholish. 2019. Haji dan Umrah 
dalam Karya Lengkap Nurcholish 
Madjid, Ke-Islaman, Keindonesian dan 
Kemoderenan, Budy Munawar 
Rachman (ed). Jakarta: Nurcholish 
Madjid Society. 

Madjid, Nurcholish. TT. “Islam dan 
Modernitas : Relevansinya dengan 
Kenyataan Umat Islam Dewasa 
Ini,”dalam Karya Lengkap Nurcholish 
Madjid, Ke-Islaman, Keindonesian dan 
Kemoderenan. 

Madjid, Nurcholish. 2019. Disiplin Ilmu 
KeIslaman Tradisional :Fiqh, dalam 
Karya Lengkap Nurcholish Madjid, Ke-
Islaman, Keindonesian dan 
Kemoderenan, Budy Munawar 
Rachman (ed). Jakarta: Nurcholish 
Madjid Society. 

Madjid, Nurcholish. 2008. Islam Agama 
Peradaban. Jakarta: Paramadina. 

Masburiyah. 2011. “Konsep dan Sistematika 
Pemikiran Fiqh Sufistik al-Ghazali,” 
Nalar Fiqh, Vol.3, No.1. 

Nuri, Muhammad. 2014. “Pragmatisme 
Pelaksanaan Ibadah Haji di Indonesia,” 
Salam: Jurnal Filsafat dan Budaya 
Hukum, Vol.1, no.1. 

Rizal, Syamsul, Umaiarso. 2017. “Syari’ah 
dan Tasawuf : Pergulatan Integratif 
Kebenaran dalam Mencapai Tuhan,” 
Jurnal ushuluddin, Vol. 25, No.2. 

Romdlon, Agus Saputra. 2016. “Motif dan 
Makna Sosial Ibadah Haji Menurut 
Jama’ah Masjid Darussalam Wisma 
Tropodo Waru Sidoarjo,” Kodifikasia  
Vol.10, No.1. 

Ulumuddin, Moh. 2013. “ Syariah dan 
Tasawuf Lokal: Studi Tentang 
Legalitas Wilayah Wahidiyah,”At-
Tahdzib, Vol.1, No.1. 

Rudi, Anwar. 2014. “Semantik dalam 
Bahasa,” Kariman, Vol.4, No.1. 

Yasid, A. 2012. “Hukum Islam Positivisme 
Barat (Kajian Perbandingan Mazhab 
Jurisprudensi Perspektif Ilmu Hukum),” 
al-Manahij, Vol.VI, No.1. 



   Haji Mabrur dalam Paradigma Fikih Sosial Sufistik – Athoillah Islamy || 115  

Sulaiman, Aimie. 2016. “Memahami Teori 
Konstruksi Sosial Peter L. Berger,” 
Jurnal Society, Vol.VI, No. I. 

Quraishi, Jahanzeeb. 2017. “Commodification 
of Islamic Religious Tourism: from 
Spiritual to Commodification of 
Islamic Religious Tourism: from 
Spiritual to Touristic Experience,” 
International Journal of Religious 
Tourism and Pilgrimage, Vol.5, Issue.1. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Zaenuddin, M. 2013. “Haji dan Status Sosial : 
Studi Tentang Simbol Agama di 
Kalangan Masyarakat Muslim,” el 
Harakah, Vol.15 No.2. 

Zulfa, M. 2015. “Multidimensional 
Phenomena of Hajj : Study of Javanese 
Pilgrims,” IJIMS, Indonesian Journal of 
Islam and Muslim Societies, Vol. 5, 
No.1. 

  



116 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

 
 


