
  Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-1934) Perjumpaan Ulama Banten dengan Jemaat … – Almunawar Bin Rusli || 129  

SYEKH MOHAMMAD ARSYAD THAWIL 1851-1934:  
PERJUMPAAN ULAMA BANTEN DENGAN JEMAAT KRISTEN MINAHASA 

 
SYEKH MOHAMMAD ARSYAD THAWIL 1851-1934:  

THE ENCOUNTER OF BANTEN ‘ULAMA’ WITH MINAHASAN CHRISTIANS 
 

Almunawar Bin Rusli 
Institut Agama Islam Negeri Manado 

Jalan Dr. S.H. Sarundajang Kompleks Ring Road I Manado 
Email: almunauwar.binrusli@iain-manado.ac.id 

 
 
Naskah diterima tanggal 6 April 2020, Naskah direvisi tanggal 29 Mei 2020, Naskah disetujui tanggal 9 Juni 2020 

Abstrak 

Ulama dapat dilihat sebagai mereka yang memiliki karya intelektual dan melibatkan diri dalam 
memberikan arahan dan bimbingan kepada masyarakat mereka saat berafiliasi atau memiliki 
hubungan dengan lembaga tertentu. Pertarungan ulama dalam sejarah kolonialisme Indonesia terjadi 
melalui kesadaran eskatologis, tindakan etis dan refleksi mistis. Syekh Mohammad Arsyad Thawil 
adalah salah satu ulama penting pada kasus ini. Dia lahir di Tanara, Banten 1851 dan meninggal di 
Lawangirung, Manado 1934. Syeikh Mohammad Arsyad Thawil belajar Islam pada tiga orang guru: 
Syekh Abdul Gani Bima, Syekh Ahmad Zaini Dahlan dan Syekh Nawawi Al-Bantani. Dia tinggal 
di Mekkah dari 1868-1873 dan terlibat dalam pemberontakan petani Banten 9-13 Juli 1888. Pertama, 
sejak 1808 Banten jatuh di bawah kekuasaan Belanda. Birokrasi kolonial menghancurkan birokrasi 
tradisional. Kedua, dihapuskan tanah pusaka, penarikan pajak, dan kerja paksa. Ketiga, kemunculan 
gerakan sufi, pesantren dan kelompok haji yang membentuk ideologi Pan-Islam. Ketika diasingkan 
di Airmadidi, Minahasa 1888, dia menikah dengan perempuan Kristen bernama Magdalena Runtu. 
Pada 1912, Syekh Mohammad Arsyad Thawil  menjadi Penghoeloe Landraad serta guru agama Islam 
di Minahasa. Pada 1923, Syekh Mohammad Arsyad Thawil menjadi Adviseur Hoofd Bestuur Locaal 
Sarekat Islam Manado. Salah satu muridnya di Manado adalah Habib Alwi Bin Abdurrahman Bin 
Smith. Pergerakan dakwah Syeikh Mohammad Arsyad Thawil dibantu Kapiten Tan Tjin Bie. 
Sehingga, Islam dan Tionghoa memiliki relasi pengetahuan dan kuasa karena unsur kerjasama niaga 
dan memori niaga.  

Kata Kunci: syekh mohammad arsyad thawil, banten, minahasa 
 

Abstract 

the Ulama can be discerned  as those who have an intellectual work and engange themselves in giving 
direction and guidance to their society while being affiliated or having relations with certain 
institution. The fight of ‘Ulama’ in the history of Indonesian colonialism took place through 
eschatological awareness, ethical action and mystical reflection. Syeikh Mohammad Arsyad Thawil 
is one of the important Ulama in this case.  He was born in Tanara, Banten 1851 and died in 
Lawangirung, Manado 1934. Syekh Mohammad Arsyad Thawil studied Islam on three teachers: 
Syeikh Abdul Gani Bima, Syeikh Ahmad Zaini Dahlan and Syeikh Nawawi Al-Bantani. He lived in 
Mekkah from 1868-1873 and was involved in the Banten peasant uprising 9-13 July 1888. First, since 
1808 Banten fell under Dutch rule. Colonial bureaucracy destroys traditional bureaucracy. Second, 
abolition of inheritance, tax collection and forced labor. Third, the raises of sufi movements, 
pesantren and pilgrimage groups that formed the Pan-Islamic ideology. When exiled at Airmadidi, 
Minahasa 1888, he married with Christian woman named Magdalena Runtu. In 1912, Syeikh 
Mohammad Arsyad Thawil became Penghoeloe Landraad and a teacher of Islamic religion in 
Minahasa. In 1923, Syeikh Mohammad Arsyad Thawil became Adviseur Hoofd Bestuur Locaal 
Sarekat Islam Manado. One of his students in Manado was Habib Alwi Bin Abdurrahman Bin Smith. 
The da’wah movement of Syeikh Mohammad Arsyad Thawil was supported by Kapiten Tan Tjin Bie. 
Thus, Islam and Tionghoa have relations of knowledge and power because of cooperation of 
commerce and memory of commerce. 

Keywords: syekh mohammad arsyad thawil, banten, minahasa 



130 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

PENDAHULUAN 

asa pemerintahan Sultan Ageng 
Tirtayasa (1651-1683) adalah 
zaman keemasan Kerajaan Banten. 

Dia memiliki suatu armada yang 
mengesankan yang dibangun menurut model 
Eropa. Pada masa ini, Banten diperkirakan 
mengalami pertumbuhan jumlah penduduk 
dari sekitar 150.000 jiwa menjadi  sekitar 
200.000 jiwa diakhirinya kekuasaannya 
(Ricklefs,2005:180-181). Banten dulu adalah 
pelabuhan yang bebas dan terbuka bagi 
perdagangan semua bangsa. Namun, 
perdagangan itu dimonopoli Belanda ketika 
Sultan Agung berkuasa pada 1683. Mereka 
mendirikan Fort Spielwijk untuk menghalangi 
masuknya pedagang lain. Usaha ini 
menimbulkan kekecewaan besar dan 
menambah kebencian masyarakat lokal. 
Walaupun begitu, rantai perbudakan kolonial 
justru semakin kuat dan pada 1742 rakyat 
Banten dikalahkan. Perdagangan lada adalah 
yang paling penting di sini, daerah Lampung 
termasuk pembayar upeti terbesar kepada 
Banten (Thorn,1815:282-283). 

Setelah blokade atas pelabuhan 
Banten ditaklukkan, orang Belanda berhasil 
mengontrol laut Jawa. Armada Inggris pun 
diserbu di beberapa titik dan tujuh kapal 
tertawan. Yang lain mundur ke India. 
Sehingga, Raja James memprotes keras 
kepada duta besar Belanda di London. Karena 
ini merupakan peristiwa berdarah dalam 
sejarah persaingan komersial yang tidak 
mengenal belas kasihan (Vlekke, 2016:132). 

Sistem pemerintahan feodal sangat 
menindas rakyat. Pemimpin pribumi pun 
menjalankan sistem yang sama sehingga tidak 
ada pengawasan. Kerja paksa yang dilakukan 
orang-orang Banten dalam membangun 
markas dan jalan membuat mereka harus 
membiarkan tanah-tanah pusaka dirampas, 
mereka mengungsi ke hutan dan memulai 
perlawanan. Perpindahan penduduk sampai 
perlakuan kasar terhadap orang Banten 
menyebabkan kerajaan Banten hancur. 
Mereka sangat membenci kolonialisme dan 
tidak percaya pada orang Eropa. Semangat ini 
terus dikobarkan oleh para pemuka agama 
(Vlekke, 2016:285-286). 

Peristiwa dari abad ke-17 di atas terus 
berlanjut, hingga memasuki abad ke-19. 
Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-
1934) termasuk salah seorang dari para 
pemuka agama tersebut. Studi Mansurnoor 
menjelaskan, peran ulama senantiasa berakar 
kuat dalam kehidupan keagamaan dan sosio-
politik umat Islam. Noor merujuk kepada 
karakter dinamis keberadaan ulama dan 
menunjukkan, bahwa mereka menyadari 
posisinya yang strategis dalam struktur desa 
yang membuat mereka beradaptasi pada 
berbagai situasi baru melalui diskursus bahasa 
Islam kontemporer yang bisa diterima secara 
luas (Burhanudin,2012:4-5).  

Pocock merumuskan ekspresi ide-
pemikiran agama saling berhubungan 
sekaligus mempengaruhi dengan realitas 
politik, ekonomi dan budaya. Reformulasi 
Islam oleh ulama yang berlangsung terus-
menerus menandai keterlibatan mereka dalam 
pembentukan humanisme sipil (civic 
humanism) dalam politik Indonesia. Dengan 
memobilisasi tradisi, ulama secara sadar 
berpartisipasi dalam diskusi tersebut dengan 
berkonsentrasi pada persoalan-persoalan 
publik masyarakat Indonesia (Burhanudin, 
2012:9-10). 

Studi ini menekankan pada sejarah 
pemikiran keagamaan dan pergerakan sosial 
Syekh Mohammad Arsyad Thawil yang relatif 
terabaikan dalam kajian-kajian kesejarahan 
terdahulu. Saya berargumen, periode kolonial 
mempunyai arti penting bagi eksistensi ulama 
Indonesia. Periode ini, faktanya mampu 
mendorong para ulama untuk membuat 
kelompok khusus yang berbeda dari penghulu, 
karena mereka dipandang sebagai pegawai 
kolonial yang kurang memiliki militansi 
terhadap ajaran-ajaran dasar Islam. Mereka 
cenderung memanfaatkan bahasa agama yang 
eksklusif dan sikap sosial yang inklusif.  

Studi ini dimaksudkan untuk 
memberikan penjelasan historis terkait tiga 
hal pokok. Pertama; apa doktrin pemikiran 
Islam yang dipelajari Syekh Mohammad 
Arsyad Thawil di Mekkah. Kedua; mengapa 
doktrin tersebut menimbulkan revolusi 
Banten. Ketiga; mengapa relasi pengetahuan 
dan kuasa Syekh Mohammad Arsyad Thawil 

M 



  Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-1934) Perjumpaan Ulama Banten dengan Jemaat … – Almunawar Bin Rusli || 131  

dengan Kapitein Tan Tjin bie, saat berada di 
Minahasa dapat terjalin harmonis. 

 
TINJAUAN PUSTAKA 

Studi ini menggunakan istilah 
perjumpaan (encounter) yang sesuai dengan 
etika Levinasian. Bagi Levinas, perjumpaan 
dengan orang lain ini adalah momen paling 
primordial di dalam kehidupan. Selain 
kehadirannya menuntut tanggung jawab 
pribadi, kehadiran orang lain juga membuat 
pribadi menemukan identitas dan keunikan. 
Bertanggung jawa membuat pribadi 
menemukan ke-aku-an diri. Levinas 
memahami bahwa  perjumpaan dengan orang 
lain memiliki pengalaman transendensi. 
Kemuliaan dari Yang-Tak-Terhingga. 
Tanggung jawab dalam proses perjumpaan 
bersifat relasi asimetri bukan resiprositas. 
Levinas tidak melihat tanggung jawab dari 
dua arah. Hakekat pribadi adalah bertanggung 
jawab tanpa mengharapkan kembali (Fawaid, 
2013:132). 

Bagi Levinas, orang lain adalah 
pembuka horizon keberadaan manusia. 
Levinas menawarkan perjumpaan etis. 
Perjumpaan yang dimaksud adalah 
perjumpaan dengan orang lain. Status 
ontologis dari orang lain adalah memiliki 
kesatuan fisik-psikis secara universal 
sekaligus partikular. Orang lain termasuk 
pribadi yang berhak atas keluhuran 
martabatnya. Orang lain juga bisa berarti 
mereka yang hendak kita rengkuh seutuhnya, 
mereka yang kita bayangkan sebagai objek 
yang dapat kita pahami alteritasnya. Bagi 
Levinas, orang lain selalu ada di luar 
inteligibelitas ego. Orang lain adalah sesuatu 
yang eksterior, transenden, yang melampaui 
kesadaran dan dunia ego (Fawaid, 2013 :133). 

Dengan demikian, perjumpaan dan 
mengandaikan adanya dua pihak yang setara 
atau sederajat berjumpa secara seimbang baik 
dalam arti fisikal dan konseptual. Manusia 
selalu berjumpa dalam totalitasnya sebagai 
individu maupun kelompok. Di dalam 
perjumpaan akan muncul integrasi juga 
dikotomi pemikiran dan perbuatan. Maka 
dialog eksistensial adalah etika yang mesti 
ditempuh. 

Selanjutnya, Ulama berawal dari Alim 
yang didefiniskan sebagai manusia yang 
memiliki keahlian dalam pengetahuan dan 

pengalaman Islam. Karakteristik utama dari 
Ulama adalah bersifat religius-sosialistik 
(Niam, 2010:293). Ulama dalam studi ini 
menggunakan paradigma Weberian yakni 
charismatic leader. Weber menggunakan 
istilah karisma untuk menjelaskan bahwa 
pemimpin diberkahi oleh kemampuan 
metafisika. Karisma adalah daya tarik 
seseorang yang tidak bisa dibeli dengan 
apapun karena substansinya dari Tuhan yang 
mutlak. Otoritas karismatik merupakan rezim 
yang paling bertahan lama karena pemimpin 
dianggap tidak dapat salah dan tindakan apa 
pun terhadapnya akan dianggap sebagai 
kejahatan terhadap pengikutnya.  Para 
pemimpin karismatik akhirnya 
mengembangkan kultus kepribadian yang 
sering kali bukan karena perbuatan mereka 
sendiri. Otoritas pemimpin karismatik dalam 
konteks agama membutuhkan keyakinan yang 
militan bahwa pemimpin itu telah menyatu 
dengan Allah. Jika keyakinan ini hancur, maka 
otoritas pemimpin karismatik dapat memudar 
dengan cepat.  Weber melihat otoritas 
karismatik menciptakan intersubjektivitas 
(Weber, 2012:38-39).  

Terakhir, Minahasa adalah sebuah 
daerah di Sulawesi Utara. Istilah Minahasa, 
pertama kali muncul di catatan Belanda pada 
tahun 1789 dan hanya mengacu pada dewan 
kepala desa (landraad). Baru sekitar tahun 
1820 istilah tersebut mengandung arti 
geografis atau etnis saat digunakan dalam 
masa kolonial, landstreek van Manado. Asal 
etimologis kata Minahasa umumnya merujuk 
pada sumber linguistik yaitu mina-esa , ma-
esa , maha-esa. Semua mengacu pada 
penyatuan kelompok-kelompok yang 
sebelumnya terpisah secara kultural dan 
linguistik, pada proses menjadi satu 
(Weichart,2004:61) 

Hal ini terjadi dalam masa kolonial 
Belanda. Secara administrasi, mereka 
berusaha keras untuk mendukung dan 
mempercepat proses penyatuan tersebut  demi 
kepentingan pengusaha dan  misionaris. 
Mereka ingin menyatukan semua suku agar 
dapat membentuk stabilitas sosial. Stabilitas 
sosial dapat tercipta jika adanya loyalitas 
komunal dimana masyarakat lokal tetap 
dijadikan bagian penting dalam merumuskan 
kebijakan-kebijakan pemerintahan di 
Minahasa. (Weichart, 2004:62). 



132 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

Dampak eksternal yang paling kuat 
dalam proses pembentukan identitas 
Minahasa datang dari Gereja Protestan seiring 
dengan usaha mereka untuk menyebarluaskan 
agama Kristen. Saat ini, mayoritas penduduk 
Minahasa beragama Kristen dan di antara 
berbagai kongregasi yang ada, GMIM (Gereja 
Masehi Injili di Minahasa) adalah yang 
terbesar. Konstruksi identitas, baik di tingkat 
individu maupun kolektif, adalah proses 
dialektik antara mengenali kesamaan dan 
perbedaan, dan sebagai akibatnya, antara 
inklusi dan eksklusi (Weichart,2004:62). 
Agama telah memainkan peran yang besar 
dalam proses ini karena Minahasa menjadi 
benteng Kristen di negara yang didominasi 
Muslim. 

Mayoritas penduduk Minahasa adalah 
Kristen Protestan dengan populasi sekitar 
795.284 jiwa. Minahasa sendiri berhasil 
mengalami proses Kristenisasi radikal sejak 
hadirnya misionaris Jerman yaitu J.G. 
Schwarz dan J.F. Riedel (1831 hingga awal 
1860-an). Pekerjaan mereka membawa banyak 
berkah. Ribuan orang Minahasa meminta 
dibaptis (de Jonge,2008:419). 

 
METODE PENELITIAN 

Sejarah didefinisikan sebagai suatu 
kajian sistematis berdasarkan prinsip dan 
aturan filosofis untuk menghimpun dokumen 
kesejarahan. Dokumen itu kemudian dinilai 
dan diuji secara kritis agar ditemukan suatu 
sintesis. Gottschalk mendefinisikan metode 
sejarah sebagai suatu proses ilmiah untuk 
menelusuri konsistensi perkataan dan 
tindakan manusia secara kritis serta 
memahami relasi objektif antara keduanya 
(Gottschalk,1985: 32).  

Studi ini menggunakan metode 
penelitian sejarah yang meliputi proses 
pengumpulan sumber (heuristik), kritik 
sumber, interpretasi, dan historiografi 
(Langlois & Seignobos,2015:25). Dalam 
proses heuristik, penulis menggunakan data 
primer dan sekunder. Pada sumber primer, 
penulis menggunakan sumber dari arsip 
dokumen keluarga, situs makam dan masjid  
Syeikh Mohammad Arsyad Thawil di 
Manado. Pada sumber sekunder, penulis 
menggunakan literatur kesejarahan mutakhir 

yang relevan dengan studi ini. Literatur 
tersebut terkonsentrasi pada wacana relasi 
Ulama dengan realitas politik dan keagamaan 
di Indonesia. Semua informasi tersebut 
kemudian dianalisis dengan pendekatan 
multikausal berdasarkan prinsip 
keterhubungan dan keterpengaruhan antara 
masing-masing fokus kajian.  

Setelah itu, penulis melakukan kritik 
sumber (verifikasi data) secara eksternal 
(orisinalitas) dan  internal (kredibilitas). 
Kritik eksternal dilakukan dengan menguji 
keaslian bahan dan bentuk sumber dokumen, 
umur dan asal dokumen,  aktor penyusun 
dokumen dan waktu penyusunan dokumen. 
Kemudian dalam kritik intern penulis 
melakukan pengujian data kesejarahan 
melalui suatu kesaksian keluarga sekaligus 
murid-murid lintas generasi dari Syekh 
Mohammad Arsyad Thawil di Manado.   
Proses interpretasi data dilakukan melalui dua 
cara yaitu analisis  dan sintesis antar data 
kesejarahan secara konsisten guna 
menjelaskan fakta-fakta sosial. Pada proses 
historiografi,   penulis menyajikan hasil kajian 
historis-deskriptif dengan merujuk pada  data 
yang bersifat kronologis, konsisten dan 
terakhir penulis mencoba membangun asumsi 
atas data kesejarahan. 
 
Mekkah: Benteng Islam Kharismatik  

Syekh Mohammad Arsyad Thawil 
lahir di Tanara, Banten, 1851. Imam As’ad 
adalah ayah, sekaligus sumber inspirasi awal 
baginya untuk memperdalam dimensi 
keislaman di pesantren. Pada 1867, S.M. 
Arsyad Thawil berangkat ke Bima untuk 
berguru kepada Syekh Abdul Gani. Namun, 
mereka berdua justru bertemu di Tanjung 
Perak,  Surabaya. Syekh Abdul Gani 
kemudian menetap selama 1 tahun di 
Surabaya, dan menerimanya sebagai murid 
khusus, karena ia memiliki hubungan erat 
dengan Imam As’ad. Sekitar 1868, Syekh 
Abdul Gani berangkat ke Mekkah bersama 
S.M. Arsyad Thawil atas izin dari ayahnya di 
Tanjuk Periuk. Kapal mereka melalui 
Singapura, Kolombo, Malaka, Aden, Jeddah 
lalu sampai Mekkah selama 6 bulan. Dia 
tinggal di Mekkah selama 5 tahun dari 1868 
hingga 1873 (Effendi, 1983:2-18).  



  Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-1934) Perjumpaan Ulama Banten dengan Jemaat … – Almunawar Bin Rusli || 133  

Selama di Mekkah, S.M. Arsyad 
Thawil tetap berguru kepada Syekh Abdul 
Gani, ditambah dengan Syekh Ahmad Zaini 
Dahlan serta Syekh Nawawi Al-Bantani. 
Laffan menjelaskan, Syekh Abdul Gani Bima 
dikenal sebagai murid Abd al-Samad al-
Falimbani. Dia mengkhususkan diri dalam 
pengajaran fikih di Malaya dan masih 
dikenang dengan penuh cinta  pada 1880-an, 
nyaris sebagai wali dan guru terkemuka bagi 
seluruh generasi cendekiawan Jawi (Laffan, 
2011:54-55). 

Di sisi lain, Syekh Ahmad Zaini 
Dahlan adalah mufti agung bermazhab Syafi’i 
di Mekkah sejak 1870. Muhimmat al-Nafais fi 
Bayan Asilah al-Hadist merupakan kitab 
fatwanya yang menjadi rujukan wajib 
masyarakat muslim Jawa. Ia wafat pada 1886 
(Burhani, 2016:50-51). Sedangkan peran 
sentral Syekh Nawawi Al-Bantani (1813-
1897) di tengah ulama Jawi terletak pada 
aspek intelektualnya. Kitab-kitabnya menjadi 
sumber pembentukan dikursus Islam berbasis 
pesantren seperti Lubab al-Bayan (1884), 
Dzariyat al-Yaqin (1886), Suluk al-Jadah 
(1883), dan Sulam al-Munajah (1884). Unsur 
sufistik dan ikatan budaya tradisional 
pedesaan membuat santri patuh padanya 
(Burhanudin, 2012:113-123).  

Merujuk pada variasi keilmuan dari 
tiga guru di atas, dapat dikatakan, bahwa 
Syekh Mohammad Arsyad Thawil 
memutuskan untuk mendalami ilmu tauhid 
kepada Syekh Nawawi Al-Bantani, ilmu 
syariah kepada Syekh Abdul Gani, dan ilmu 
ibadah kepada Syekh Ahmad Zaini Dahlan. 
Tiga dimensi ini masing-masing saling 
melengkapi dan tidak dapat dipisahkan dari 
perhatian Syekh Mohammad Arsyad Thawil. 
Sangat dimungkinkan, proses pembelajaran di 
Mekkah tersebut berlangung di dalam rumah 
dan Masjid menggunakan metode sorogan dan 
bandongan secara intensif. 

Saat di Mekkah, Syekh Mohammad 
Arsyad Thawil sempat tinggal bersama Syekh 
Nawawi Al-Bantani di rumahnya, di 
Perkampungan Syi’ib Ali, dekat Masjid al-
Haram (Nasution, 1992:176-177). Al-Nawawi 
memang telah menetap di Mekkah untuk 
selamanya sejak 1855 hingga wafatnya 1897 
(Azra, 2013:395). Kemungkinan besar, al-
Nawawi membuat sistem sorogan, yakni 
pembelajaran Islam bercorak personal kepada 

S.M. Arsyad Thawil di tempat sunyi. 
Sehingga, ia dapat mengawasi dan menilai 
secara langsung kondisi fisik dan mentalnya. 
Sedangkan S.M. Aryad Thawil juga 
mengembangkan ilmu keislaman di Masjid 
bersama Syekh Abdul Gani serta Syekh 
Ahmad Zaini Dahlan. Masjid adalah 
manifestasi universalisme dari sistem 
pembelajaran Islam tradisional. Tradisi kaum 
Muslim sejak masa Muhammad ialah 
cenderung menjadikan Masjid sebagai pusat 
pertemuan politik, ekonomi, dan budaya. Pada 
bagian ini, digunakan sistem bandongan, yang 
berarti pembelajaran Islam bercorak komunal. 
Semua murid mendengar dan mencatat ide-ide 
pokok ilmu syariah dan ibadah yang 
disampaikan guru mereka, lalu dihubungkan 
dengan realitas di negeri masing-masing. 

Kehadiran Syekh Mohammad Arsyad 
Thawil di Mekkah ikut diperkuat oleh 
keterangan Snouck Hurgronje. Snouck 
mengaku telah berinteraksi langsung dengan 
beberapa ulama Jawi lainnya, yang informasi 
tersebut diterimanya dari Aboe Bakar 
Djajadiningrat pada 1887. Mereka adalah 
Nawawi, Marzuq, Isma’il, Abd al-Karim, 
Arshad bin Alwan, dan Arsyad bin As’ad. 
Lebih jauh, Banten secara konsisten 
merupakan daerah yang menjadi sumber 
jamaah haji terbesar. Sebanyak 25 orang guru 
Banten bekerja di Mekkah, karena reputasi 
keilmuannya. Di antaranya, dua perempuan 
(Laffan, 2003:62-63).  
 

(Syekh Mohammad Arsyad Thawil 1851-1934. Sumber : Effendi 1983) 
 
Gelar Syekh diperoleh Mohammad 

Arsyad Thawil dari Raja Abdul Muthalib 
sejak bertugas mengurus proses ritual haji 
yang jamaahnya paling banyak datang dari 
Indonesia. Di Mekkah, Syekh Mohammad 
Arsyad Thawil menikahi perempuan setempat 
bernama Siti Chadidjah. Mereka memiliki 



134 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

anak, yaitu As’ad. As’ad menikahi Rachmah 
(Mekkah) dan Aisiyah (Banten). Keturunan 
dari Rachmah ialah Musthafa, Amriyah, 
Husen dan Arsyad. Sedangkan dari Aisiyah 
ialah Oemar (Effendi,1983:24-25). 
 
Revolusi Banten: Pertunjukan Jihad Rakyat 

Dimensi tauhid, syariah, dan ibadah 
yang dipelajari secara serius dan konsisten 
oleh Syekh Mohammad Arsyad Thawil 
selama dia tinggal di Mekkah, telah sukses 
melahirkan tiga doktrin utama Islam, yaitu 
monoteime, moralisme, dan sosialisme. 
Selama di Banten, S.M. Arsyad Thawil selalu 
menjumpai Haji Wasid dan Haji Tubagus 
Ismail untuk membicarakan persoalan Islam 
dan kolonialisme, yang kemudian berujung 
pada tragedi Geger Cilegon (Effendi, 1983:11-
48). Pada 9 Juli malam, 1888, Cilegon 
diduduki sekitar 100 orang pemberontak. 
Mereka bergerak dari rumah Haji Ishak. 
Kekerasan, pembunuhan, penyiksaan, dan 
penjarahan terjadi. Penguasa Belanda dan 
pejabat-pejabat pribumi bentukan kolonial 
menjadi sasaran kemarahan massa.  Pada 13 
Juli 1888, pemberontakan itu berhasil 
dipadamkan. Serdadu Belanda ditempatkan di 
Cilegon, pemimpin-pemimpin pemberontakan 
dikejar, ditahan dan diadili 
(Kuntowijoyo,2008:43). 

Haji Wasid, Haji Tubagus Ismail, Haji 
Abdul Gani, dan Haji Usman adalag empat 
pemimpin utama dalam pemberontakan ini. 
Sasaran pemberontakan adalah penjara untuk 
membebaskan tahanan, kepatihan, dan kantor 
asisten residen. Pejuang Geger Cilegon yang 
ditahan Belanda berjumlah sekitar 204 orang. 
94 orang dibuang ke luar Banten, 89 orang 
dihukum kerja paksa, dan 11 orang dihukum 
gantung. Mereka adalah Samidin, Taslim, 
Kamidin, Haji Mohammad Achya, Haji 
Moechid, Dulmanan, Jakaria, Haji Hamimi, 
Dengi, Oyong dan Kasar (Effendi, 1983:51-
52).  

Selain itu, Haji Jafar, Haji Arja, Haji 
Saban, Akhmad, Yahya, dan Saliman berhasil 
meloloskan diri. Sedangkan Haji Abdul Karim 
dan Haji Marjuki, dikejar pihak Belanda 
sampai ke Mekkah. Posisi Syekh Mohammad 
Arsyad Thawil dalam revolusi Banten 
termasuk kategori orang buangan. Sangat 

dimungkinkan, semangat jihadnya ditularkan 
oleh Syekh Nawawi Al-Bantani ketika di 
Mekkah dan mereka juga lahir di tanah yang 
sama: Tanara. Dalam catatan sejarah, 
kemasyhuran Nawawi dinilai pihak Belanda 
sebagai suatu hal yang membahayakan dan 
mengganggu stabilitas politik. Pemerintah 
kolonial sampai melakukan pengawasan ketat 
terhadap seluruh aktivitas Nawawi di tanah 
air (Nasution, 1992:175). Oleh sebab itu, 
murid terdekatnya harus disingkirkan dari 
masyarakat Banten. Snouck mencatat, 
delapan kali rapat persiapan pemberontakan 
dilakukan. Dan enam kali Syekh Mohammad 
Arsyad Thawil menghadirinya. Asumsi 
sementara adalah, Syekh Mohammad Arsyad 
Thawil adalah konseptor pemberontakan. 
Melihat tingginya keterlibatan kelompok Haji 
ini, Raffles mencatat : 

 
“Setiap orang Arab dari Mekkah, begitu pula orang 
Jawa yang kembali menunaikan ibadah haji di sana, 
diterima sebagai orang suci di Jawa dan sikap cepat 
percaya dari kalangan orang awam sudah 
sedemikian rupa sehingga mereka sangat sering 
menghubungkan berbagai kekuatan adialami kepada 
pribadi-pribadi yang demikian. Karenanya, tidak 
sulit bagi mereka membangkitkan Negeri untuk 
memberontak. Para ulama Muhammedan hampir 
tanpa terkecuali ditemukan paling aktif dalam setiap 
pemberontakan. Banyak dari mereka, umumnya 
keturunan campuran Arab dan orang pribumi, 
pindah dari satu negeri ke negeri lain di pulau-pulau 
bagian Timur dan umumnya karena intrik-intrik dan 
akibat desakan merekalah para pemimpin pribumi 
terhasut untuk menyerang atau membunuh orang-
orang Eropa sebagai orang kafir dan pengacau.” 
(Steenbrink, 2017:117-118). 

 
Rooff menemukan, gelar Haji dapat 

merubah persepsi manusia mengenai Islam, 
kaum muslimin, imperatif-imperatif dan 
kekuatan-kekuatannya. Dengan demikian, 
mereka menjadi milik komunitas muslim yang 
luas (global), nasional dan lokal. Sehingga, 
mereka kembali ke masyarakat asalnya 
(Martin, 2002:120-121). Bagi penulis, gelar 
ini berimplikasi pada proses  penciptaan 
ideologi, penguatan identitas serta 
penyebarluasan revolusi. 

Studi mutakhir Sartono Kartodirdjo 
menunjukkan bahwa revolusi Banten 
disebabkan tiga faktor : yaitu sosial-politik, 
sosial-ekonomi, dan sosial-kultural. Pertama, 
semakin renggangnya jarak sosial antara 



  Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-1934) Perjumpaan Ulama Banten dengan Jemaat … – Almunawar Bin Rusli || 135  

petani, elite pedesaan, elite agama, sekaligus 
pejabat kolonial bentukan Belanda. Sejak 
1808, Banten jatuh di bawah kekuasaan 
Belanda. Birokrasi legal-rasional 
menggantikan birokrasi tradisional. 
Aristokrasi tradisional yang diasingkan dari 
kekuasaan itu bergabung dengan petani, elite 
pedesaan, dan elite agama. Mereka membuat 
keresahan sosial secara endemis sepanjang 
abad 19. Keinginan mengembalikan 
kekuasaan ke tangan aristokrasi tradisional 
terlihat dalam peristiwa Sabidin beberapa 
tahun menjelang 1888. Bagi aristokrat 
tradisional Banten, Sabidin dipandang sakti, 
karena anak dari Sultan Banten yang 
diasingkan. Ketika rakyat berbondong-
bondong menghadiri masjidnya setiap Jumat, 
pemerintah kolonial akan membatasinya, 
karena dia sosok yang menentang keras sistem 
feodalisme (Kuntowijoyo,2008:43). 

Kedua, masuknya ekonomi uang dan 
tenaga kerja upahan ke tengah-tengah 
masyarakat Banten yang agraris. Dihapuskan 
tanah-tanah kerajaan dan pelayanan tenaga 
kerja untuk pejabat-pejabat kerajaan 
menimbulkan ketidakpuasan. Konflik atas 
hak-hak tanah terjadi. Negara menghapuskan 
banyak klaim atas tanah pusaka, penarikan 
pajak tanah, dan sementara itu  kerja paksa 
yang berupa kerja desa dan kerja pemerintah 
berjalan terus. Beban petani semakin berat 
(Kuntowijoyo,2008:44).  

Peristiwa ini sejalan dengan tesis Reid  
bahwa kunci pokok sistem sosial Asia 
Tenggara adalah kontrol terhadap manusia. 
Tanah tersedia berlimpah namun tidak dapat 
dikuasai. Masyarakat dipertautkan oleh 
ikatan-ikatan vertikal dan kewajiban antar 
manusia atas utang mereka. Sistem 
perbudakan di Asia Tenggara lebih didasarkan 
pada kerja wajib untuk kepentingan majikan. 
Sistem perhambaan yang merupakan bagian 
dari perbudakan muncul dari pola dasar lebih 
luas dan dalam situasi tertentu mengambil 
peran utama di bidang ekonomi dan politik. 
Mereka adalah komoditas sekaligus manusia, 
dieksploitasi tapi juga diyakini tetap setia, 
derajatnya rendah tapi bisa menjalin 
hubungan yang akrab (Reid, 2004:248-249). 

Ketiga, bangkitnya kembali agama 
yang oleh otoritas kolonial dianggap sebagai 
kekuatan politik. Pada akhir abad 19, muncul 
persaudaraan-persaudaraan sufi, pesantren,  

dan kelompok haji. Pemerintah kolonial 
mencurigai adanya konspirasi antara elite 
agama dan petani. Mereka merasa terancam 
atas kehadiran kelompok Haji yang membawa 
arus militan dari ortodoksi agama dan 
terkontaminasi oleh cita-cita politik Pan-
Islam (Kuntowijoyo, 2008:44). Tarekat 
Qadiriyah wa Naqsyabandiyah memainkan 
peran kunci dalam pemberontakan petani 
Banten pada tahun 1888. Banten diasosiasikan 
secara dekat dengan militansi Islam. Model 
tarekat ini menyediakan suatu jaringan 
komunikasi dan suatu mata rantai yang 
memungkinkan dilakukannya mobilisasi 
massa. Dalam konteks Banten, tarekat 
terhubung aktif dengan kebijakan raja, 
kekuatan magis dan legitimasi politik 
(Bruinessen, 2015:328-331).  

Tarekat Syathariyyah yang dibawa 
Syaikh Abd Al-Muhyi ke Banten juga 
memegang pengaruh penting. Hal ini 
disebabkan akibat meningkatnya kontak 
antara Kesultanan Banten dan Timur Tengah 
sejak paruh pertama abad ke-17 (Azra, 
2002:107-108). Al-Muhyi adalah murid Abd 
Al-Ra’uf Al-Sinkili. 

Sebagai benteng Islam kharismatik, 
dapat dikatakan bahwa Mekkah telah berhasil 
memberikan indoktrinasi sekaligus inspirasi 
bagi golongan Syekh dan Haji untuk 
melakukan pertunjukan jihad rakyat di 
Banten. Keterhubungan aktif antara 
pemikiran agama di Mekkah dengan 
pergerakan di Indonesia (Banten) dalam 
argumentasi penulis diakibatkan oleh tiga 
faktor utama.  Pertama; adanya kesadaran 
eskatologis. Kesadaran ini mengacu kepada 
pemahaman total terhadap kehidupan setelah 
kematian. Para ulama dan petani melihat 
Banten sedang dalam kondisi rusak parah dan 
dikendalikan para orang Kafir Eropa. 
Kesadaran ini melahirkan nalar bahwa 
kekerasan bukan sebagai tindakan agresi 
melainkan upaya penyelamatan dan 
penebusan dosa sosial. Mereka meyakini 
bahwa kematian yang diperoleh melalui 
proses jihad bisa mengantarkan mereka ke 
dalam syurga Allah SWT. Sehingga, mereka 
dapat  menikmati kehidupan baru yang abadi, 
bebas dari kejahatan manusia. 

Kedua; adanya tindakan etis. Ulama 
dan petani Banten sudah terbiasa berinteraksi 
berdasarkan aturan hukum Islam dan hukum 



136 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

adat. Kedua hukum tersebut saling 
menguatkan dan kemudian menjadi norma 
publik. Sehingga, dampak dari interaksi ini 
senantiasa mengacu kepada hati nurani 
individu sekaligus ikatan solidaritas komunal. 
Oleh sebab itu, dalam pandangan mereka, 
sistem kolonialisme Belanda merupakan 
bentuk kejahatan kemanusiaan yang dengan 
sadis membunuh kebebasan, keadilan dan rasa 
persaudaraan rakyat Banten yang ditindas.  

Tindakan etis terungkap dalam 
hukum perjanjian yang dibuat oleh pihak 
Ulama dan petani di Banten yang pada 
dasarnya berisi tentang kesepakatan untuk 
saling membantu dalam soal politik, ekonomi 
hingga agama. Hukum perjanjian ini 
prinsipnya mengikat dan mewajibkan. Karena, 
mereka berpatokan pada kenyataan. Dalam 
konteks revolusi Banten atau Geger Cilegon 
ini, sangat mungkin tindakan etis di atas 
hanya dapat diketahui melalui kontak intuitif 
langsung antara Ulama dengan petani. 
Tindakan etis dalam Islam diyakini pada 
puncaknya akan menghasilkan kebahagian 
dunia dan akhirat. 

Ketiga; adanya refleksi mistis. Ulama 
dan petani di Banten memiliki suatu penilaian 
identitas Islami yang sangat militan yakni 
menjadi orang Banten maka wajib hukumnya 
menjadi orang Muslim. Ketika sudah menjadi 
Muslim resmi, maka pada praktik kehidupan 
sehari-hari, mereka akan rajin mengerjakan 
ritual-ritual dalam Islam seperti mengucapkan 
dua kalimat syahadat, sholat, zakat, puasa, 
dan haji.  

Dalam konteks ini, sangat 
dimungkinkan, bahwa para ulama termasuk 
Syekh Mohammad Arsyad Thawil 
memanfaatkan tarekat Qadiriyah wa 
Naqsyabandiyah untuk mendidik golongan 
petani mengerjakan ibadah bermuatan nilai 
muhasabah (introspeksi diri) melalui fikr. Di 
dalam mengerjakan ibadah itu, petani juga 
didorong untuk melakukan mukasyafah 
(pembukaan tabir) dengan Tuhannya melalui 
dzikir. Setelah itu, para petani juga 
mengerjakan muraqabah (pengawasan diri) 
dengan Tuhannya melalui suluk. Ketiga 
proses dalam ibadah ini kemudian membentuk 
persaudaraan mistis. 

 

Menjadi Orang Minahasa 

Akibat terlibat dalam pemberontakan 
petani Banten 1888 (Geger Cilegon), Syekh 
Mohammad Arsyad Thawil diasingkan 
pemerintah kolonial di penjara Betawi lalu 
dipindahkan ke Manado. Sebelum tiba di 
Manado, Syekh Mohammad Arsyad Thawil 
awalnya berada di Kema, Minahasa. Di masa 
pertengahan abad ke-19, Kema dijadikan 
sebagai salah satu alat politik untuk 
menjalankan perjanjian Belanda-Inggris 
sebagai bandar bebas. Daerah ini kemudian 
dijadikan sebagai entrepot menuju Manado 
dan Maluku di abad ke-19 (Ichsan,2017:56).  

Pada 1903, Van Kol berkunjung ke 
Manado dan menulis pertemuannya dengan 
narapidana dari Banten di penjara Manado. Di 
antaranya, Haji Abdul Karim, Haji 
Muhammad Asnawi, Haji Djafar, Haji 
Mardjaya, Haji Ramidin, dan Haji Mohammad 
Arsyad Thawil (Kembuan, 2016). Selepas dari 
penjara Manado, Syeikh Mohammad Arsyad 
Thawil akhirnya dipindahkan ke Airmadidi, 
distrik Tonsea, Minahasa pada usia 37. 
Selama di Airmadidi, S.M. Arsyad Thawil 
menjadi tahanan daerah dan gerak geriknya 
sangat dibatasi. Melalui busana khas haji, 
S.M, Arsyad Thawil rajin berdakwah 
dikalangan masyarakat Muslim di Minahasa 
meskipun mereka tergolong minoritas. 

Dia dikenal sebagai ulama yang lebih 
mengedepankan dialog kultural daripada 
penghakiman iman. Di daerah ini, dia menikah 
dengan seorang perempuan Kristen bernama 
Magdalena Runtu (Tarhimah). Magdalena 
memiliki seorang anak perempuan bernama 
Maria (Maryam). Keduanya dijadikan muallaf 
(Effendi, 1983:19).  

Sampai sekarang, belum ada sumber-
sumber akurat yang menjelaskan tentang 
keturunan dari istri keduanya ini. Keterangan 
publik sementara adalah tidak ada pewaris 
biologis Thawil dari Magdalena.  Syekh 
Mohammad Arsyad Thawil tinggal di 
Airmadidi kurang lebih selama 46 tahun di 
tengah Jemaat Kristen Protestan.Pergaulan 
S.M. Arsyad Thawil dengan Tan Tjien Bie 
merupakan awal episode dari perjumpaan-
perjumpaan yang kolaboratif antara Ulama 
bersama Kapitein Tionghoa.  



  Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-1934) Perjumpaan Ulama Banten dengan Jemaat … – Almunawar Bin Rusli || 137  

Perjumpaan kolaboratif ini merujuk 
pada relasi pengetahuan dan kuasa selama 
masa kolonial. Tan Tjien Bie berlatar 
belakang pengusaha dan resmi diangkat 
menjadi Kapitein Tionghoa Manado pada 
1913 dan berhenti pada 1916 (Kojongian, 
2019). 

Pada 1912, berdasarkan besluit 
pemerintah Belanda, Syekh Mohammad 
Arsyad Thawil diangkat menjadi Penghoeloe 
Landraad sekaligus bertindak sebagai guru 
agama Islam di Minahasa (Pinontoan, 2019). 
Kapitein Tan Tjien Bie sangat terkesan 
dengan kepribadian Syekh Mohammad 
Arsyad Thawil. Mereka berkawan dalam 
semangat kemanusiaan dan Kapitein inilah 
yang membantu S.M. Arsyad Thawil untuk 
pindah dari Airmadidi ke Manado. Pinontoan 
mencatat, sejak di Manado, dia giat 
melakukan dakwah di bidang pendidikan 
untuk masyarakat Muslim lokal.  

Pada Agustus 1923, Sarekat Islam 
melaksanakan Nationaal Congres Celebes 
Manado. Saat itu, Syekh Mohammad Arsyad 
Thawil bertemu langsung dengan HOS 
Tjokroaminoto dan kemudian diangkat 
menjadi Adviseur Hoofd Bestuur Locaal 
Sarekat Islam Manado.Kongres tersebut 
dihadiri oleh perwakilan dari Bolaang 
Mongondow, Gorontalo, Parigi dan Palu. 
Selain itu, hadir juga Perserikatan Celebes 
Minahasa, etnis Arab, Cina, dan Jawa. Dalam 
konteks ini, penulis berargumentasi bahwa  
Tan Tjien Bie telah berbagi pengetahuan 
topografi wilayah Muslim dan demografi 
masyarakat Muslim terhadap Syekh 
Mohammad Arsyad Thawil. Sehingga, kuasa 
dakwah dapat tercapai. 

Relasi pengetahuan dan kuasa dapat 
terjalin harmonis, karena sangat 
dimungkinkan disebabkan dua faktor. 
Pertama; “kerjasama niaga” di Airmadi di 
sebagai pusat perdagangan strategis, karena 
posisinya berada diantara jalur pelabuhan 
Manado dan pelabuhan Kema pada awal abad 
ke-20. Sehingga, Airmadidi menjadi tempat 
persinggahan atau transaksi jual beli. 
Kebijakan pemerintah kolonial terhadap etnis 
Arab-China dalam hal izin interaksi niaga di 
Minahasa juga merupakan alasan mendasar.  

Kedua, memori niaga. Ricklefs 
menemukan bahwa pada pertengahan abad ke-
17, pelabuhan Banten menjadi jalur 

perdagangan internasional semua bangsa 
seperti Persia, India, Siam, Vietnam, Filipina, 
Jepang dan terutama memberikan akses besar 
kepada China. Etnis China-Tionghoa pula 
yang pertama kali memperkenalkan tebu 
kepada Kerajaan Banten pada 1620-an. 
Sehingga,  daerah itu sejahtera dan makmur 
(Ricklefs, 2005:181). Jika dilacak pada akhir 
abad ke-16, sejak armada Cornelis de 
Houtman mendarat di Banten 1596, mereka 
terkesima saat menyaksikan komunitas 
Tionghoa telah mengakar kuat di wilayah 
tersebut dan memiliki hubungan baik dengan 
penduduk setempat. Jumlah Tionghoa di 
Banten pada 1600 diperkirakan telah 
mencapai sekitar 3000 orang. Selain itu, 
penting dicatat juga,  sebagian besar dari 
mereka adalah Cina-Muslim. Denys Lombard 
menyatakan, kaum peranakan Tionghoa 
memiliki peran besar dalam perkembangan 
Islam dan nasionalisme Indonesia. 

(Makam Syekh Mohammad Arsyad Thawil  
Sumber: Koleksi Pribadi 2019) 

 

Menghadap Allah Di Kota 1000 Gereja 

Tujuan dari kebijakan pembuangan 
adalah memutuskan hubungan mereka dengan 
tempat asalnya. Hal ini disebabkan mereka 
memiliki pengetahuan dan kuasa untuk 
menciptakan gerakan perlawanan. Pemerintah 
kolonial Belanda juga menghendaki 
sebagaimana disebut Pluvier “The Indies 
goverment just let inmates die, go insane or be 
broken”. Artinya menjadi gila, kehilangan 
harapan dan mati perlahan-lahan. Namun, 
Graffland mencatat;  
 

“Orang-orang buangan itu kehilangan banyak hal 
walau relatif banyak mengecap kebebasan. Di sini 
mereka tidak meninggalkan kebiasaan lama (dakwah 
Islam) dan berusaha untuk hidup sebaik mungkin. 
Mereka lebih maju dalam hal industri kerajinan 
dibandingkan kebanyakan orang 
Minahasa.”(Kembuan, 2016).  



138 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

Nalar historis dari memori niaga yang 
telah dijelaskan sebelumnya, sangat 
dimungkinkan merupakan faktor yang 
membuat Syekh Mohammad Arsyad Thawil 
lebih mudah diterima oleh Etnis China-
Tionghoa di Manado. Pada Senin, 19 Maret 
1934, Syekh Mohammad Arsyad Thawil, 
meninggal dunia di Kampung Kumaraka, 
dalam usia 83 akibat penyakit sesak napas dan 
sangat dimungkinkan jantung. Kampung 
Kumaraka terletak di kawasan dataran rendah 
Tikala, berpenduduk padat, dan dihuni oleh 
mayoritas Kristen Protestan. Jenazahnya 
dimakamkan di Pekuburan Islam 
Lawangirung, Manado, berdampingan makam 
Gusti Ratu Sekar  Kedaton, yang merupakan 
permaisuri Sri Sultan Hamengkubuwono V. 
Bagi Jemaat Kristen Minahasa, Syeikh 
Mohammad Arsyad Thawil adalah Orang 
Kawanua.     

 
PENUTUP  

Studi ini menunjukkan, peran utama 
ulama senantiasa terletak pada dimensi 
pemikiran agama dan pergerakan sosial. Ada 
tiga doktrin pokok yang dipelajari Syeikh 
Mohammad Arsyad Thawil di Mekkah, yaitu 
tauhid, syariah, dan ibadah. Pada kemudian 
hari, ajaran Islam yang dia dapatkan melalui 
Syeikh Abdul Gani Bima, Syeikh Ahmad 
Zaini Dahlan, dan Syeikh Nawawi al-Bantani 
di Mekkah, ternyata mampu menghadirkan 
revolusi Banten di Indonesia melalui tiga 
jaringan: kesadaran eskatologis, tindakan etis, 
dan refleksi mistis. Snouck mencatat, Mekkah 
dengan koloni Jawah yang berkembang benar-
benar merupakan jantung kehidupan agama 
kepulauan Hindia Timur yang darinya banyak 
pembuluh nadi memompakan darah segar 
dengan kecepatan yang terus meningkat ke 
seluruh tubuh penduduk Muslim Indonesia 
(Laffan, 2011:167).  

Mayoritas murid-murid dari Syekh 
Mohammad Arsyad Thawil sekarang banyak 
tersebar di Perkampungan Komo Luar, 
Manado. Mereka sudah menjadi warga resmi 
Sulawesi Utara. Secara umum, mereka masih 
memakai nama, marga, bahasa, busana, tata 
krama, dan benda-benda yang berkaitan 
dengan tradisi Banten dalam kehidupan 
sehari-hari. Salah satu muridnya yang 

terkenal, Habib Alwi Bin Abdurrahman Bin 
Smith, yang memiliki keturunan dari 
Hadhramaut. Masjid bernama Syekh 
Mohammad Arsyad Thawil pun berdiri sejak 
1932 di perkampungan tersebut. 
 

UCAPAN TERIMA KASIH  

Pertama, penulis mengucapkan 
terima kasih kepada Nico J.G. Kaptein, 
Delmus Puneri Salim,  Alex John Ulaen dan 
Nono S.A. Sumampow, yang telah 
memberikan dorongan, bimbingan, sekaligus 
arahan sehingga penelitian sejarah ini dapat 
dilakukan untuk memperluas kajian Islam di 
Asia Tenggara dan bagi keilmuan yang lebih 
luas mengenai dunia Muslim. Kedua, penulis 
mengucapkan terima kasih kepada Institut 
Agama Islam Negeri (IAIN) Manado yang 
telah memberikan dukungan dalam bentuk 
moril dan materil,  sehingga penelitian sejarah 
ini tidak terasa berat. Ketiga, penulis 
mengucapkan terima kasih kepada Jurnal 
Redaksi Jurnal Al Qalam Balai Litbang 
Agama Makassar yang berkenan menerbitkan 
artikel penelitian sejarah ini, sehingga bisa 
dibaca oleh masyarakat luas.     
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Azra, Azyumardi. 2002. Historical Islam: 
Indonesian Islam in Global and Local  
Perspective, Bandung: Mizan. 

Azra, Azyumardi. 2013. Jaringan Ulama 
Timur Tengah dan Kepulauan 
Nusantara Abad  XVII & XVIII, Jakarta: 
Kencana Press. 

Bruinessen, Martin van. 2015. Kitab Kuning, 
Pesantren dan Tarekat, Yogyakarta: 
Gading Press. 

Burhani, Ahmad Najib. 2016. The 
Muhammadiyah’s Attitude to Javanese 
Culture in 1912-1930: Appreciation and 
Tension,Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 

Burhanudin, Jajat.2012.Islamic Knowledge, 
Authority and Political Power: The 
Ulama in Colonial Indonesia, Bandung: 
Mizan. 



  Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-1934) Perjumpaan Ulama Banten dengan Jemaat … – Almunawar Bin Rusli || 139  

de Jonge, Christiaan. et.al 2008. How 
Christianity Obtained A Central 
Position in Minahasa Culture and 
Society in Jan Sihar Aritonang and Karel 
Steenbrink (Editors), A History of 
Christianity in Indonesia, Leiden-
Boston:Brill. 

Effendi, Yoesoef.1983.Riwayat Hidup Kiyai 
H. Mas Muchammad Arsyad 
Thawil,Jakarta : Al-Chasanah. 

Fawaid, Achmad. Perjumpaan Etis Dengan 
Wajah Yang Lain, Jurnal Poetika Vol. I 
No. 2, Desember 2013. 

Gottschalk, Louis. 1985. Understanding 
History: A Primer of Historical Method, 
Jakarta: UI Press. 

Kembuan, Roger. 2016. Bahagia di 
Pengasingan: Kehidupan Sosial 
Budaya Masyarakat Buangan di 
Kampung Jawa Tondano, Tesis 
Universitas Gadjah 
Mada.http://etd.repository.ugm.ac.id/ 

Kojongian, Adrianus. 2019.Kapitein Tionghoa 
di Manado. adrianuskojongian.com 

Kuntowijoyo, 2008. Historical Explanation, 
Yogyakarta : Tiara Wacana. 

Laffan, Michael. 2011. The Makings of 
Indonesian Islam, Princeton: Princeton 
University Press. 

Laffan, Michael.2003.Islamic Nationhood and 
Colonial Indonesia: The Umma Below 
the Winds, London: Routledge. 

Langlois & Seignobos, 2015. Introduction to 
The Study of History, Yogyakarta: 
Indoliterasi. 

Martin, Richard C.  (Ed). 2002. Approaches to 
Islam in Religious Studies, Surakarta: 
Muhammadiyah University Press. 

Nasution, Harun (Ed). 1992. Ensiklopedi Islam 
Indonesia,Jakarta: Djambatan Press. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Niam, Khoirun. The Discourse of Muslim 
Intellectuals and Ulama in Indonesia : 
A Historical Overview, Journal of 
Indonesian Islam, Vol 04, No 02, 
December 2010. 

Nur Ichsan A. Muhammad, 2017. Pelabuhan 
Kema dan Jaringan Muslim Nusantara 
Abad XX, Laporan Penelitian Balai 
Pelestarian Nilai Budaya Sulawesi 
Utara. 

Pinontoan, Denni H.R. 2019. Syekh Mas 
Mohammad Arsyad Thawil: Hadji 
Banten di Manado. 
www.katanisme.com. 

Reid, Anthony. 2004. Sejarah Modern Awal 
Asia Tenggara, Jakarta: LP3ES. 

Ricklefs, M.C. 2005.Sejarah Indonesia 
Modern 1200-2004, Jakarta: Serambi 
Press. 

Steenbrink, Karel. 2017. Dutch Colonialism 
and Islam in Indonesia: Conflict and 
Contact 1596-1950, Yogyakarta: 
Gading Press. 

Stockdale, John Josep. 2017. The Island of 
Java,Yogyakarta: Indoliterasi. 

Thorn, William. 1815. Memoirs of The 
Conquest of Java: With The Subsequent 
Operations of British Forces in The 
Oriental Archipelago, London: White 
Hall. 

Vlekke, Bernard H.M. 2016. Nusantara: A 
History of Indonesia, Jakarta: Gramedia 
Press. 

Weber, Max. 2012. Sosiologi Agama: A 
Handbook, Yogyakarta: IRCiSoD. 

Weichart, Gabriele. 2004. Identitas Minahasa, 
Jurnal Antropologi Indonesia Vol.74.  

  



140 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

 
 


