SYEKH MOHAMMAD ARSYAD THAWIL 1851-1934:
PERJUMPAAN ULAMA BANTEN DENGAN JEMAAT KRISTEN MINAHASA

SYEKH MOHAMMAD ARSYAD THAWIL 1851-1934:
THE ENCOUNTER OF BANTEN ‘ULAMA’ WITH MINAHASAN CHRISTIANS

Almunawar Bin Rusli
Institut Agama Islam Negeri Manado
Jalan Dr. S .H. Sarundajang Kompleks Ring Road I Manado
Email: almunauwar .binrusli@iain-manado.ac.id

Naskah diterima tanggal 6 April 2020, Naskah direvisi tanggal 29 Mei 2020, Naskah disetujui tanggal 9 Juni 2020

Abstrak

Ulama dapat dilihat sebagai mereka yang memiliki karya intelektual dan melibatkan diri dalam
memberikan arahan dan bimbingan kepada masyarakat mereka saat berafiliasi atau memiliki
hubungan dengan lembaga tertentu. Pertarungan ulama dalam sejarah kolonialisme Indonesia terjadi
melalui kesadaran eskatologis, tindakan etis dan refleksi mistis. Syekh Mohammad Arsyad Thawil
adalah salah satu ulama penting pada kasus ini. Dia lahir di Tanara, Banten 1851 dan meninggal di
Lawangirung, Manado 1934. Syeikh Mohammad Arsyad Thawil belajar Islam pada tiga orang guru:
Syekh Abdul Gani Bima, Syekh Ahmad Zaini Dahlan dan Syekh Nawawi Al-Bantani. Dia tinggal
di Mekkah dari 1868-1873 dan terlibat dalam pemberontakan petani Banten 9-13 Juli 1888. Pertama,
sejak 1808 Banten jatuh di bawah kekuasaan Belanda. Birokrasi kolonial menghancurkan birokrasi
tradisional. Kedua, dihapuskan tanah pusaka, penarikan pajak, dan kerja paksa. Ketiga, kemunculan
gerakan sufi, pesantren dan kelompok haji yang membentuk ideologi Pan-Islam. Ketika diasingkan
di Airmadidi, Minahasa 1888, dia menikah dengan perempuan Kristen bernama Magdalena Runtu.
Pada 1912, Syekh Mohammad Arsyad Thawil menjadi Penghoeloe Landraad serta guru agama Islam
di Minahasa. Pada 1923, Syekh Mohammad Arsyad Thawil menjadi Adviseur Hoofd Bestuur Locaal
Sarekat Islam Manado. Salah satu muridnya di Manado adalah Habib Alwi Bin Abdurrahman Bin
Smith. Pergerakan dakwah Syeikh Mohammad Arsyad Thawil dibantu Kapiten Tan Tjin Bie.
Sehingga, Islam dan Tionghoa memiliki relasi pengetahuan dan kuasa karena unsur kerjasama niaga
dan memori niaga.

Kata Kunci: syekh mohammad arsyad thawil, banten, minahasa
Abstract

the Ulama can be discerned as those who have an intellectual work and engange themselves in giving
direction and guidance to their society while being affiliated or having relations with certain
institution. The fight of ‘Ulama’ in the history of Indonesian colonialism took place through
eschatological awareness, ethical action and mystical reflection. Syeikh Mohammad Arsyad Thawil
is one of the important Ulama in this case. He was born in Tanara, Banten 1851 and died in
Lawangirung, Manado 1934. Syekh Mohammad Arsyad Thawil studied Islam on three teachers:
Syeikh Abdul Gani Bima, Syeikh Ahmad Zaini Dahlan and Syeikh Nawawi Al-Bantani. He lived in
Mekkah from 1868-1873 and was involved in the Banten peasant uprising 9-13 July 1888. First, since
1808 Banten fell under Dutch rule. Colonial bureaucracy destroys traditional bureaucracy. Second,
abolition of inheritance, tax collection and forced labor. Third, the raises of sufi movements,
pesantren and pilgrimage groups that formed the Pan-Islamic ideology. When exiled at Airmadidi,
Minahasa 1888, he married with Christian woman named Magdalena Runtu. In 1912, Syeikh
Mohammad Arsyad Thawil became Penghoeloe Landraad and a teacher of Islamic religion in
Minahasa. In 1923, Syeikh Mohammad Arsyad Thawil became Adviseur Hoofd Bestuur Locaal
Sarekat Islam Manado. One of his students in Manado was Habib Alwi Bin Abdurrahman Bin Smith.
The da’wah movement of Syeikh Mohammad Arsyad Thawil was supported by Kapiten Tan Tjin Bie.
Thus, Islam and Tionghoa have relations of knowledge and power because of cooperation of
commerce and memory of commerce.

Keywords: syekh mohammad arsyad thawil, banten, minahasa

Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-1934) Perjumpaan Ulama Banten dengan Jemaat ... — Almunawar Bin Rusli' | 129



PENDAHULUAN

asa pemerintahan Sultan Ageng
Tirtayasa (1651-1683) adalah
zaman keemasan Kerajaan Banten.

Dia  memiliki suatu armada  yang
mengesankan yang dibangun menurut model
Eropa. Pada masa ini, Banten diperkirakan
mengalami pertumbuhan jumlah penduduk
dari sekitar 150.000 jiwa menjadi sekitar
200.000 jiwa diakhirinya kekuasaannya
(Ricklefs,2005:180-181). Banten dulu adalah
pelabuhan yang bebas dan terbuka bagi
perdagangan  semua  bangsa. Namun,
perdagangan itu dimonopoli Belanda ketika
Sultan Agung berkuasa pada 1683. Mercka
mendirikan Fort Spielwijk untuk menghalangi
masuknya pedagang lain. Usaha ini
menimbulkan  kekecewaan  besar  dan
menambah kebencian masyarakat lokal.
Walaupun begitu, rantai perbudakan kolonial
justru semakin kuat dan pada 1742 rakyat
Banten dikalahkan. Perdagangan lada adalah
yang paling penting di sini, daerah Lampung
termasuk pembayar upeti terbesar kepada
Banten (Thorn,1815:282-283).

Setelah blokade atas pelabuhan
Banten ditaklukkan, orang Belanda berhasil
mengontrol laut Jawa. Armada Inggris pun
diserbu di beberapa titik dan tujuh kapal
tertawan. Yang lain mundur ke India.
Sehingga, Raja James memprotes keras
kepada duta besar Belanda di London. Karena
ini merupakan peristiwa berdarah dalam
sejarah persaingan komersial yang tidak
mengenal belas kasihan (Vlekke, 2016:132).

Sistem pemerintahan feodal sangat
menindas rakyat. Pemimpin pribumi pun
menjalankan sistem yang sama sehingga tidak
ada pengawasan. Kerja paksa yang dilakukan
orang-orang Banten dalam membangun
markas dan jalan membuat mereka harus
membiarkan tanah-tanah pusaka dirampas,
mereka mengungsi ke hutan dan memulai
perlawanan. Perpindahan penduduk sampai
perlakuan kasar terhadap orang Banten
menyebabkan kerajaan Banten hancur.
Mereka sangat membenci kolonialisme dan
tidak percaya pada orang Eropa. Semangat ini
terus dikobarkan oleh para pemuka agama
(Vlekke, 2016:285-286).

130 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

Peristiwa dari abad ke-17 di atas terus
berlanjut, hingga memasuki abad ke-19.
Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-
1934) termasuk salah seorang dari para
pemuka agama tersebut. Studi Mansurnoor
menjelaskan, peran ulama senantiasa berakar
kuat dalam kehidupan keagamaan dan sosio-
politik umat Islam. Noor merujuk kepada
karakter dinamis keberadaan ulama dan
menunjukkan, bahwa mereka menyadari
posisinya yang strategis dalam struktur desa
yang membuat mereka beradaptasi pada
berbagai situasi baru melalui diskursus bahasa
Islam kontemporer yang bisa diterima secara
luas (Burhanudin,2012:4-5).

Pocock merumuskan ekspresi ide-
pemikiran agama saling berhubungan
sekaligus mempengaruhi dengan realitas
politik, ekonomi dan budaya. Reformulasi
Islam oleh ulama yang berlangsung terus-
menerus menandai keterlibatan mereka dalam
pembentukan  humanisme  sipil  (civic
humanism) dalam politik Indonesia. Dengan
memobilisasi tradisi, ulama secara sadar
berpartisipasi dalam diskusi tersebut dengan
berkonsentrasi pada  persoalan-persoalan
publik masyarakat Indonesia (Burhanudin,
2012:9-10).

Studi ini menekankan pada sejarah
pemikiran keagamaan dan pergerakan sosial
Syekh Mohammad Arsyad Thawil yang relatif
terabaikan dalam kajian-kajian kesejarahan
terdahulu. Saya berargumen, periode kolonial
mempunyai arti penting bagi eksistensi ulama
Indonesia. Periode ini, faktanya mampu
mendorong para ulama untuk membuat
kelompok khusus yang berbeda dari penghulu,
karena mereka dipandang sebagai pegawai
kolonial yang kurang memiliki militansi
terhadap ajaran-ajaran dasar Islam. Mereka
cenderung memanfaatkan bahasa agama yang
eksklusif dan sikap sosial yang inklusif.

Studi ini dimaksudkan untuk
memberikan penjelasan historis terkait tiga
hal pokok. Pertama; apa doktrin pemikiran
Islam yang dipelajari Syekh Mohammad
Arsyad Thawil di Mekkah. Kedua; mengapa
doktrin  tersebut menimbulkan revolusi
Banten. Ketiga; mengapa relasi pengetahuan
dan kuasa Syekh Mohammad Arsyad Thawil



dengan Kapitein Tan Tjin bie, saat berada di
Minahasa dapat terjalin harmonis.

TINJAUAN PUSTAKA

Studi ini menggunakan istilah
perjumpaan (encounter) yang sesuai dengan
etika Levinasian. Bagi Levinas, perjumpaan
dengan orang lain ini adalah momen paling
primordial di dalam kehidupan. Selain
kehadirannya menuntut tanggung jawab
pribadi, kehadiran orang lain juga membuat
pribadi menemukan identitas dan keunikan.
Bertanggung jawa  membuat  pribadi
menemukan  ke-aku-an  diri.  Levinas
memahami bahwa perjumpaan dengan orang
lain memiliki pengalaman transendensi.
Kemuliaan dari Yang-Tak-Terhingga.
Tanggung jawab dalam proses perjumpaan
bersifat relasi asimetri bukan resiprositas.
Levinas tidak melihat tanggung jawab dari
dua arah. Hakekat pribadi adalah bertanggung
jawab tanpa mengharapkan kembali (Fawaid,
2013:132).

Bagi Levinas, orang lain adalah
pembuka horizon keberadaan manusia.
Levinas menawarkan perjumpaan etis.
Perjumpaan  yang  dimaksud  adalah
perjumpaan dengan orang lain. Status
ontologis dari orang lain adalah memiliki
kesatuan  fisik-psikis = secara  universal
sekaligus partikular. Orang lain termasuk
pribadi yang berhak atas keluhuran
martabatnya. Orang lain juga bisa berarti
mereka yang hendak kita rengkuh seutuhnya,
mereka yang kita bayangkan sebagai objek
yang dapat kita pahami alteritasnya. Bagi
Levinas, orang lain selalu ada di luar
inteligibelitas ego. Orang lain adalah sesuatu
yang eksterior, transenden, yang melampaui
kesadaran dan dunia ego (Fawaid, 2013 :133).

Dengan demikian, perjumpaan dan
mengandaikan adanya dua pihak yang setara
atau sederajat berjumpa secara seimbang baik
dalam arti fisikal dan konseptual. Manusia
selalu berjumpa dalam totalitasnya sebagai
individu maupun kelompok. Di dalam
perjumpaan akan muncul integrasi juga
dikotomi pemikiran dan perbuatan. Maka
dialog eksistensial adalah etika yang mesti
ditempuh.

Selanjutnya, Ulama berawal dari Alim
yang didefiniskan sebagai manusia yang
memiliki keahlian dalam pengetahuan dan

pengalaman Islam. Karakteristik utama dari
Ulama adalah bersifat religius-sosialistik
(Niam, 2010:293). Ulama dalam studi ini
menggunakan paradigma Weberian yakni
charismatic leader. Weber menggunakan
istilah karisma untuk menjelaskan bahwa
pemimpin  diberkahi oleh kemampuan
metafisika. Karisma adalah daya tarik
seseorang yang tidak bisa dibeli dengan
apapun karena substansinya dari Tuhan yang
mutlak. Otoritas karismatik merupakan rezim
yang paling bertahan lama karena pemimpin
dianggap tidak dapat salah dan tindakan apa
pun terhadapnya akan dianggap sebagai
kejahatan terhadap pengikutnya. Para
pemimpin karismatik akhirnya
mengembangkan kultus kepribadian yang
sering kali bukan karena perbuatan mereka
sendiri. Otoritas pemimpin karismatik dalam
konteks agama membutuhkan keyakinan yang
militan bahwa pemimpin itu telah menyatu
dengan Allah. Jika keyakinan ini hancur, maka
otoritas pemimpin karismatik dapat memudar
dengan cepat. Weber melihat otoritas
karismatik menciptakan intersubjektivitas
(Weber, 2012:38-39).

Terakhir, Minahasa adalah sebuah
daerah di Sulawesi Utara. Istilah Minahasa,
pertama kali muncul di catatan Belanda pada
tahun 1789 dan hanya mengacu pada dewan
kepala desa (landraad). Baru sekitar tahun
1820 istilah tersebut mengandung arti
geografis atau etnis saat digunakan dalam
masa kolonial, landstreek van Manado. Asal
etimologis kata Minahasa umumnya merujuk
pada sumber linguistik yaitu mina-esa , ma-
esa , maha-esa. Semua mengacu pada
penyatuan kelompok-kelompok yang
sebelumnya terpisah secara kultural dan
linguistik, pada proses menjadi satu
(Weichart,2004:61)

Hal ini terjadi dalam masa kolonial
Belanda. Secara administrasi, mereka
berusaha keras untuk mendukung dan
mempercepat proses penyatuan tersebut demi
kepentingan pengusaha dan  misionaris.
Mereka ingin menyatukan semua suku agar
dapat membentuk stabilitas sosial. Stabilitas
sosial dapat tercipta jika adanya loyalitas
komunal dimana masyarakat lokal tetap
dijadikan bagian penting dalam merumuskan
kebijakan-kebijakan pemerintahan di
Minahasa. (Weichart, 2004:62).

Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-1934) Perjumpaan Ulama Banten dengan Jemaat ... — Almunawar Bin Rusli' | 131



Dampak eksternal yang paling kuat
dalam  proses pembentukan identitas
Minahasa datang dari Gereja Protestan seiring
dengan usaha mereka untuk menyebarluaskan
agama Kristen. Saat ini, mayoritas penduduk
Minahasa beragama Kristen dan di antara
berbagai kongregasi yang ada, GMIM (Gereja
Masehi Injili di Minahasa) adalah yang
terbesar. Konstruksi identitas, baik di tingkat
individu maupun kolektif, adalah proses
dialektik antara mengenali kesamaan dan
perbedaan, dan sebagai akibatnya, antara
inklusi dan eksklusi (Weichart,2004:62).
Agama telah memainkan peran yang besar
dalam proses ini karena Minahasa menjadi
benteng Kristen di negara yang didominasi
Muslim.

Mayoritas penduduk Minahasa adalah
Kristen Protestan dengan populasi sekitar
795.284 jiwa. Minahasa sendiri berhasil
mengalami proses Kristenisasi radikal sejak
hadirnya misionaris Jerman yaitu J.G.
Schwarz dan J.F. Riedel (1831 hingga awal
1860-an). Pekerjaan mereka membawa banyak
berkah. Ribuan orang Minahasa meminta
dibaptis (de Jonge,2008:419).

METODE PENELITIAN

Sejarah didefinisikan sebagai suatu
kajian sistematis berdasarkan prinsip dan
aturan filosofis untuk menghimpun dokumen
kesejarahan. Dokumen itu kemudian dinilai
dan diuji secara kritis agar ditemukan suatu
sintesis. Gottschalk mendefinisikan metode
sejarah sebagai suatu proses ilmiah untuk
menelusuri  konsistensi  perkataan  dan
tindakan manusia secara kritis serta
memahami relasi objektif antara keduanya
(Gottschalk,1985: 32).

Studi ini menggunakan metode
penelitian sejarah yang meliputi proses
pengumpulan sumber (heuristik), kritik
sumber, interpretasi, dan historiografi
(Langlois & Seignobos,2015:25). Dalam
proses heuristik, penulis menggunakan data
primer dan sekunder. Pada sumber primer,
penulis menggunakan sumber dari arsip
dokumen keluarga, situs makam dan masjid
Syeikh Mohammad Arsyad Thawil di
Manado. Pada sumber sekunder, penulis
menggunakan literatur kesejarahan mutakhir

132 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

yang relevan dengan studi ini. Literatur
tersebut terkonsentrasi pada wacana relasi
Ulama dengan realitas politik dan keagamaan

di Indonesia. Semua informasi tersebut
kemudian dianalisis dengan pendekatan
multikausal berdasarkan prinsip

keterhubungan dan keterpengaruhan antara
masing-masing fokus kajian.

Setelah itu, penulis melakukan kritik
sumber (verifikasi data) secara eksternal
(orisinalitas) dan  internal (kredibilitas).
Kritik eksternal dilakukan dengan menguji
keaslian bahan dan bentuk sumber dokumen,
umur dan asal dokumen, aktor penyusun
dokumen dan waktu penyusunan dokumen.
Kemudian dalam kritik intern penulis
melakukan pengujian data kesejarahan
melalui suatu kesaksian keluarga sekaligus
murid-murid lintas generasi dari Syekh
Mohammad Arsyad Thawil di Manado.
Proses interpretasi data dilakukan melalui dua
cara yaitu analisis dan sintesis antar data
kesejarahan secara konsisten guna
menjelaskan fakta-fakta sosial. Pada proses
historiografi, penulis menyajikan hasil kajian
historis-deskriptif dengan merujuk pada data
yang bersifat kronologis, konsisten dan
terakhir penulis mencoba membangun asumsi
atas data kesejarahan.

Mekkah: Benteng Islam Kharismatik

Syekh Mohammad Arsyad Thawil
lahir di Tanara, Banten, 1851. Imam As’ad
adalah ayah, sekaligus sumber inspirasi awal
baginya untuk memperdalam  dimensi
keislaman di pesantren. Pada 1867, S.M.
Arsyad Thawil berangkat ke Bima untuk
berguru kepada Syekh Abdul Gani. Namun,
mereka berdua justru bertemu di Tanjung
Perak, Surabaya. Syekh Abdul Gani
kemudian menetap selama 1 tahun di
Surabaya, dan menerimanya sebagai murid
khusus, karena ia memiliki hubungan erat
dengan Imam As’ad. Sekitar 1868, Syekh
Abdul Gani berangkat ke Mekkah bersama
S.M. Arsyad Thawil atas izin dari ayahnya di
Tanjuk Periuk. Kapal mereka melalui
Singapura, Kolombo, Malaka, Aden, Jeddah
lalu sampai Mekkah selama 6 bulan. Dia
tinggal di Mekkah selama 5 tahun dari 1868
hingga 1873 (Effendi, 1983:2-18).



Selama di Mekkah, S.M. Arsyad
Thawil tetap berguru kepada Syekh Abdul
Gani, ditambah dengan Syekh Ahmad Zaini
Dahlan serta Syekh Nawawi Al-Bantani.
Laffan menjelaskan, Syekh Abdul Gani Bima
dikenal sebagai murid Abd al-Samad al-
Falimbani. Dia mengkhususkan diri dalam
pengajaran fikih di Malaya dan masih
dikenang dengan penuh cinta pada 1880-an,
nyaris sebagai wali dan guru terkemuka bagi
seluruh generasi cendekiawan Jawi (Laffan,
2011:54-55).

Di sisi lain, Syekh Ahmad Zaini
Dahlan adalah mufti agung bermazhab Syafi’i
di Mekkah sejak 1870. Muhimmat al-Nafais fi
Bayan Asilah al-Hadist merupakan kitab
fatwanya yang menjadi rujukan wajib
masyarakat muslim Jawa. la wafat pada 1886
(Burhani, 2016:50-51). Sedangkan peran
sentral Syekh Nawawi Al-Bantani (1813-
1897) di tengah ulama Jawi terletak pada
aspek intelektualnya. Kitab-kitabnya menjadi
sumber pembentukan dikursus Islam berbasis
pesantren seperti Lubab al-Bayan (1884),
Dzariyat al-Yaqgin (1886), Suluk al-Jadah
(1883), dan Sulam al-Munajah (1884). Unsur
sufistik dan ikatan budaya tradisional
pedesaan membuat santri patuh padanya
(Burhanudin, 2012:113-123).

Merujuk pada variasi keilmuan dari
tiga guru di atas, dapat dikatakan, bahwa
Syekh Mohammad  Arsyad  Thawil
memutuskan untuk mendalami ilmu tauhid
kepada Syekh Nawawi Al-Bantani, ilmu
syariah kepada Syekh Abdul Gani, dan ilmu
ibadah kepada Syekh Ahmad Zaini Dahlan.
Tiga dimensi ini masing-masing saling
melengkapi dan tidak dapat dipisahkan dari
perhatian Syekh Mohammad Arsyad Thawil.
Sangat dimungkinkan, proses pembelajaran di
Mekkah tersebut berlangung di dalam rumah
dan Masjid menggunakan metode sorogan dan
bandongan secara intensif.

Saat di Mekkah, Syekh Mohammad
Arsyad Thawil sempat tinggal bersama Syekh
Nawawi Al-Bantani di rumahnya, di
Perkampungan Syi’ib Ali, dekat Masjid al-
Haram (Nasution, 1992:176-177). Al-Nawawi
memang telah menetap di Mekkah untuk
selamanya sejak 1855 hingga wafatnya 1897
(Azra, 2013:395). Kemungkinan besar, al-
Nawawi membuat sistem sorogan, yakni
pembelajaran Islam bercorak personal kepada

SM. Arsyad Thawil di tempat sunyi.
Sehingga, ia dapat mengawasi dan menilai
secara langsung kondisi fisik dan mentalnya.
Sedangkan S.M. Aryad Thawil juga
mengembangkan ilmu keislaman di Masjid
bersama Syekh Abdul Gani serta Syekh
Ahmad Zaini Dahlan. Masjid adalah
manifestasi  universalisme dari sistem
pembelajaran Islam tradisional. Tradisi kaum
Muslim sejak masa Muhammad ialah
cenderung menjadikan Masjid sebagai pusat
pertemuan politik, ekonomi, dan budaya. Pada
bagian ini, digunakan sistem bandongan, yang
berarti pembelajaran Islam bercorak komunal.
Semua murid mendengar dan mencatat ide-ide
pokok ilmu syariah dan ibadah yang
disampaikan guru mereka, lalu dihubungkan
dengan realitas di negeri masing-masing.

Kehadiran Syekh Mohammad Arsyad
Thawil di Mekkah ikut diperkuat oleh
keterangan Snouck Hurgronje. Snouck
mengaku telah berinteraksi langsung dengan
beberapa ulama Jawi lainnya, yang informasi
tersebut diterimanya dari Aboe Bakar
Djajadiningrat pada 1887. Mereka adalah
Nawawi, Marzuq, Isma’il, Abd al-Karim,
Arshad bin Alwan, dan Arsyad bin As’ad.
Lebih jauh, Banten secara konsisten
merupakan daerah yang menjadi sumber
jamaah haji terbesar. Sebanyak 25 orang guru
Banten bekerja di Mekkah, karena reputasi
keilmuannya. Di antaranya, dua perempuan
(Laffan, 2003:62-63).

(Syekh Mohammad Arsyad Thawil 1851-1934. Sumber : Effendi 1983)

Gelar Syekh diperoleh Mohammad
Arsyad Thawil dari Raja Abdul Muthalib
sejak bertugas mengurus proses ritual haji
yang jamaahnya paling banyak datang dari
Indonesia. Di Mekkah, Syekh Mohammad
Arsyad Thawil menikahi perempuan setempat
bernama Siti Chadidjah. Mereka memiliki

Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-1934) Perjumpaan Ulama Banten dengan Jemaat ... — Almunawar Bin Rusli'| 133



anak, yaitu As’ad. As’ad menikahi Rachmah
(Mekkah) dan Aisiyah (Banten). Keturunan
dari Rachmah ialah Musthafa, Amriyah,
Husen dan Arsyad. Sedangkan dari Aisiyah
ialah Oemar (Effendi,1983:24-25).

Revolusi Banten: Pertunjukan Jihad Rakyat

Dimensi tauhid, syariah, dan ibadah
yang dipelajari secara serius dan konsisten
oleh Syekh Mohammad Arsyad Thawil
selama dia tinggal di Mekkah, telah sukses
melahirkan tiga doktrin utama Islam, yaitu
monoteime, moralisme, dan sosialisme.
Selama di Banten, S.M. Arsyad Thawil selalu
menjumpai Haji Wasid dan Haji Tubagus
Ismail untuk membicarakan persoalan Islam
dan kolonialisme, yang kemudian berujung
pada tragedi Geger Cilegon (Effendi, 1983:11-
48). Pada 9 Juli malam, 1888, Cilegon
diduduki sekitar 100 orang pemberontak.
Mereka bergerak dari rumah Haji Ishak.
Kekerasan, pembunuhan, penyiksaan, dan
penjarahan terjadi. Penguasa Belanda dan
pejabat-pejabat pribumi bentukan kolonial
menjadi sasaran kemarahan massa. Pada 13
Juli 1888, pemberontakan itu berhasil
dipadamkan. Serdadu Belanda ditempatkan di
Cilegon, pemimpin-pemimpin pemberontakan
dikejar, ditahan dan diadili
(Kuntowijoyo,2008:43).

Haji Wasid, Haji Tubagus Ismail, Haji
Abdul Gani, dan Haji Usman adalag empat
pemimpin utama dalam pemberontakan ini.
Sasaran pemberontakan adalah penjara untuk
membebaskan tahanan, kepatihan, dan kantor
asisten residen. Pejuang Geger Cilegon yang
ditahan Belanda berjumlah sekitar 204 orang.
94 orang dibuang ke luar Banten, 89 orang
dihukum kerja paksa, dan 11 orang dihukum
gantung. Mereka adalah Samidin, Taslim,
Kamidin, Haji Mohammad Achya, Haji
Moechid, Dulmanan, Jakaria, Haji Hamimi,
Dengi, Oyong dan Kasar (Effendi, 1983:51-
52).

Selain itu, Haji Jafar, Haji Arja, Haji
Saban, Akhmad, Yahya, dan Saliman berhasil
meloloskan diri. Sedangkan Haji Abdul Karim
dan Haji Marjuki, dikejar pihak Belanda
sampai ke Mekkah. Posisi Syekh Mohammad
Arsyad Thawil dalam revolusi Banten
termasuk kategori orang buangan. Sangat

134 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

dimungkinkan, semangat jihadnya ditularkan
oleh Syekh Nawawi Al-Bantani ketika di
Mekkah dan mereka juga lahir di tanah yang
sama: Tanara. Dalam catatan sejarah,
kemasyhuran Nawawi dinilai pihak Belanda
sebagai suatu hal yang membahayakan dan
mengganggu stabilitas politik. Pemerintah
kolonial sampai melakukan pengawasan ketat
terhadap seluruh aktivitas Nawawi di tanah
air (Nasution, 1992:175). Oleh sebab itu,
murid terdekatnya harus disingkirkan dari
masyarakat Banten. Snouck mencatat,
delapan kali rapat persiapan pemberontakan
dilakukan. Dan enam kali Syekh Mohammad
Arsyad Thawil menghadirinya. Asumsi
sementara adalah, Syekh Mohammad Arsyad
Thawil adalah konseptor pemberontakan.
Melihat tingginya keterlibatan kelompok Haji
ini, Raffles mencatat :

“Setiap orang Arab dari Mekkah, begitu pula orang
Jawa yang kembali menunaikan ibadah haji di sana,
diterima sebagai orang suci di Jawa dan sikap cepat
percaya dari kalangan orang awam sudah
sedemikian rupa sehingga mereka sangat sering
menghubungkan berbagai kekuatan adialami kepada
pribadi-pribadi yang demikian. Karenanya, tidak
sulit bagi mereka membangkitkan Negeri untuk
memberontak. Para ulama Muhammedan hampir
tanpa terkecuali ditemukan paling aktif dalam setiap
pemberontakan. Banyak dari mereka, umumnya
keturunan campuran Arab dan orang pribumi,
pindah dari satu negeri ke negeri lain di pulau-pulau
bagian Timur dan umumnya karena intrik-intrik dan
akibat desakan merekalah para pemimpin pribumi
terhasut untuk menyerang atau membunuh orang-
orang Eropa sebagai orang kafir dan pengacau.”
(Steenbrink, 2017:117-118).

Rooff menemukan, gelar Haji dapat
merubah persepsi manusia mengenai Islam,
kaum muslimin, imperatif-imperatif dan
kekuatan-kekuatannya. Dengan demikian,
mereka menjadi milik komunitas muslim yang
luas (global), nasional dan lokal. Sehingga,
mereka kembali ke masyarakat asalnya
(Martin, 2002:120-121). Bagi penulis, gelar
ini berimplikasi pada proses penciptaan
ideologi, = penguatan  identitas  serta
penyebarluasan revolusi.

Studi mutakhir Sartono Kartodirdjo
menunjukkan  bahwa revolusi  Banten
disebabkan tiga faktor : yaitu sosial-politik,
sosial-ekonomi, dan sosial-kultural. Pertama,
semakin renggangnya jarak sosial antara



petani, elite pedesaan, elite agama, sekaligus
pejabat kolonial bentukan Belanda. Sejak
1808, Banten jatuh di bawah kekuasaan
Belanda. Birokrasi legal-rasional
menggantikan birokrasi tradisional.
Aristokrasi tradisional yang diasingkan dari
kekuasaan itu bergabung dengan petani, elite
pedesaan, dan elite agama. Mereka membuat
keresahan sosial secara endemis sepanjang
abad 19. Keinginan = mengembalikan
kekuasaan ke tangan aristokrasi tradisional
terlihat dalam peristiwa Sabidin beberapa
tahun menjelang 1888. Bagi aristokrat
tradisional Banten, Sabidin dipandang sakti,
karena anak dari Sultan Banten yang
diasingkan. Ketika rakyat berbondong-
bondong menghadiri masjidnya setiap Jumat,
pemerintah kolonial akan membatasinya,
karena dia sosok yang menentang keras sistem
feodalisme (Kuntowijoyo,2008:43).

Kedua, masuknya ekonomi uang dan
tenaga kerja upahan ke tengah-tengah
masyarakat Banten yang agraris. Dihapuskan
tanah-tanah kerajaan dan pelayanan tenaga
kerja  untuk  pejabat-pejabat  kerajaan
menimbulkan ketidakpuasan. Konflik atas
hak-hak tanah terjadi. Negara menghapuskan
banyak klaim atas tanah pusaka, penarikan
pajak tanah, dan sementara itu kerja paksa
yang berupa kerja desa dan kerja pemerintah
berjalan terus. Beban petani semakin berat
(Kuntowijoyo,2008:44).

Peristiwa ini sejalan dengan tesis Reid
bahwa kunci pokok sistem sosial Asia
Tenggara adalah kontrol terhadap manusia.
Tanah tersedia berlimpah namun tidak dapat
dikuasai. Masyarakat dipertautkan oleh
ikatan-ikatan vertikal dan kewajiban antar
manusia atas utang mereka. Sistem
perbudakan di Asia Tenggara lebih didasarkan
pada kerja wajib untuk kepentingan majikan.
Sistem perhambaan yang merupakan bagian
dari perbudakan muncul dari pola dasar lebih
luas dan dalam situasi tertentu mengambil
peran utama di bidang ekonomi dan politik.
Mereka adalah komoditas sekaligus manusia,
dieksploitasi tapi juga diyakini tetap setia,
derajatnya rendah tapi bisa menjalin
hubungan yang akrab (Reid, 2004:248-249).

Ketiga, bangkitnya kembali agama
yang oleh otoritas kolonial dianggap sebagai
kekuatan politik. Pada akhir abad 19, muncul
persaudaraan-persaudaraan sufi, pesantren,

dan kelompok haji. Pemerintah kolonial
mencurigai adanya konspirasi antara elite
agama dan petani. Mereka merasa terancam
atas kehadiran kelompok Haji yang membawa
arus militan dari ortodoksi agama dan
terkontaminasi oleh cita-cita politik Pan-
Islam (Kuntowijoyo, 2008:44). Tarekat
Qadiriyah wa Nagsyabandiyah memainkan
peran kunci dalam pemberontakan petani
Banten pada tahun 1888. Banten diasosiasikan
secara dekat dengan militansi Islam. Model
tarekat ini menyediakan suatu jaringan
komunikasi dan suatu mata rantai yang

memungkinkan  dilakukannya mobilisasi
massa. Dalam konteks Banten, tarekat
terhubung aktif dengan kebijakan raja,

kekuatan magis dan legitimasi
(Bruinessen, 2015:328-331).

Tarekat Syathariyyah yang dibawa
Syaikh Abd Al-Muhyi ke Banten juga
memegang pengaruh penting. Hal ini
disebabkan akibat meningkatnya kontak
antara Kesultanan Banten dan Timur Tengah
sejak paruh pertama abad ke-17 (Azra,
2002:107-108). Al-Muhyi adalah murid Abd
Al-Ra’uf Al-Sinkili.

Sebagai benteng Islam kharismatik,
dapat dikatakan bahwa Mekkah telah berhasil
memberikan indoktrinasi sekaligus inspirasi
bagi golongan Syekh dan Haji untuk
melakukan pertunjukan jihad rakyat di
Banten.  Keterhubungan  aktif  antara
pemikiran agama di Mekkah dengan
pergerakan di Indonesia (Banten) dalam
argumentasi penulis diakibatkan oleh tiga
faktor utama. Pertama; adanya kesadaran
eskatologis. Kesadaran ini mengacu kepada
pemahaman total terhadap kehidupan setelah
kematian. Para ulama dan petani melihat
Banten sedang dalam kondisi rusak parah dan
dikendalikan para orang Kafir Eropa.
Kesadaran ini melahirkan nalar bahwa
kekerasan bukan sebagai tindakan agresi
melainkan  upaya  penyelamatan  dan
penebusan dosa sosial. Mereka meyakini
bahwa kematian yang diperoleh melalui
proses jihad bisa mengantarkan mercka ke
dalam syurga Allah SWT. Sehingga, mereka
dapat menikmati kehidupan baru yang abadi,
bebas dari kejahatan manusia.

Kedua; adanya tindakan etis. Ulama
dan petani Banten sudah terbiasa berinteraksi
berdasarkan aturan hukum Islam dan hukum

politik

Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-1934) Perjumpaan Ulama Banten dengan Jemaat ... — Almunawar Bin Rusli' | 135



adat. Kedua hukum tersebut saling
menguatkan dan kemudian menjadi norma
publik. Sehingga, dampak dari interaksi ini
senantiasa mengacu kepada hati nurani
individu sekaligus ikatan solidaritas komunal.
Oleh sebab itu, dalam pandangan mereka,
sistem kolonialisme Belanda merupakan
bentuk kejahatan kemanusiaan yang dengan
sadis membunuh kebebasan, keadilan dan rasa
persaudaraan rakyat Banten yang ditindas.

Tindakan etis terungkap dalam
hukum perjanjian yang dibuat oleh pihak
Ulama dan petani di Banten yang pada
dasarya berisi tentang kesepakatan untuk
saling membantu dalam soal politik, ekonomi
hingga agama. Hukum perjanjian ini
prinsipnya mengikat dan mewajibkan. Karena,
mereka berpatokan pada kenyataan. Dalam
konteks revolusi Banten atau Geger Cilegon
ini, sangat mungkin tindakan etis di atas
hanya dapat diketahui melalui kontak intuitif
langsung antara Ulama dengan petani.
Tindakan etis dalam Islam diyakini pada
puncaknya akan menghasilkan kebahagian
dunia dan akhirat.

Ketiga; adanya refleksi mistis. Ulama
dan petani di Banten memiliki suatu penilaian
identitas Islami yang sangat militan yakni
menjadi orang Banten maka wajib hukumnya
menjadi orang Muslim. Ketika sudah menjadi
Muslim resmi, maka pada praktik kehidupan
sehari-hari, mereka akan rajin mengerjakan
ritual-ritual dalam Islam seperti mengucapkan
dua kalimat syahadat, sholat, zakat, puasa,
dan haji.

Dalam konteks ini, sangat
dimungkinkan, bahwa para ulama termasuk
Syekh Mohammad  Arsyad  Thawil
memanfaatkan  tarekat  Qadiriyah wa
Nagsyabandiyah untuk mendidik golongan
petani mengerjakan ibadah bermuatan nilai
muhasabah (introspeksi diri) melalui fikr. Di
dalam mengerjakan ibadah itu, petani juga
didorong untuk melakukan mukasyafah
(pembukaan tabir) dengan Tuhannya melalui
dzikir. Setelah itu, para petani juga
mengerjakan muraqabah (pengawasan diri)
dengan Tuhannya melalui suluk. Ketiga
proses dalam ibadah ini kemudian membentuk
persaudaraan mistis.

136 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

Menjadi Orang Minahasa

Akibat terlibat dalam pemberontakan
petani Banten 1888 (Geger Cilegon), Syekh
Mohammad Arsyad Thawil diasingkan
pemerintah kolonial di penjara Betawi lalu
dipindahkan ke Manado. Sebelum tiba di
Manado, Syekh Mohammad Arsyad Thawil
awalnya berada di Kema, Minahasa. Di masa
pertengahan abad ke-19, Kema dijadikan
sebagai salah satu alat politik untuk
menjalankan  perjanjian  Belanda-Inggris
sebagai bandar bebas. Daerah ini kemudian
dijadikan sebagai entrepot menuju Manado
dan Maluku di abad ke-19 (Ichsan,2017:56).

Pada 1903, Van Kol berkunjung ke
Manado dan menulis pertemuannya dengan
narapidana dari Banten di penjara Manado. Di
antaranya, Haji = Abdul Karim, Haji
Muhammad Asnawi, Haji Djafar, Haji
Mardjaya, Haji Ramidin, dan Haji Mohammad
Arsyad Thawil (Kembuan, 2016). Selepas dari
penjara Manado, Syeikh Mohammad Arsyad
Thawil akhirnya dipindahkan ke Airmadidi,
distrik Tonsea, Minahasa pada usia 37.
Selama di Airmadidi, S.M. Arsyad Thawil
menjadi tahanan daerah dan gerak geriknya
sangat dibatasi. Melalui busana khas haji,
S.M, Arsyad Thawil rajin berdakwah
dikalangan masyarakat Muslim di Minahasa
meskipun mereka tergolong minoritas.

Dia dikenal sebagai ulama yang lebih
mengedepankan dialog kultural daripada
penghakiman iman. Di daerah ini, dia menikah
dengan seorang perempuan Kristen bernama
Magdalena Runtu (Tarhimah). Magdalena
memiliki seorang anak perempuan bernama
Maria (Maryam). Keduanya dijadikan muallaf
(Effendi, 1983:19).

Sampai sekarang, belum ada sumber-
sumber akurat yang menjelaskan tentang
keturunan dari istri keduanya ini. Keterangan
publik sementara adalah tidak ada pewaris
biologis Thawil dari Magdalena.  Syekh
Mohammad Arsyad Thawil tinggal di
Airmadidi kurang lebih selama 46 tahun di
tengah Jemaat Kristen Protestan.Pergaulan
S.M. Arsyad Thawil dengan Tan Tjien Bie
merupakan awal episode dari perjumpaan-
perjumpaan yang kolaboratif antara Ulama
bersama Kapitein Tionghoa.



Perjumpaan kolaboratif ini merujuk
pada relasi pengetahuan dan kuasa selama
masa kolonial. Tan Tjien Bie berlatar
belakang pengusaha dan resmi diangkat
menjadi Kapitein Tionghoa Manado pada
1913 dan berhenti pada 1916 (Kojongian,
2019).

Pada 1912, berdasarkan besluit
pemerintah Belanda, Syekh Mohammad
Arsyad Thawil diangkat menjadi Penghoeloe
Landraad sekaligus bertindak sebagai guru
agama Islam di Minahasa (Pinontoan, 2019).
Kapitein Tan Tjien Bie sangat terkesan
dengan kepribadian Syekh Mohammad
Arsyad Thawil. Mereka berkawan dalam
semangat kemanusiaan dan Kapitein inilah
yang membantu S.M. Arsyad Thawil untuk
pindah dari Airmadidi ke Manado. Pinontoan
mencatat, sejak di Manado, dia giat
melakukan dakwah di bidang pendidikan
untuk masyarakat Muslim lokal.

Pada Agustus 1923, Sarekat Islam
melaksanakan Nationaal Congres Celebes
Manado. Saat itu, Syekh Mohammad Arsyad
Thawil bertemu langsung dengan HOS
Tjokroaminoto dan kemudian diangkat
menjadi Adviseur Hoofd Bestuur Locaal
Sareckat Islam Manado.Kongres tersebut
dihadiri oleh perwakilan dari Bolaang
Mongondow, Gorontalo, Parigi dan Palu.
Selain itu, hadir juga Perserikatan Celebes
Minahasa, etnis Arab, Cina, dan Jawa. Dalam
konteks ini, penulis berargumentasi bahwa
Tan Tjien Bie telah berbagi pengetahuan
topografi wilayah Muslim dan demografi
masyarakat ~ Muslim  terhadap  Syekh
Mohammad Arsyad Thawil. Sehingga, kuasa
dakwah dapat tercapai.

Relasi pengetahuan dan kuasa dapat
terjalin harmonis, karena sangat
dimungkinkan disebabkan dua faktor.
Pertama; “kerjasama niaga” di Airmadi di
sebagai pusat perdagangan strategis, karena
posisinya berada diantara jalur pelabuhan
Manado dan pelabuhan Kema pada awal abad
ke-20. Sehingga, Airmadidi menjadi tempat
persinggahan atau transaksi jual beli.
Kebijakan pemerintah kolonial terhadap etnis
Arab-China dalam hal izin interaksi niaga di
Minahasa juga merupakan alasan mendasar.

Kedua, memori niaga. Ricklefs
menemukan bahwa pada pertengahan abad ke-
17, pelabuhan Banten menjadi jalur

perdagangan internasional semua bangsa
seperti Persia, India, Siam, Vietnam, Filipina,
Jepang dan terutama memberikan akses besar
kepada China. Etnis China-Tionghoa pula
yang pertama kali memperkenalkan tebu
kepada Kerajaan Banten pada 1620-an.
Sehingga, daerah itu sejahtera dan makmur
(Ricklefs, 2005:181). Jika dilacak pada akhir
abad ke-16, sejak armada Comnelis de
Houtman mendarat di Banten 1596, mereka
terkesima saat menyaksikan komunitas
Tionghoa telah mengakar kuat di wilayah
tersebut dan memiliki hubungan baik dengan
penduduk setempat. Jumlah Tionghoa di
Banten pada 1600 diperkirakan telah
mencapai sekitar 3000 orang. Selain itu,
penting dicatat juga, sebagian besar dari
mereka adalah Cina-Muslim. Denys Lombard
menyatakan, kaum peranakan Tionghoa
memiliki peran besar dalam perkembangan
Islam dan nasionalisme Indonesia.

[ .

A

il \
(Makam Syekh Mohammad Arsyad Thawil
Sumber: Koleksi Pribadi 2019)

Menghadap Allah Di Kota 1000 Gereja

Tujuan dari kebijakan pembuangan
adalah memutuskan hubungan mereka dengan
tempat asalnya. Hal ini disebabkan mereka
memiliki pengetahuan dan kuasa untuk
menciptakan gerakan perlawanan. Pemerintah
kolonial ~ Belanda  juga  menghendaki
sebagaimana disebut Pluvier “The Indies
goverment just let inmates die, go insane or be
broken”. Artinya menjadi gila, kehilangan
harapan dan mati perlahan-lahan. Namun,
Graffland mencatat;

“Orang-orang buangan itu kehilangan banyak hal
walau relatif banyak mengecap kebebasan. Di sini
mereka tidak meninggalkan kebiasaan lama (dakwah
Islam) dan berusaha untuk hidup sebaik mungkin.
Mereka lebih maju dalam hal industri kerajinan
dibandingkan kebanyakan orang
Minahasa. ”(Kembuan, 2016).

Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-1934) Perjumpaan Ulama Banten dengan Jemaat ... — Almunawar Bin Rusli'| 137



Nalar historis dari memori niaga yang
telah  dijelaskan  sebelumnya,  sangat
dimungkinkan merupakan faktor yang
membuat Syekh Mohammad Arsyad Thawil
lebih mudah diterima oleh Etnis China-
Tionghoa di Manado. Pada Senin, 19 Maret
1934, Syekh Mohammad Arsyad Thawil,
meninggal dunia di Kampung Kumaraka,
dalam usia 83 akibat penyakit sesak napas dan
sangat dimungkinkan jantung. Kampung
Kumaraka terletak di kawasan dataran rendah
Tikala, berpenduduk padat, dan dihuni oleh
mayoritas Kristen Protestan. Jenazahnya
dimakamkan di Pekuburan Islam
Lawangirung, Manado, berdampingan makam
Gusti Ratu Sekar Kedaton, yang merupakan
permaisuri Sri Sultan Hamengkubuwono V.
Bagi Jemaat Kristen Minahasa, Syeikh
Mohammad Arsyad Thawil adalah Orang
Kawanua.

PENUTUP

Studi ini menunjukkan, peran utama
ulama senantiasa terletak pada dimensi
pemikiran agama dan pergerakan sosial. Ada
tiga doktrin pokok yang dipelajari Syeikh
Mohammad Arsyad Thawil di Mekkah, yaitu
tauhid, syariah, dan ibadah. Pada kemudian
hari, ajaran Islam yang dia dapatkan melalui
Syeikh Abdul Gani Bima, Syeikh Ahmad
Zaini Dahlan, dan Syeikh Nawawi al-Bantani
di Mekkah, ternyata mampu menghadirkan
revolusi Banten di Indonesia melalui tiga
jaringan: kesadaran eskatologis, tindakan etis,
dan refleksi mistis. Snouck mencatat, Mekkah
dengan koloni Jawah yang berkembang benar-
benar merupakan jantung kehidupan agama
kepulauan Hindia Timur yang darinya banyak
pembuluh nadi memompakan darah segar
dengan kecepatan yang terus meningkat ke
seluruh tubuh penduduk Muslim Indonesia
(Laffan, 2011:167).

Mayoritas murid-murid dari Syekh
Mohammad Arsyad Thawil sekarang banyak
tersebar di Perkampungan Komo Luar,
Manado. Mereka sudah menjadi warga resmi
Sulawesi Utara. Secara umum, mereka masih
memakai nama, marga, bahasa, busana, tata
krama, dan benda-benda yang berkaitan
dengan tradisi Banten dalam kehidupan
sehari-hari. Salah satu muridnya yang

138 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

terkenal, Habib Alwi Bin Abdurrahman Bin
Smith, yang memiliki keturunan dari
Hadhramaut. Masjid bernama  Syekh
Mohammad Arsyad Thawil pun berdiri sejak
1932 di perkampungan tersebut.

UCAPAN TERIMA KASIH

Pertama, penulis  mengucapkan
terima kasih kepada Nico J.G. Kaptein,
Delmus Puneri Salim, Alex John Ulaen dan
Nono S.A. Sumampow, yang telah
memberikan dorongan, bimbingan, sekaligus
arahan sehingga penelitian sejarah ini dapat
dilakukan untuk memperluas kajian Islam di
Asia Tenggara dan bagi keilmuan yang lebih
luas mengenai dunia Muslim. Kedua, penulis
mengucapkan terima kasih kepada Institut
Agama Islam Negeri (IAIN) Manado yang
telah memberikan dukungan dalam bentuk
moril dan materil, sehingga penelitian sejarah
ini tidak terasa berat. Ketiga, penulis
mengucapkan terima kasih kepada Jurnal
Redaksi Jurnal Al Qalam Balai Litbang
Agama Makassar yang berkenan menerbitkan
artikel penelitian sejarah ini, sehingga bisa
dibaca oleh masyarakat luas.

DAFTAR PUSTAKA

Azra, Azyumardi. 2002. Historical Islam:
Indonesian Islam in Global and Local
Perspective, Bandung: Mizan.

Azra, Azyumardi. 2013. Jaringan Ulama
Timur  Tengah  dan  Kepulauan
Nusantara Abad XVII & XVIII, Jakarta:
Kencana Press.

Bruinessen, Martin van. 2015. Kitab Kuning,
Pesantren dan Tarekat, Yogyakarta:
Gading Press.

Burhani, Ahmad Najib. 2016. The
Muhammadiyah’s Attitude to Javanese
Culture in 1912-1930: Appreciation and
Tension, Yogyakarta: SuaraMuhammadiyah.

Burhanudin, Jajat.2012.Islamic Knowledge,
Authority and Political Power: The
Ulama in Colonial Indonesia, Bandung:
Mizan.



de Jonge, Christiaan. et.al 2008. How
Christianity  Obtained A  Central
Position in Minahasa Culture and
Society in Jan Sihar Aritonang and Karel
Steenbrink (Editors), A History of
Christianity in Indonesia, Leiden-
Boston:Brill.

Effendi, Yoesoef.1983.Riwayat Hidup Kiyai
H. Mas  Muchammad  Arsyad
Thawil Jakarta : Al-Chasanah.

Fawaid, Achmad. Perjumpaan Etis Dengan
Wajah Yang Lain, Jurnal Poetika Vol. I
No. 2, Desember 2013.

Gottschalk, Louis. 1985. Understanding
History: A Primer of Historical Method,
Jakarta: UI Press.

Kembuan, Roger. 2016. Bahagia di
Pengasingan: Kehidupan Sosial
Budaya Masyarakat Buangan di
Kampung Jawa  Tondano, Tesis
Universitas Gadjah
Mada.http://etd.repository.ugm.ac.id/

Kojongian, Adrianus. 2019 .Kapitein Tionghoa
di Manado. adrianuskojongian.com

Kuntowijoyo, 2008. Historical Explanation,
Yogyakarta : Tiara Wacana.

Laffan, Michael. 2011. The Makings of
Indonesian Islam, Princeton: Princeton
University Press.

Laffan, Michael.2003.Islamic Nationhood and
Colonial Indonesia: The Umma Below
the Winds, London: Routledge.

Langlois & Seignobos, 2015. Introduction to
The Study of History, Yogyakarta:
Indoliterasi.

Martin, Richard C. (Ed). 2002. Approaches to
Islam in Religious Studies, Surakarta:
Muhammadiyah University Press.

Nasution, Harun (Ed). 1992. Ensiklopedi Islam
Indonesia,Jakarta: Djambatan Press.

Niam, Khoirun. The Discourse of Muslim
Intellectuals and Ulama in Indonesia :
A Historical Overview, Journal of
Indonesian Islam, Vol 04, No 02,
December 2010.

Nur Ichsan A. Muhammad, 2017. Pelabuhan
Kema dan Jaringan Muslim Nusantara
Abad XX, Laporan Penelitian Balai
Pelestarian Nilai Budaya Sulawesi
Utara.

Pinontoan, Denni H.R. 2019. Syekh Mas
Mohammad Arsyad Thawil: Hadji
Banten di Manado.
www.katanisme.com.

Reid, Anthony. 2004. Sejarah Modern Awal
Asia Tenggara, Jakarta: LP3ES.

Ricklefs, M.C. 2005.Sejarah Indonesia
Modern 1200-2004, Jakarta: Serambi
Press.

Steenbrink, Karel. 2017. Dutch Colonialism
and Islam in Indonesia: Conflict and
Contact  1596-1950,  Yogyakarta:
Gading Press.

Stockdale, John Josep. 2017. The Island of
Java,Y ogyakarta: Indoliterasi.

Thorn, William. 1815. Memoirs of The
Congquest of Java: With The Subsequent
Operations of British Forces in The
Oriental Archipelago, London: White
Hall.

Vlekke, Bernard H.M. 2016. Nusantara: A
History of Indonesia, Jakarta: Gramedia
Press.

Weber, Max. 2012. Sosiologi Agama: A
Handbook, Yogyakarta: IRCiSoD.
Weichart, Gabriele. 2004 . Identitas Minahasa,

Jurnal Antropologi Indonesia Vol.74.

Syekh Mohammad Arsyad Thawil (1851-1934) Perjumpaan Ulama Banten dengan Jemaat ... — Almunawar Bin Rusli' | 139



140 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020



