GERAKAN DAKWAH KULTURAL TGH. M. NAJMUDDIN MAKMUN
DI LOMBOK

CULTURAL DA°’WAH MOVEMENT TGH. M. NAJIMUDDIN MAKMUN
IN LOMBOK

Ahyar
Universitas Islam Negeri Mataram
JI. Pendidikan No.35, Dasan Agung Baru, Kec. Selaparang, Kota Mataram
Email: hyfa_loteng@yahoo.co.id

L. Ahmad Zaenuri
Universitas Islam Negeri Mataram
JI. Pendidikan No.35, Dasan Agung Baru, Kec. Selaparang, Kota Mataram
Email: ahmad.zain19@yahoo.co.id

Naskah diterima tanggal 2 April 2020, Naskah direvisi tanggal 29 Mei 2020, Naskah disetujui tanggal 9 Juni 2020

Abstrak

Tulisan ini mengkaji tentang dakwah kultural TGH. M. Najmuddin di Lombok. TGH. M.
Najmuddin Makmun dikenal sebagai tokoh pendidik, tokoh tarekat dan telah melakukan restorasi
kelembagaan dakwah di komunitas masyarakat Sasak. Dibuktikan dengan 300 majlis taklim dan
lembaga pendidikan, (TK, MTs, SMP, MA, SMA, Tahassus). Penelitian ini dengan menggunakan
kualitatif deskriptif dengan teknik wawacara mendalam, pengamatan dan pemanfaatan dokumen.
Temuan menunjukkan bahwa keberhasilan dakwahnya disebabkan karena kekuatan dakwah
kulturalnya yakni melalui pendekatan tradisi, hikayat atau mengungkap kilas balik perjalanan
leluhur masyarakat Sasak dan mengkaji situs-situs sejarah. Sementara sufitiknya terlihat pada
karya-karyanya Tanwir Qulub, Tazkir al-Ghaafilin, Tanbih al-Muslimin, Nurussabah,
Menghidupkan Hati, dan Kisah Wali Nyato’ yang diajarkan dan dikembangkan di tengah-tengah
masyarakat Sasak 40 tahun yang lalu.

Kata Kunci: pelembagaan dakwah, dakwah kultural, hikayat dan sufistik

Abstract

This paper examines the TGH. M. Najmuddin Makmun cultural da’wah. M. Najmuddin in Lombok.
TGH. M. Najmuddin Makmun is known as a figure of educators, leaders of the tarekat and has
carried out institutional restoration of da’wah in the Sasak community. Evidenced by 300 majlis
taklim and educational institutions, (TK, MTs, SMP, MA, SMA, Tahassus). This research uses
descriptive qualitative with in-depth interview techniques, observation and document utilization. The
findings show that the success of his da'wah was caused the power of cultural da’wah, namely
through the traditional, saga or approach reveal flashbacks of the Sasak ancestral journey and
examine historical sites. While his Sufitik is seen in his works such as, Tanwir Qulub, Tazkir al-
Ghaafilin, Tanbih al-Muslimin, Nurussabah, Menghidupkan Hati, and story Wali Nyato’ which was
taught and developed in the midst of Sasak society 40 years ago..

Keywords: Institutionalization of Da'wah, Cultural Da'wah, Saga and Sufism

PENDAHULUAN

ejarah perkembangan dakwah
khususnya di Lombok menunjukkan
perkembangan yang cukup signifiakn.
Perkembangannya tidak hanya dilihat dari
pola pengelolaan jamaah melainkan pola
pengelolaan sistem dakwah melalui organisasi

sosial keagamaan. Tradisi yang umumnya
dilakukan oleh Tuan Guru (TG) di Lombok,
dakwah diawali dengan pengajian halaqah di
rumahnya yang dilakukan setiap hari, ada
yang tiga kali seminggu dan bahkan lebih.
Uniknya dakwah ini tidak memerlukan
perencanaan dan administrasi yang berbelit-

Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok — Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri' | 57



belit dan tidak mengenal usia dan tingkatan.
Tujuannya hanya ingin memurnikan akidah
dan syariat agama para jamaah. Dari tahun 50-
an sampai era tahun 80-an cukup banyak
tokoh-tokoh agama yang secara ikhlas bekerja
keras dalam membimbing dan mengajarkan
agama kepada jamaahnya.

Khususnya kampung Karang Lebah
Praya Lombok Tengah, disebut sebagai
lumbung para TG. Mereka semua memiliki
karakteristik dakwah dan jamaah masing-
masing dan dijadikan sebagai kampung taklim
agama. Tanpa menafikan jerih payah dan
karya serta kerja keras mereka, tidak semua
meninggalkan jejak yang bisa dinikmati
sekarang. Hanya TGH Lalu M. Faisol
(madrasah Manhal Ulum Karang Lebah) dan
TGH. Muaz (madrasah Nurul Yakin Karang
Lebah), dan TGH M. Najmuddin Makmun
(Ponpes Darul Muhajirin Praya) yang masih
meninggalkan amanah dakwah melalui
pendidikan.

Dalam konteks penelitian ini, penulis
ingin menelusuri jejak dan kiprah dakwah
kultural TGH. M. Najmuddin Makmun yang
telah banyak meletakkan dasar-dasar ajaran
agama kepada jamaah melalui pendekatan
taklim dan tarekat serta hikayat. Berdasarkan
hasil beberapa kajian bahwa TGH. M.
Najmuddin telah melaksanakan dakwah
dengan memadukan konsep pelembagaan
dakwah dengan dakwah kulturalnya. Sebagai
buktinya, TGH. M. Najmuddin Makmun
(2016: 8), telah berdiri 300-an majelis taklim
dengan puluhan ribu jamaah di Lombok
Tengah, Lombok Barat dan Mataram.
Sementara dakwah kultural ditandai dengan
hikayat atau kisah-kisah kehidupan ulama,
para wali, atau cerita sasak, memperbaiki dan
merawat situs-situs bersejarah seperti situs
Datu Pejanggik, situs Wali Nyato’ di
Rembitan. Satu sisi pendekatan dakwahnya
kurang populer, namun di sisi lain justeru
telah mengudang simpatik masyarakat Sasak
dengan model dakwahnya pada saat itu yang
kehidupan masyarakat lebih mengedepankan
adat istiadat daripada ajaran agama.

Menilik dan menapaki jejak kiprah
dakwah TGH. M. Najmuddin Makmun,
penulis tertarik mengkaji tentang rekam jejak
dakwah kuturalnya di Lombok.

58 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

TINJAUAN PUSTAKA

Dakwah Kultural

Dakwah kultural adalah aktivitas
dakwah menggunakan kebudayaan dalam
upaya mewujudkan masyarkat Islam dengan
menanamkan nilai-nilai Islam ke seluruh
dimensi  kehidupan = manusia  dengan
memperhatikan potensi dan
kecenderungannya sebagai makhluk yang
berbudaya. Sifat dari dakwah kultural adalah
akomodatif. Arti akomodatif adalah dakwah
yang dilakukan disesuaikan dengan cara
kreatif dan inovatif terhadap kebudayaan
tanpa menghilangkan aspek substansial
keagamaan (Farhan, 2014: 18). Menurut
Koentjoroningrat (1975: 12) pengertian
kebudayaan adalah "keseluruhan sistem
gagasan, tindakan, dan hasil karya manusia
dalam rangka kehidupan masyarakat yang
dijadikan milik diri manusia dengan belajar".
Beliau mengatakan salah satu unsur dari ada
tujuh unsur kebudayaan universal yaitu, unsur
Sistem Religi. Sistem religi dapat diartikan
sebagai sebuah sistem yang terpadu antara
keyakinan dan praktek keagamaan yang
berhubungan dengan hal hal suci dan tidak
terjangkau oleh akal. Sistem religi yang
meliputi, sistem kepercayaan, sistem nilai dan
pandangan hidup, komunikasi keagamaan, dan

upacara keagamaan. Teori J.G. Frezer
mengatakan manusia memecahkan
permasalahan  hidup ini dengan ilmu
pengetahuan, namun akal dan sistem

pengetahuan manusia ada batasnya. Semakin
terbelakang kebudayaan manusia, maka akan
semakin sempit lingkaran batas akalnya.
Permasalahan hidup yang tidak bisa
dipecahkan dengan akal maka dipecahkan
dengan magic.

Proses Islamisasi kebudayaan ada dua

sisi.  Sisi pertama proses islamisasi
kebudayaan yaitu terdiri dari usaha untuk
menyesuaikan suatu sistem ritual dan

kepercayaan universal yang telah terintegrasi
kepada realitas-realitas persepsi moral dan
metafisis yang secara teoritis sudah dibakukan
dan pada dasarnya tidak dapat dirubah. Pada
sisi  kedua adalah proses Islamisasi
kebudayaan terdiri dari suatu perjuangan
untuk  mempertahankan  diri dalam
menghadapi penyesuaian dengan keadaan



(Rifai, 1994: 123). Muhammad Alim Thsan
(2008: 129-136) menelaah tentang Dakwah:
Suatu Pendekatan Kultural. Pendekatan
kultural merupakan pendekatan persuasip
dalam mentranformasi nilai-nilai al-quran dan
tradisi kenabian dalam perilaku pada norma-
norma yang berlaku. Sakareeya Bungo (2014:
94) menelaah tentang Pendekatan Dakwah
Kultural dalam Masyarakat Plural. Hasil
kajiannya menunjukkan bahwa dakwah
kultural mempunyai prinsip dengan lebih
menekankan pendekatan Islam kultural, yakni
salah satu pendekatan yang berusaha meninjau
kembali kaitan doktrinal formal antara Islam
dan politik atau Islam dan negara.

Dakwah kultural memiliki ruang
lingkup yang luas. Ruang lingkup dakwah
kultural yaitu ketika bersentuhan dengan
budaya lokal, ketika bersentuhan dengan
budaya global, ketika bersentuhan seni, ketika
mempergunakan multi media, dan dengan
gerakan jamaah. Dakwah kultural juga
memiliki kaitan dengan penggunaan unsur
simbolik, yaitu dunia produksi dan reproduksi
simbol-simbol budaya dan ekspresi budaya
manusia. Selain itu, dakwah kultural juga
berkaitan dengan budaya masyarakat desa,
kota, dunia pendidikan, dan yang berkaitan
dengan seni, sastra, pertunjukkan beserta cara
pengolaannya secara teknis (Jabrohim, 2005:
1). Saifullah Moh. Sawi (2009: 21)
memberikan contoh metode dakwah yang
dijalankan oleh para wali Songo, salah satu
diantaranya adalah dengan metode kesenian.
Kesenian merupakan media dakwah kultural.
Dalam berdakwah Sunan Muria menciptakan
lagu-lagu Jawa-Islam, dan beberapa Wali juga
menciptakan tembang-tembang, dan syair
lagu-lagu gamelan yang berisi tentang ajaran
tauhid dan peribadatan, ada juga tradisi
selamatan peninggalan agama Hindu dan
Budha didekati dengan acara tahlil, dan masih
banyak lagi karya-karya para Wali berdakwah
dalam bidang kesenian. Gagasan dakwah
kultural yang relevan dalam konteks
penelitian ini misalnya tulisan Aqib Suminta,
“Kunci Dakwah Tetap Berkiblat pada Al-
Qur’an dan Assunah” (Aqib Suminta: 1989:
16-17). KH Kholil Ridwan (1989: 18-19),
“Diperlukan Kerjasama Untuk Berdakwah”.
Hafiz Dasuki (1989: 20-21), “Dakwah
Pembangunan Sebagai Salah Satu Model
Alternatif”, Ihtiyanto  (1989: 21-22).

“Lembaga Dakwah Harus Berperan” Tim,
“Peta Dakwah Kotamadya Surakarta Tahun

19997, dan Said Tuhu Lele, “Format
Perencanaan Dakwah Strategis”, dan
“Beberapa  Catatan  Penting  Tentang

Pembuatan Peta Dakwah” Tahun 1993.

Tarekat

Secara konseptual, tarekat secara
kebahasaan berasal dari bahasa Arab dengan
dasar kata tharaqa yang diartikan dalam
bebera makna, yaitu: memukul atau
mengetuk, meminum air yang kotor (biasa
diminum oleh unta), beban, menjadikan
sesuatu menjadi jalan alternatif (yang tidak
umum), berpakaian, atau kawin (Warson
Almunawwir, 1990: 132). Dari makna ini,
yang paling mendekati dari makna tersebut
adalah pengertian tariqat sebagai suatu jalan
alternatif yang tidak umum dijalankan oleh
seseorang menuju suatu tujuan yaitu taqarrub
kepada Allah. Namun apabila tarekat
dipandang sebagai suatu terminologi, maka
tareqat dapat diartikan ke dalam beberapa
makna, di antaranya: a) jalan atau petunjuk
atau cara, b) metode (sistem) atau uslub, c)
madzhab, aliran atau haluan. Dengan
demikian, dapat diterjemahkan bahwa
sebenarnya setiap orang bertariqat dalam
hidupnya, baik disadari dirinya bertariqat atau
tidak. Yang membedakannya adalah apakah
tareqat yang dijadikan sebagai metode dalam
pencapaian tujuannya terlembaga atau tidak.
Istilah tarigat yang dimaksud dalam penelitian
ini adalah tareqat sebagai bagian dari ilmu
tasawuf yang bermakna, pertama, sebagai
metode pemberian bimbingan spiritual kepada
individu dalam mengarahkan kehidupannya
menuju kedekatan diri kepada Allah, dan
kedua, tariqat sebagai persaudaraan kaum sufi
yang ditandai dengan adanya lembaga formal
yaitu Pondol Pesantren Darul Muhajirin yaitu
tempat berhimpunnya jamaah yang mengikuti
dakwah/pengajian Beliau.

Instrumen dan Elemen Dakwah

Untuk mewujudkan idealitas dakwah,
diperlukan pemahaman menyeluruh terhadap
semua unsur yang terlibat dalam kegiatan
dakwah. Apa yang dimaksud dengan peta
kondisi dalam penelitian ini adalah
pemahaman yang komprehensif dalam proses

Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok — Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri' | 59



dakwah tersebut. Unsur-unsur penting
dakwah Islam yang selama ini dijadikan
sebagai pegangan penting antara lain adalah
mad’u, materi, metode, media, dan subyek
dakwah. Abdul Karlm Zaidan memaparkan
dai dalam konsep al-Quran sebagai orang yang
menyeru kepada jalan kemuliaan dan kebaikan
dan sekaligus dai itu sebagai pengayom,
pembimbing dan pemberi peringatan serta
penuntun yang menerangi hidup mereka
(umat). Abdul Karim Zaidan (2010: 307), para
dai itu merupakan wakil Allah di dunia ini
untuk menyeru dan mensyiarkan ajaran-ajaran
Tuhan.

Pada sisi lain, pemilihan kata-kata
yang tepat sebagai indikator kedalaman
pemahaman seorang da’i terhadap realitas
obyek dakwah yang beragam pendidikan,
bahasa, tradisi dan sosial budaya sehingga
seorang da’i harus dibantu  dengan
pengetahuan yang dapat mengantarkan pada
gambaran tentang manusia sebagai individu
atau makhluk sosial. Achmad Mubarok (2002:
197)mengatakan bahwa bahasa memiliki
kekuatan-kekuatan disebabkan karena
beberapa hal, di antaranya: a) karena
keindahannya seperti bait-bait puisi, b) karena
jenis informasi, c) karena logika yang kuat, d)
karena intonasi suara yang berwibawa, e¢)
karena memberikan harapan/optimisme masa
depan, dan f) karena memberi peringatan.
Dakwah bi al-Hal atau sering disebut juga
dengan istilah lisan al-Hal. Lisan al-Hal
mempunyai arti menunjukkan realitas yang
sebenarnya.

Dengan demikian maka dakwah bi
lisan al-hal adalah dakwah yang mengandung
arti memanggil, menyeru dengan
menggunakan bahasa keadaan atau menyeru,
mengajak dengan perbuatan nyata. Dakwah bi
al-hal dipergunakan untuk merujuk kepada
kegiatan dakwah melalui aksi nyata atau
tindakan nyata. Karena merupakan aksi atau
tindakan nyata, maka dakwah bi al-hal lebih
mengarah kepada tindakan
menggerakkan/aksi menggerakkan mad’u
sehingga dakwah itu lebih berorientasi kepada
pengembangan masyarakat. Basrah Lubis
(1993: 54) menjelaskan pengertian dakwah bi
al-hal adalah berdakwah dengan bentuk
perbuatan, mulai dari cara berpakaian,

60 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

bertutur kata dan tingkah laku, sampai dalam
bentuk kerja nyata seperti mendirikan panti
asuhan anak-anak yatim, menyantuni pakir
miskin, mendirikan sekolah, rumah sakit dan
tempat sosial lainnya.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini dengan menggunakan
pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
studi tokoh. Jenis penelitian tokoh lebih
berfokus pada lokus tertentu tanpa
mengenyampingkan lokus lain sebagai
pendukung (Yin.R.K., 1987: 47) dengan
mempertimbangkan karakteristik, identitas
lokasi penelitian. Teknik pengumpulan data
dilakukan  dengan teknik; = wawancara
mendalam (in-depth intervew) tentang rekam
jejak dakwah kultural, pesan-pesan dakwah
kultural dengan melibatkan  beberapa
muridnya, seperti Dr. TGH. H. Asnawi, MA,
TGH. Mukti Ali, TGH. Ahyar Saliki, TGH.
M. Ridwan dan pihak Yayasan Ponpes Darul
Muhajirin, TGH. Drs. Samsul Rijal
Najmuddin, TGH. Usman Najmuddin.

Observasi langsung (derect
observation),  penulis  telah  berusaha
mengamati secara langsung dari berbagai
ragam dan jejak rekam dakwah beliau di
lapangan, seperti dokumen-dokumen
dakwahnya, bahkan dokumen-dokumen
diberbagai tempat yang pernah dikunjungi,
dan penulis memanfaatkan dokumen penting
seperti  karya-karyanya, dan  program
aktivitas-aktivitas dakwahnya. Sementara
teknik analisis data dengan menggunakan
teknik Miles dan Huberman (1992: 20) yakni;
pengumpulan data, reduksi data, penyajian
(display) data, dan penarikan kesimpulan serta
verifikasi terkait dengan rekam jejak dakwah

kulturalnya.

Adapun untuk menguji keabsahan
data  Sugioyono, (2009: 79) peneliti
melakukan tiga langkah yaitu:

memperpanjang waktu penelitian dalam
rangka menemukan data secara utuh yang
rencananya satu bulan menjadi tiga bulan.
Triangulasi metode dan sumber dalam rangka
memastikan data terkait dengan dakwah
kurtural memiliki kredibilitas yang memadai.
Pemeriksaan sejawat melalui diskusi dalam
rangka memperkaya dan mendapat masukan-



masukan dari para ahli atau kolega yang
memiliki keahlian dalam bidang ini sehingga
temuan penelitian dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

PEMBAHASAN

Kilas Balik-Rekan Jejak Dakwah Kultural
TGH. M. Najmuddin Makmun

Meminjam istilah AM Saefuddin
bahwa memperkaya gagasan untuk pengkajian
atas peta dakwah. Dakwah  perlu
dikembangkan dalam bentuknya yang lebih
strategis. Konsep  dakwah  strategis
menurutnya meninjau kembali pendekatan
upaya dakwah dengan wupaya sentral
perencanaan yang lebih berorientasi pada
pemecahan masalah, yang didasarkan pada
obyek dan lingkungan dakwabh,
pengkoordinasian  pelaksanaan  dakwabh,
kegiatan dakwah secara lebih profesional.
Berangkat dari argumentasi AM Saefuddin,
TGH. M. Najmuddin Makmun merupakan
sosok ulama yang arif, sabar, tawaddu’,
sederhana, ramah kepada semua orang tanpa
melihat status sosial, jabatan, dan strata.

TGH. M. Najmuddin Makmun tampil
dengan sosok apa adanya, hadir bersama
jamaah dengan perangai yang santun, suka
menyapa, senyum, dan menghadirkan
kesejukan. Maka tidak heran TGH. M.
Najmuddin Makmun dipanggil dengan
beberapa nama yang familiar pada masyarakat
Sasak. Ada yang menyapa dengan panggilan
Abah Udin, Dato’ Udin, Dato’ Muhajirin,
Tuan Guru Ocek, Tuan Guru Kodek, Tuan
Guru kecek. Panggilan yang beragam ini,
tentu memiliki latar belakang yang beragam
pula. Misalnya, panggilan abah merupakan
panggilan dengan maksud ingin memuliakan,
ingin menghormati, demikian juga panggilan
dato’ sebagai orang yang telah memiliki
kelebihan, memiliki kemuliaan, sementara
ocek, kodek, kecek, beragam dialeg yang
dilafalkan oleh masyarakat sasak yang artinya
kecil. Dalam bahasa Sasak ocek, kodek, kecek
biasanya identik dengan perawakan kecil atau
tidak terlalu besar, sehingga TGH. M.
Najmuddin Makmun dipanggil TG kecil.

Kendati demikian, kiprah TGH. M.
Najmuddin Makmun dalam bidang dakwah
dan  pendidikan  telah = menunjukkan
perkembangan yang siginifikan. Visi dakwah
TGH. M. Najmuddin dirintis sejak tahun 1942

M dengan ditandai berdirinya lembaga
pendidikan yang bernama Perguruan Nurul
Yagqin atau bisa disebut dengan Sekolah Arab
Bawah Mundah. Proses perkembangan
memang tidak semulus yang dibayangkan.
Pada dekade tahun 1950-an, Dakwah melalui
institusi formal tercermin dengan
perkembangan institusi yang bernama
Tanbihul Muslimat-sekolah khusus putri, dan
berdiri muallimin dan muallimat serta Sekolah
Menengah Islam (SMI).

Institusi ini tentu merupakan upaya
besar TGH. M. Najmuddin Makmun sebagai
media dalam mentransformasikan nilai-nilai
agama kepada masyarakat. Keberadaaan
rintisan  lembaga  tersebut = mengalami
perubahan seiring dengan adanya
pengembangan  institusi dan  inisiatif
masyarakat pada saat itu. Dengan berbagai
pertimbangan lokasi yang demikian terbatas,
maka sebagai upaya TGH. M. Najmuddin
Makmun diberikan tanah oleh Pemda Lombok
Tengah untuk pengembangan kelembagaan
seluas 3,5 hektar. Dengan perkembangan
berikutnya, seiring dengan perkembangan,
TGH. M. Najmuddin Makmun telah
melakukan transformasi kelembagaan dan
sampai saat ini telah berdiri MTs Darul
Muhajirin (DM) Putra dan MTs DM Putri dan
Aliyah DM, SMA DM serta ma’had.

Dalam kiprah dakwahnya, TGH. M.
Najmuddin Makmun wakafkan hidupnya
untuk berdakwah, menyapa jamaahnya pagi,
siang dan bahkan malam. Tentu sebagai anak
yang lahir dari kalangan ulama (ayahnya
TGH. M. Makmun) yang sekaligus ahli
tarekat, sehingga masyarakat memandang
beliau sebagai orang yang patut dicontoh dan
diikuti.

Kiprah berikutnya, pada era tahun 50
dan 60-an, masyarakat Sasak bagian selatan
Lombok di satu sisi belum merata pemahaman
agama dan bahkan masih menganut ajaran
waktu telu, di sisi lain mereka sangat kuat
sekali memegang prinsip dan norma adat
istiadatnya. Tentu fakta ini merupakan
tantangan dakwah dan hal ini tidak mudah
untuk melakukan transformasi ajaran agama
Islam dengan kondisi objek dakwah yang
demikian. TGH. M. Najmuddin Makmun
sadar bilamana dakwah dilakukan secara
sporadis, kurang memberikan hasil yang
signifikan apalagi dengan cara-cara dan pola

Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok — Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri' | 61



konvensional (hanya ceramah-ceramah).
Perlahan namun pasti, TGH. M. Najmuddin
Makmun mempersiapkan perangkat dakwah
melalui  pelembagaan dakwah  dengan
mendirikan majlis taklim.

Institusi ini sebagai media dan mata
rantai komunikasi dakwah TGH. M.
Najmuddin Makmun. Dalam kurun waktu 5
tahun, majlis taklim tumbuh berkembang
pesat sehingga akhirnya berjumlah lebih 300
majlis taklim. Temuan ini sejalan dengan
pendapat Yunan Yusuf dalam Munzier
Suparta telah membuktikan bahwa TGH. M.
Najmuddin Makmun berdakwah dakwah bi al-
hal melalui aksi nyata atau tindakan nyata
sebagaimana dengan keberadaan majlis taklim
sebagai bukti upaya nyata dakwahnya.

Tranformasi dakwah melalui 300
majlis taklim telah merubah fenomena
pelembagaan dakwah pada komunitas
masyarakat Sasak. Fenomana yang dimaskud
yakni di setiap masjid di bentuk majlis taklim
dan pengurus masjid merangkap menjadi
pengurus majlis taklim. Hal ini
mempermudah, pertama; pengelolaan jamaah
semakin lebih efektif. Kedua; mempermudah
koordinasi kegiatan dakwah di tingkat jamaah
(basis). Ketiga; pengelolaan informasi jadwal
dakwah dengan ada garis komando TGH. M.
Najmuddin Makmun.

Era tahun 60-an merupakan era yang
cukup menantang bagi TGH. M. Najmuddin
Makmun. Kegelisahan TGH. M. Najmuddin
Makmun menata masyarakat cukup beralasan,
khususnya masyarakat Lombok Selatan
dengan kondisi dan realitas keagamaan
penganut paham waktu telu. Medan dakwah
yang begitu menantang dan ditambah dengan
fasiltas ke lokasi terutama alat transfortasi
masih sangat sulit. Medan yang ditempuh ke
lokasi tidak seperti semulus sekarang ini.

Pada saat tertentu beliau digonceng,
pada saat yang lain, beliau dijemput dengan
memakai pedati (dokar, cidomo-bahasa sasak)
dan bahkan beliau digotong dan ditandu.
Beliau berangkat pagi, pindah dari satu
tempat ke tempat lain, misalnya daerah
Lantan, Pelambik, Pengga, Mangkung,
Mawun dan sepanjang daerah pesisir Selatan
Lombok. Sehingga tak jarang TGH. M.
Najmuddin Makmun pulang malam. Perlahan

62 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

namun pasti, respon masyarakat terhadap
TGH. M. Najmuddin Makmun terus
meningkat, kepercayaan masyarakat semakin
kuat ditandai dengan mendirikan tempat
ibadah di beberapa tempat majlis taklimnya.
Sebagai gerakan dakwah kultural, TGH. M.
Najmuddin Makmun mengimpelementasikan
ke dalam tiga pendekatan yakni:

Pertama: Tradition Approach

Dakwah dengan tradisi telah menjadi
model dakwah TGH. M. Najmuddin Makmun.
Realitas masyarakat Sasak Lombok Selatan
telah menempatkan tradisi sebagai bagian dari
pola interaksi mereka. Mereka lebih
mementingkan nilai tradisi dari nilai ajaran
shalat. Misalnya, jika ada tradisi yang
dilanggar  (misalnya, calon pengantin
perempuan diambil di luar rumahnya) maka
hukuman sosialnya berat, sementara ajaran
agama diabaikan tidak dipermasalahkan
(meninggalkan shalat, puasa, dan zakat). Di
sinilah TGH. M. Najmuddin Makmun diuji
dan tidak sedikit tantangan dakwah yang
dihadapinya.

Lewat pendekatan tradisi, dakwah
TGH. M. Najmuddin Makmun telah
menggungah simpati masyarakat Sasak saat
itu. Masyarakat yang menganut waktu telu
secara perlahan tapi pasti menjadi jamaah
yang taat mengerjakan shalat lima waktu.
Temuan ini sejalan dengan pendapat Saifullah
Moh. Sawi, bahwa dakwahnya seperti yang
telah dilakukan oleh Wali Songo dengan
tradisi masyarakatnya seperti dengan tradisi
seni. Misalnya, Sunan Muria menciptakan
lagu-lagu Jawa-Islam, dan beberapa Wali juga
menciptakan tembang-tembang, dan syair
lagu-lagu gamelan yang berisi tentang ajaran
tauhid dan peribadatan, ada juga tradisi
selamatan peninggalan agama Hindu dan
Budha didekati dengan acara tahlil.

Demikian juga, rekam jejak tradisi
dakwah TGH. M. Najmuddin Makmun
dipengaruhi oleh latar belakang keilmuan dan
pendidikannya. Seperti tergambar pada
silsilah keilmuannya berikut ini:

TGH. M. Najmuddin Makmun selain dikenal
sebagai ulama yang menaruh perhatian pada
ilmu Figh, juga dikenal sebagai ulama dengan



orientasi tasawuf yang sangat kuat dan
sekaligus juga merupakan mursyid dari Tarekat
Muktabarah, yakni Tarekat Qadiriyah Wa
Nagsabandiyah. TGH. M. Najmuddin Makmun
menjadi mursyid setelah menerima ijazah
irsyadah (kemursyidan) dari orang tuanya
TGH. Makmun dan Syeikh Idris Al-Bantani Al-
Makki. Silsilah tarekat dari jalur ayahnya TGH.
Makmun bersambung dengan TGH. Sidig
Karangkelok Mataram. Sedangkan TGH. Sidig
Karangkelok adalah salah satu khalifah Syeikh
Abdul Karim Banten. Sementara Syeikh Abdul
Karim Banten adalah murid dari Syekh Achmad
Khotib al-Syambasi, pendiri Tarekat Qodiriyah
wa Nagsyabandiyah. TGH. Makmun bin Abdul
Wahid Praya- dari syaikh Muhammad Shiddig
Karang Kelok, dan al-syaikh Abdil Karim, dari
Syaikh Ahmad Khatib Sambas Karang Kelok,
dari syaikh Samsuddin, dari syaikh Muhammad
Murad, dari Abdul Fattah, dari Syaikh Usman,
dari syaikh Abdurrahman, dari syaikh Abi
Bakar, dari syaikh Yahya, dari syaikh
Hisyamuddin, dari syaikh Nurudin, dari syaikh
Syarafudin, dari syaikh Syamsuddin, dari syaikh
Muhammad al-Hattak, dari syaikh Abdul Aziz,
dari syaikh Abdul Qadir Jaelani, dari syaikh
Abu Said Makhzumi, dari syaikh Abu Hasan Ali
al-Hakkariy, dari  syaikh  Abu  al-Farj
Tharthusiy, dari syaikh Abdul Wahid al-
Tammimy, dari syaikh Abu Bakar Syibliy, dari
Syaikh Abu Qasim Junaid al-Bagdadiy, dari
syaikh Sirry al-Saqathy, dari syaikh Makruf al-
Karkhiy, dari syaikh Abu al-Hasan Ali bin Musa
al-Ridha, dari Syaikh Musa al-Kazhimiy, dari
syaikh Imam Ja'far al-Shiddiq, dari syaikh
syaikh Muhammad al-Bagir, dari syaikh Imam
Zaenal Abidin, dari syaikh al-Syahid al-Husain,
dari syaikh al-Imam Saiyyida Ali, dari Sayyid
al-Nursalim  Sayyidina Muhammad —SAW
(Managib, 2016 h. 9-10).

TGH. M. Najmuddin Makmun
menimba ilmu agama ke guru-guru yang
berasal dari Lombok, luar Lombok dan bahkan
sampai mencari ilmu ke Makkah al
Mukarramah. Misalnya, ada yang berasal dari
Sekarbela, Mataram, Lomban Praya, Pancor
Lombok Timur, dan yang berasal dari Banten
(bil  ijazah). Hal ini  menunjukkan
kegigihannya dalam menimba ilmu agama
tidak lain hanya untuk mempersiapkan dan
mendukung dakwahnya.

Misalnya, pengalaman belajar ke Makkah Al
Mukarramah. Setelah mempelajari dasar-dasar
ilmu agama pada ayahnya TGH. Makmun,
Ma’arif - nama kecil TGH.M.Najmuddin -
melanjutkan belajar ke TGH. Muh. Rais
Sekarbela Mataram, bidang bahasa Arab

sehingga mengkhatamkan Kitab Nahwu Matan
Alfiah Ibnu Malik. Berikutnya ke Pancor belajar
pada TGHKH. M. Zainuddin Abdul Majid
selama 3 bulan guna mematangkan persiapan
untuk studi di Mekkah. Selanjutnya dalam usia
yvang masih belia, berangkat ke tanah suci
Mekah guna mendalami ilmu agama. Di
Mekkah TGH.M.Najmuddin mendaftarkan diri
di madrasah Darul Ulum Al-Diniyah yang
didirikan oleh Sayyid Muhsin al-Musawwa
Palembang dan beberapa Ulama’ Nusantara.
Di samping belajar di madrasah, juga belajar
secara khusus kepada guru-guru mulia lainnya,
seperti:  Syekh Muhammad Yasin Al-Fadani.
Syekh Yasin merupakan guru utamanya dalam
menempuh  pendidikan  dan  mempunyai
pengaruh  yang  sangat  besar  pada
kehidupannya selanjutnya. Syekh Muhammad
Nuri Trengganu Malaysia, Syekh Abdul Karim
Mandailing Medan, Syekh Usman Tungkal
Bengkulu, Syekh Idris Banten. Kepada syekh
Idris Banten, TGH.M.Najmuddin belajar ilmu
tajwid al-Qur’an, qira’ah Hafsh dan tasawuf,
serta menerima ijazah tarekat Qadiriyyah wa
Nagsyabandiyyah, dan Syekh Faisal Pulau
Bawean. TGH. M. Najmuddin juga belajar
kepada beberapa masyaikh yang berasal dari
Lombok yang tengah mukim di Mekkah pada
waktu, yakni : 1) TGH. Mukhtar Kediri Lombok
Barat, 2) TGH. Ibrahim Al-Khalidi Kediri
Lombok Barat.

Sebagai bukti empirik rekam jejak
perjalanan tareqat dan pendidikannya, telah
memberikan  pengaruh  dengan tradisi
dakwahnya. Misalnya, TGH. M. Najmudin
Makmun tidak hanya sekedar retorika dakwah
melainkan dakwah dengan
mempertimbangkan konteks dakwah pada
saat itu sehingga lebih mengedepankan tradisi
seperti dengan pendekatan situs-situs sejarah,
tarekat dan hikayat. Misalnya, masyarakat
Sasak Lombok lauk (selatan) telah memiliki
sejarah yang tertuang dalam babat mereka,
babat ini diwarisi secara turun temurun dari
generasi ke generasi. Satu contoh, makam
wali nyato’ hanya boleh dikunjungi (ziarah)
pada hari Rabu saja.

TGH. M. Najmuddin Makmun
mengungkap kisah para wali di Lombok.
Misalnya, kisah makam wali nyato’. Wali
yang hanya pekerjaannnya mengembala
sebagai model dakwah. Model ini dilakukan
karena tradisi masyarakat Sasak tempo dulu,
daerah Lombok Selatan tempat terminalnya
para pengembala pemilik ternak. Manuskrip
terkait, TGH. M. Najmuddin Makmun

Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok — Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri' | 63



menulis dalam karya Buku Sejarah Ringkas
Deside Wali Nyato’.

Demikian juga, nyeribu’ sebagai
tradisi dakwah TGH. M. Najmuddin Makmun.
Kata nyeribu’ merupakan kata yang relatif
masih asing didengar bahkan dalam kamus
bahasa Indonesia belum ditemukan. TGH. M.
Najmuddin Makmun menggunakan kata
nyeribu’ (syafa’atul qubra). Nyeribu’ sebagai
model dakwahnya dan hampir dipastikan
kegiatan ini selalu dibanjiri oleh jamaahnya.
Dalam konteks pelaksanaannya, jamaah
menuliskan nama-nama keluarganya yang
meninggal dan diserahkan untuk dibacakan
surat ummul kitab (surat al-fatihah) dan
amalan-amalan doa. Nyeribu identik dengan
pengajian, zikir dan doa. Filosofi nyeribu
adalah mendoakan para keluarga yang masih
hidup dan yang sudah meninggal dengan
diawali dengan zikir 1000 kali.

Zikir 1000 kali inilah dalam bahasa
Sasak disebut nyeribu. Nyeribu memiliki
makna yang mendalam bagi jamaah bahwa
nyeribu  merupakan momentum  untuk
merefleksikan dan mengenang kembali
kepada keluarga-keluarganya yang telah
meninggal dengan mendoakannya, memohon
kepada Allah semoga keluarganya terhindar
dari fitnah kubur dan diberikan keselamatan di
alam kubur. Tradisi nyeribu’ sebagai media
memperat ikatan emosional, meningkatkan
spiritual jamaah, dan menyatukan jamaah
sebagai keluarga besar jamaah Ponpes Darul
Muhajirin. Momentum ini juga dimanfaatkan
jamaah untuk meminta doa semenge (doa
mendapat ilmu), doa peneduk (doa anak-anak
penangis), doa tolak bala’ (penolak balak),
bahkan ada saja jamaah yang membawa air
untuk di doakan.

Analisis penulis, TGH. M. Najmuddin
Makmun melakukan reformulasi dakwah
melalui dua pola yakni, pertama pola
reformulasi tradisi dengan tradisi teks tulis
dan teks sejarah dibuktikan dengan karya-
karyanya. Kedua; pola reformulasi tradisi
tarekat yang tidak membebankan dan
memberatkan bagi jamaahnya. Tarekat dalam
perspektif yang lebih kontekstual, misalnya
tradisi merawat situs, tarekat, dan tradisi
nyeribu’.

64 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

Kedua: Hikayat Approach

Dakwah  kultural  TGH. M.
Najmudidin Makmun telah memberikan
kontribusi dalam merubah cara pandang
masyarakat Sasak dan telah menempatkan
agama sebagai penopang budaya, sementara
budaya/adat istiadat telah bertransformasi
dengan ajaran agama. Adat istiadat yang tidak
relevan dan senafas dengan ajaran agama,
perlahan-lahan mereka tinggalkan dan tidak
dipakai lagi. Hal ini nampak jelas dengan
kisah wali Nyato yang beliau tulis.

Segmentasi dakwah TGH. M.
Najmudidin Makmun kepada masyarakat
awam juga telah melahirkan sikap jamaah
yang progresif. Jamaah yang membutuhkan
spirit rohani dan pengamalan melalui amalan-
amalan yang ringan. Jamaah tengah butuh
sentuhan agama yang lembut tanpa
menyinggung dan memberatkan dengan hal-
hal yang baru mereka ketahui. Sebagai mana
penuturan TGH. Dr. Asnawi, MA. berikut ini:
“Beliau merupakan sosok yang cukup
disegani, cara beliau berdakwah lebih banyak
memberikan kisah-kisah para Auliaya Allah,
kisah-kisah para ulama di Lombok. Tentu ini
menjadi ciri khasnya dalam menyapa
jamaahnya dengan caranya sendiri. Dan
hampir setiap pengajian selalu ada kisah-kisah
para wali, kisah para orang-orang saleh.

Pendekatan dakwah kultural pada
eranya, sepanjang penelusuran penulis, belum
banyak yang melakukannya.  Karena
dipengaruhi oleh beberapa faktor. Pertama;
TGH. M. Najmudidin Makmun gunakan
bahasa yang lugas dan mudah dipahami. TGH.
M. Najmudidin Makmun jarang sekali
menggunakan bahasa Indonesia terbukti
seluruh tulisan kitabnya memakai bahasa
Sasak. Kedua; Realitas masyarakat Sasak
menjadikan bahasa Sasak sebagai bahasa
sehari-hari. Kisah-kisah yang dituturkan
dengan bahasa aslinya lebih menarik. TGH.
M. Najmudidin Makmun memanfaatkan
media dakwah dengan menggunakan bahasa
Sasak sebagai bahasa tutur. Contoh dapat
diakses di https://www.youtube.com/
watch?v=KR8vfwqt7NI Ketiga: sejumlah
karangannya seluruhnya memakai bahasa
Sasak dan isinya berupa kisah-kisah
(hikayat). Misalnya, salah satu judul kitab



karangannya yakni tegening teganang dalam
terjemahan Indonesia yakni orang yang tidak
pernah menetap, selalu ke mana-mana.
Ternyata kisah ini menceritakan perjalanan
ulama-ulama yang memiliki reputasi ilmu
agama yang mendalam dan seorang ahli
ibadah.

Demikian juga dalam bukunya
tentang Kisah Wali Nyato’ (sekarang situs
makam Nyato’) dikisahkan:

Ceriten bagik (Cerita buah Asam) Makkah:
Kejadian bage’ Makkah nike jara’ lime taun
sa’ uwah besunat Raden Pernas dait Raden
Dateng. Sa’ uah loe’ dengan takut serta
hormat selapu’ masyarakat, banyak mele
besunat, terus besunat. Sa’ kance 8 (balu’)
batur-batur sa’ kancen ngarat. Aran mangkin
perlu tecatat: Aman Dona, Aman Demin,
Laman, Berahim, Sama’, Boro’, Bikan,
Lembain, aran tukang sunat  Syekh
Muhammad Saleh bin M. Ali. Sa’ uah besunat
sa’ balu’ nike, maka tiap-tiap tahun ara’
doang sa’ besunat, sampai sepuluh taun ele’
cerite belayang nike. Uah bega’ loek tame
Islam terus Deside Wali mulai piya’ masjid
le’ atas Gunung Rembitan malik mulai piya’
gedeng, malik mulai piya’ alang tao’ pare
selesai panen. Awinan mulai sembahyang
Jumat senuga’ sa’uah besunat, kurang lebih
22 (dua likur) sa’ bejumat. Perlu tersebut aran
buat jari peringatan: Raden Pernas, Mamiq
Butuh, Bago’ Bireng, Amin, Berahim, Jama’,
Aman Dona, Aman Demin, Boro’, Bikan,
Lembain, A. Khadijah, dait lain-lain semoga
Allah ican rahmat, ican pengampunan, ican
kebagusan senuga’ uah taek bejumat le’
masjid Rembitan zaman lae’ selapu’an.
(Ringkasan cerita yakni: setelah mereka
tumbuh rasa hormat dan takzim kepada Raden
Dateng, mereka (teman-teman mengembala)
meminta diislamkan dengan diawali dengan
acara khitanan dan sampai berjumlah 22
orang. Selanjutnya mereka diajak untuk
melaksanakan shalat dijumat pertama  di
masjid rembitan. Di antara yang tercatat
yang ikut melaksanakan shalat jumat Aman
Dona, Aman Demin, Laman, Berahim, Sama’,
Boro’, Blkan, Lembain Raden Pernas, Mamiq
Butuh, Bago’ Bireng, Amin, Berahim, Jama’,
Amagq Khadijah).

Penggalan cerita ini, bagian dari cara
TGH. M. Najmudidin Makmun berdakwah.
Menggungkap cerita pengalaman hidup para
leluhurnya,  para  nenek  moyangnya,
bagaimana nenek moyangnya masuk Islam
pada waktu itu. Artinya, ketika mereka

disentuh melalui pendekatan kekeluargaan,
maka secara tidak langsung menimbulkan
simpatik yang mendalam. Misalnya, masjid
Rembitan, yang cukup populer (sekarang
disebut sebagai Masjid Kuno) di kalangan
para pegiat sejarah Lombok. Berdasarkan
cerita TGH. M. Najmudidin Makmun, masjid
ini dibangun oleh Raden Dateng (Wali
Nyato’) dengan jamaahnya.

Tempo  dulu, Reden  Dateng
berdakwah dengan menggembala ternak
bertahun-tahun. Karena pada waktu itu
pengembala sebagai tradisi turun temurun di
daerah Rembitan. Melalui tradisi ini, Raden
Dateng mendekati mereka dan bersama-sama
mengembala. Tentu banyak kisah yang
mereka buat. Setelah merasa satu sahabat dan
bahkan terasa satu saudara di antara mereka,
Raden Dateng baru menyampaikan pesan-
pesan keagamaan kepada mereka. Sembilan
tahun mereka bersahabat baru mereka diajak
berhitan, dan setelah berhitan baru mereka
diajak membangun tempat peribadatan
(sekarang namanya masjid Rembitan sebagai
situs sejarah).

Kendati  demikian, TGH. M.
Najmuddin Makmun berdakwah dengan tanpa
tantangan dan hambatan dengan dakwah
kulturalnya. Banyak sekali tantangan yang
dihadapi. Sebagaimana pengakuan dalam
tulisan Managqib-nya:

Dalem minggu nike berangkat ojok makam
nyato’. Tumben kali niki taon aran makam
nyato’ mulai banyak timbul suare, suare caci
maki wade cela’ suara sa’ ende’ kena’ paran
dengan pegawaian sala’-masa’ ara’ makam
wali, desa Rembitan waktu telu-macam-
macam suara nike. Lagu’ tiang jawab si’
sabar doing, sekedar berune mene, coba’ pikir
doang aran makan Deside Wali Nyato’, unin
dengan memaran selapu’. Coba’ ini’ makam
bangken jaran sampe teparan makam deside
Wali? Semenu uin tiang bejawab ele’ jao’
pada jao’. Awinan sebab nike, perlu ara’
sejarah ringkes aden tarik pada wikan secara
terang, pedas, jelas aden engkah simpang siur
ele’ selapu’ batur sa’ senang ziarah kubur.
(intisari terj. Dalam dua minggu ini berangkat
ke makam nyato’. Baru kali ini makam nyato’
dikenal. Banyak suara miring (mencemooh)
yang muncul, caci maki, pekerjaan yang
salah, masak ada makam wali. Desa Rembitan
penganut waktu telu. Namun TGH M.
Najmuddin Makmun dihadapi dengan sabar.
Makam tersebut dipandang oleh masyarakat

Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok — Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri' | 65



sebagai kubur (makam) kuda. Untuk itu, TGH
M. Najmuddin Makmun menulis buku ini
supaya tidak terjadi simpang siur masyarakat
yang suka ziarah makam).

Penggalan cerita ini tentu merupakan
bukti bahwa, ziarah pertama kali ke makam
Nyato’, sudah mendapat cemo’ohan dari
masyarakat. Mereka menganggap kuburan
tersebut adalah kubur jaran (kuburan kuda).
Mereka menganggap tidak ada apa-apanya.
Mereka malah jadikan tempat tersebut tempat
mengembala ternak. TGH. M. Najmuddin
Makmun sabar menghadapinya, hanya
menyampaikan bahwa sesungguhnya makam
ini adalah makam wali dan masjid Rembitan
yang perlu dijaga dan dirawat. Perlahan
namun pasti, mereka mulai tersentuh hatinya,
bahwa apa dilakukan oleh Tuang Guru Kece’
(kecil), (TGH. M. Najmuddin Makmun)
merupakan cerita yang tidak dibuat-buat.
Bahwa sesungguhnya ceritanya persis sama
dengan cerita-cerita dari para tokoh adat
mereka.

Pendekatan dakwah kultural TGH. M.
Najmuddin Makmun telah membawa pesan
agama dan kesan yang mendalam. Nama-
nama kiai nenek moyang yang pernah disebut
oleh TGH. M. Najmudidin Makmun telah
memberi arti tersendiri dalam kehidupan
mereka. Misalnya, tonggak sejarah jamaah
jumat pertama di Masjid Rembitan, TGH. M.
Najmuddin Makmun sebut nama-nama
jamaahnya. Misalnya, Raden Pernas, Mamiq
Butuh, Bago’ Bireng, Amin, Berahim, Jama’,
Aman Dona, Aman Demin, Boro’, Bikan,
Lembain, A. Khadijah. Inilah nama-nama
nenek moyang mereka tempo dulu, seperti
orang Arab, jika diceritakan nenek
moyangnya, sukunya merupakan suatu
kehormatan. TGH. M. Najmuddin Makmun
memaparkan kisah berikut ini:

Malik ara’ sopo cerite Deside Wali se waktu le’
Rembitan ngarat kao tetap dateng jango’
sahabat ojok desan Selanglet. Selanget nike
dasan timu’ Penujak. Sahabat DesideWali ara’
dua le’ Selanglet. Sopo bepasengan Balo Data
atau tesebut Balo’ Taseh, sopo’ malik
bepasengan Balo Samber. Kadang dating sekali
seminggu, kadang-kadang dating dua kali
seminggu. Lagu deside Wali bepasengan le’
Selanglet, Sayyid Abdullah. Sering Deside Wali

66 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

dateng ke Belamung bat masjid Penuja’ jango
sahabat bepasengan Balo’ Dati. Balo’ Data dan
balo’ dati pada besanakan. Sopo’ tetap le’
Selanglet, sopo’ tetap le’ Belamung. Sa’ dua
niki tetap tejango’ isik Sayyid Abdullah. Sa’ dua
niki te ade’ang bukti jari tanda besahat kance
Sayyid Abdullah sebagai pusaka Deside Wali
jangke mangkin masih utuh. Balo Dati
te’adeang si’ deside Wali, 1) sopo dila, 2) al-
quran, 3) penyalin belo, 4) jubbah kain bereng,
5) jembung tana’ arak dua, sedangkan Balo’
Data te’adeang 1) al-quran, 2) golo’ 3) sajadah
kode’ nah niki pusaka sa’ arak le’ Selangle
lantong gubuk Belamung. Balo Date dan Balo’
Date bedue banyak turunan sa’ bagus.bagus
pacu, tetap ibadah ngaji sembayang. Balo’ Dati
turunan aran kiai Nurjinah, kiai Abdul Wahid,
kiai Marinah, kiai Rambli. Sedangkan Balo’
Data bedue turunan aran kiai Napiah, H. Abdul
Gani, H. Kamaludin, H. Jamaludin, H. Zakaria,
H. Akbar Usman, H. Abu Bakar, H. Khalil
Coba peratiang aran-aran sa’ baru niki ara’
kiai, ara haji tanda pade solah, tanda pade
bagus. (intisarinya terj. Ada satu cerita wali
saat mengembala. Wali ini tetap silaturrahmi ke
sahabatnya di Selanglet Penujak. Yakni
sahabatnya Balok Date (Balok Taseh) dan
Balok Samber. Kadang datang sekali seminggu
dan kadang dua kali seminggu. Wali ini di
Selanglet bernama Sayyid Abdullah. Wali ini
memberikan tanda persahabatan  sebagai
pusaka dan sampai saat ini masih utuh. Seperti
satu lampu teprok, al-quran, rotan panjang,
jubah hitam, dua mangkok terbuat dari tanah.
Dua sahabatnya meninggalkan keturunan
saleh-saleh. Yakni kiai Napiah, H. Abdul Gani,
H. Kamaludin, H. Jamaludin, H. Zakaria, H.
Akbar Usman, H. Abu Bakar, H. Khalil).

Hikayat atau kisah ini memberikan
simbol-simbol dakwah Wali Nyato’. Wali ini
berdakwah dengan memberikan sahabat-
sahabat dekatnya berupa, 1) sopo dila, 2) al-
quran, 3) penyalin belo, 4) jubbah kain bereng,
5) jembung tana’ arak dua, ( terj. satu lampu
teprok, al-quran, rotan panjang,) jubbah
hitam, dua mangkok terbuat dari tanah).
Dalam konteks inilah, penulis menemukan
model dakwah kultural yang berbasis kearifan
lokal (local genius).

TGH. M. Najmudidin Makmun telah
menerapkan dakwah yang mengedepankan
sikap toleran, dakwah inklusif, dakwah yang
mencerahkan dan dakwah yang tidak
membebani. Terbukti dengan beberapa
tulisannya dan penuturan beberapa informan



yang ditemukan di lapangan. Inklusifitas
dakwahnya telah melahirkan sebuah sosok dan
miniatur masyarakat sasak yang sangat teguh
memegang prinsip-prinsip yang
dicontohkannya. = Mendekatkan = dakwah
dengan tanpa menghilang identitas tradisi
masyarakat Sasak saat itu. Dakwah dengan
mengangkat tema-tema kisah-kisah para wali,
para sholipus sholeh, ulama-ulama yang ahli
ibadah dan ahli ilmu baik yang ada di Lombok
dan di luar Lombok telah menjadi bukti bahwa
TGH. M. Najmudidin Makmun sensitif atau
memiliki kepekaan pada segmen dakwah yang
dilakukannya. Dan sebagai bukti model
dakwah kultural yang berbasis kearifan lokal
(local genius) TGH. M. Najmuddin Makmun
telah mencapai 300 situs para wali di Lombok
yang teridentifikasi olehnya.

Ketiga: Sufistik Approach

Dakwah kultural TGH. M. Najmuddin
Makmun melalui tulisan dengan karya-
karyanya dan bertatap muka secara langsung
menyapa jamaahnya. Misalnya, Fawaidul
Hifzi Li Jamaati Majlisi at-Ta’limi (2001),
wirid ijtima’majlis taklim, sifat dua puluh,
dan Inggih Tiang Matur tentang Figh dan
Tauhid. Tanbih al-muslimin, Tanwir al-qulub,
Tazkir al-ghofilin, nur al-shobah,
menghidupkan hati. Karya-karyanya ini
ditulis dalam bahasa Sasak. Semua isinya
tentang kehidupan orang-orang saleh. Isinya
berciri khas sufistik yang lebih mendekatkan
hati  manusia  kepada  Allah. Cara
berdakwahnya yang luwes dan inklusif telah
menumbuhkan simatik jamaah. TGH. M.
Najmuddin Makmun menyampaikan dakwah
dengan gaya bertutur melalui kisah-kisah para
salafus saleh zaman dulu maupun kisah
tentang kehidupan para waliyullah yang
pernah hidup di gumi Lombok. TGH. M.
Najmuddin Makmun cukup arif dengan tradisi
masyarakat Sasak dan mengerti betul tradisi
yang berlaku kehidupan sehari-hari suku
Sasak sebagai suku asli di pulau Lombok.
TGH. M. Najmuddin Makmun telah
menempatkan gaya bahasa sebagai instrumen
penting dakwahnya seperti pendapat Achmad
Mubarak (2002:197), pemilihan kata-kata
yang tepat sebagai indikator kedalaman
pemahaman seorang da’i terhadap realitas
obyek dakwah yang beragam pendidikan,
bahasa, tradisi dan sosial budaya sehingga

seorang da’i harus dibantu dengan
pengetahuan yang dapat mengantarkan pada
gambaran tentang manusia sebagai individu
atau makhluk sosial. Achmad Mubarok

mengatakan  bahwa  bahasa  memiliki
kekuatan-kekuatan disebabkan karena
beberapa hal, di antaranya: a) karena

keindahannya seperti bait-bait puisi, b) karena
jenis informasi, c) karena logika yang kuat, d)
karena intonasi suara yang berwibawa, e¢)
karena memberikan harapan/optimisme masa
depan, dan f) karena memberi peringatan.

Misalnya, kitab kecil yang ditulis
yang berjudul “Menghidupkan Hati” berisi
tentang kehidupan satu keluarga yang terdiri
dari suami isteri. Mereka (suami isteri)
mengaji sama orang alim saleh. Bagaimana
kelebihan (fadhilah) membaca bismillah.
Isteri yang selalu membaca bismillah
sementara suami sering lupa membaca
bismillah. Setiap pekerjaan yang dilakukan
isterinya selalu memulai dengan membaca
bismillah, sementara suaminya selalu lupa
membaca bismillah. Mengapa demikian, jika
hati yang sudah tertutup sulit mengingat
Allah swt.

Kisah ini berisi dimensi sufistik
tentang fadhilah membaca bismillah bagi
sepasang suami isteri. Contoh sufistik ini
tentu memberikan inspirasi bagi jamaah,
jamaah diajak untuk merenung dan berfikir
bagaimana kisah tersebut dapat memberikan
dampak bagi kehidupan jamaah yang dapat
membiasakan diri memulai aktivitas dengan
menyebut nama Allah. Bagaimana aktivitas
rutinitas jika diniatkan dan diawali dengan
bismillah hasilnya akan ada nilai barakah dan
mendatangkan nikmat Allah berikutnya.

Berikutnya, dalam kitab fawa’id al-
hifzi berisi tentang amal-amalan sebelum
shalat wajib, setiap selesai shalat wajib, doa-
doa, fadhilah-fadhilah membaca ayat lima,
ayat tujuh, do’a-do’a para ahli tarekat, kisah
hidup para sholihin (Syekh allamah Abdul
Qodir Jaelani, Ali Zaenal Abidin, Syaiyyid
Abdullah Ibnu Husain). Demikian juga Kitab
Manaqib berisi kisah kehidupan masyarakat
Rembitan tempo dulu yang sangat memegang
teguh prinsip adat istidat, mereka (para wali
Nyato’) mampu melakukan akulturasi dan
transformasi dakwah yang akomodatif
dengan lingkungan sekitarnya.

Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok — Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri' | 67



Gaya bahasa dakwahnya yang mudah
dipahami, Iluwes dan inklusif-terbuka,
sehingga menimbulkan rasa simpatik jamaah.
Gaya bertutur dengan tidak menggurui.
Sebagai bukti gaya bertuturnya, perjalanan
berdakwahnya, telah abadikan dalam bentuk
tulisan dalam kitab tambih al-muslimin, berisi
hizib imam Nawawi dengan fadhilahnya,
riwayat singkat imam Nawawi, imam Rafii,
imam Sayuti, Tuan Guru Makmun dan
kedekatan dengan beberapa ulama Kediri
(TGH. Muhammad Mukhtar, TGH. Lalu
Abdul Hamid, TGH. Lalu Abdul Hafiz, TGH.
Ibrahim). Kisah-kisah para salafus soleh
zaman dahulu maupun kisah tentang
kehidupan para waliyullah yang pernah hidup
di bumi Sasak Lombok.

Sebagai tokoh ulama tarekat, TGH.
M. Najmuddin Makmun cukup arif dengan
pendekatan dakwah melalui kisah tokoh-
tokoh ulama Lombok dengan menampilkan
sosok pribadi-pribadi luhur yang patut
dicontoh dan ditiru oleh para jamaah. Sebagai
yang sangat paham dengan karakteristik orang
Sasak dan kedalaman pemahaman dan
penguasaan TGH. M. Najmuddin Makmun
terhadap adat istiadat, kisah-kisah para ulama
Sasak, inilah yang menjadi salah satu daya
tarik tersendiri bagi jamaah untuk berguru
kepadanya.

Dakwah TGH. M. Najmuddin
Makmun dalam konteks tarekat pada
masyarakat Lombok saat itu, merupakan salah
satu pendekatan yang mudah diterima
khususnya masyarakat Lombok Selatan.
TGH. Usman Najmuddin (anak TGH. M.
Najmuddin Makmun) menuturkan, jamaah
Pelambek Lombok Selatan, berangkat dari
rumahnya jam 3 pagi dan sampai di tempat
belajar tarekat di TGH. M. Najmuddin
Makmun jam 10 pagi. Ini artinya, tarekat
telah menjadi spirit dakwah yang diterima
dengan baik oleh masyarakat Sasak. Tarekat
tidak sekedar dimaknai secara konseptual,
yaitu: memukul atau mengetuk, meminum air
yang kotor (biasa diminum oleh unta), beban,
menjadikan sesuatu menjadi jalan alternatif
(yang tidak umum), melainkan tarekat sebagai
suatu jalan alternatif yang tidak umum
dijalankan oleh seseorang menuju suatu tujuan
yaitu taqarrub kepada Allah.

68 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

Dengan  demikian,  karya-karya
sufistik TGH. M. Najmuddin Makmun telah
menginspirasi jamaahnya untuk bertarekat
dalam  rangka, pertama, memperolah
bimbingan spiritual untuk  menuju
mendekatkan diri kepada Allah, dan kedua,
tariqat sebagai media persaudaraan (ukhuwah)
TGH. M. Najmuddin Makmun dengan
jamaahnya. Seperti apa yang dikatakan oleh
Abdul Karlm Zaidan dalam konsep teoritisnya
bahwa TGH. M. Najmuddin Makmun (dai)
sebagai orang yang menyeru kepada jalan
kemuliaan dan kebaikan dan sekaligus sebagai
pengayom, pembimbing dan  pemberi
peringatan serta penuntun yang menerangi
hidup mereka (umat) dan merupakan wakil
Allah di dunia ini untuk menyeru dan
mensyiarkan ajaran-ajaran Tuhan.

Sebagai gambaran singkat,
sebagaimana lazimnya ajaran tarekat secara
umum, ajaran terekatnya memiliki tingkatan.
Tingkatan pertama diperuntukkan kepada
jamaah pemula dengan standar tidak seberat
tingkatan kedua, dan ini sebagai wirid setiap
selasai shalat lima waktu. Misalnya, diawali
dengan pembacaan surat alfatihah kepada para
silsilah guru tarekatnya sebanyak lima kali,
zikir 140 kali dan doa-doa khusus. Sementara
tingkatan kedua; sebagai tambahan dari
tingkatan pertama, yakni dengan beragam
doa-doa dan bacaan khusus dan beberapa
bacaan yang ada dalam kitab fawa’id al-hifzi.
Tarekat dilaksanakan dalam bentuk (tarekat bi
al nafsi) individu dan (tarekat bi al jam’i)
secara berjamaah. Secara individu
dilaksanakan oleh masing-masing jamaah
tarekat. Sementara secara jamaah atau
kolektif di laksanakan 1 kali seminggu di
ponpes Darul Muhajirin Praya yakni pada
setiap hari Rabu.

Dialektika Dakwah Kultural TGH. M.
Najmuddin Makmun

Dakwah TGH. M. Najmuddin
Makmun telah banyak kenangan dan catatan
yang terekam dalam sanubari masyarakat

Lombok  karena  dakwah  kulturalnya.
Pengakuan TGH. Dr. Asnawi, MA,,
dakwahnya sangat akomodatif dengan

konteks kehidupan jamaah pada masa itu.
Dakwahnya disesuaikan dengan cara kreatif



dan inovatif terhadap budaya tanpa
menghilangkan aspek substansial keagamaan.
Gerakan dakwah  kultural TGH. M.
Najmuddin Makmun lebih mengedepankan
sikap dan bentuk perbuatan, mulai dari cara
berpakaian, bertutur kata dan tingkah laku,
sampai dalam bentuk kerja nyata seperti
menyantuni anak-anak yatim, pakir miskin,
mendirikan pondok pesantren, dan tempat
sosial lainnya dalam mempercepat proses
islamisasi pemahaman masyarakat Sasak.

TGH. M. Najmudidin Makmun telah
melakukan transformasi dialektika dakwah
dan inklusivitas dakwah. Dialektika dakwah
antara dialektika teks dengan konteks.
Dialektika teks terbukti dengan beberapa
karyanya, misalnya, fawa’id al-hifzi tanwir
qulub, tazkirul ghaafilin, tanbihul muslimin,
nurussabah, dan  menghidupkan hati.
Karyanya ini dikemas dalam pesan-pesan
keagamaan. Contoh-contoh kehidupan orang-
orang saleh yang patut ditiru dan diguru.
Sementara dialektik konteks, TGH. M.
Najmuddin  Makmun  telah  berusaha
mengkontektualisasi dalam kehidupan tradisi
masyarakat Sasak dalam setiap dimensi
dakwahnya. Seperti simbol-simbol budaya
seperti situs masjid Rembitan dan Makam
Wali Nyato’, bagaimana perilaku perjalanan
para wali tersebut dapat dijadikan rujukan dan
diinternalisasikan oleh masyarakat Sasak
dalam kehidupan sehari-hari.  Sementara
inklusifitas dakwah, TGH. M. Najmudidin
Makmun tidak fanatik dengan golongan
tertentu kendati sebagai ahli tareqat. TGH. M.
Najmudidin Makmun terbuka untuk siapapun,
prinsipyang dibangun adalah fastabikul
khairat (berlomba-lomba kebaikan) dan
tasammuh (toleran).

Dakwah TGH. M. Najmuddin
Makmun telah ditopang dalam bentuk aksi
nyata atau dikenal dengan istilah dakwah lisan
al-Hal. Dakwah bi lisan al-hal merupakan
dakwah dengan menggunakan bahasa keadaan
atau menyeru, mengajak dengan perbuatan
nyata. Dialektika dakwah TGH. M.
Najmuddin Makmun juga melalui gerakan
sosial seperti kegiatan khitanan massal di
ponpes DM, santunan anak yatim. Dakwahnya
tidak sekedar retorika melainkan dakwah
dengan bentuk perbuatan, mulai dari cara
berpakaian, bertutur kata dan tingkah laku,
sampai dalam bentuk kerja nyata seperti

menyantuni pakir miskin, mendirikan ponpes,
pelembagaan dakwah dengan adanya majlis
taklim. TGH. M. Najmuddin Makmun juga
melakukan proses islamisasi kebudayaan.
Proses islamisasi kebudayaan, TGH. M.
Najmuddin Makmun berusaha menyesuaikan
antara nilai-nilai agama dengan tradisi-tradisi
masyarakat sasak. Misalnya, tradisi ritual
ngurisan, nyutanan, dan nyongkolan. TGH. M.
Najmuddin Makmun telah melakukan
reformulasi tradisi yang lebih berciri khas
Islam.

PENUTUP

Berdasarkan temuan dan analisis data
lapangan, dapat disimpulkan bahwa gerakan
dakwah kultural TGH. M. Najmuddin
Makmun dilaksanakan dengan menggunakan
tiga pendekatan yakni pendekatan tradisi,
hikayat, dan sufistik. Tiga gerakan ini
memberikan kontribusi dengan lahimya 300
majlis taklim dan institusi pendidikan (TK,
MTs, SMP, MA, SMA, Tahassus), serta
kesadaran spiritual masyarakat Sasak dalam
bentuk  berdirinya  kelompok-kelompok
tarekat. TGH. M. Najmudidin Makmun telah
melakukan transformasi dialektika dakwah
yakni dialektika antara teks dengan konteks.
Dialektika teks terbukti dengan beberapa
karyanya, misalnya, fawa’id al-hifzi tanwir
qulub, tazkirul ghaafilin, tanbihul muslimin,
nurussabah, dan  menghidupkan hati.
Karyanya ini dikemas dalam pesan-pesan
keagamaan yang menjadi referensi bacaan
jamaah. Sementara dialektika konteks, TGH.
M. Najmuddin Makmun telah berusaha
mengkontektualisasikan pesan-pesan
keagamaan  dalam  kehidupan  tradisi
masyarakat Sasak melalui pelaksanaan
nyeribu’, wiridan jamaah tarekat, dan taklim.

UCAPAN TERIMA KASIH

Artikel yang hadir di hadapan
pembaca, tak lepas dari kontribusi semua
pihak yang terlibat, yang sejatinya mendapat
apresiasi dari penulis. Teriring ucapan terima
masih pada Kepala Balai Litbang Agama
Makassar, pengelola Jurnal AL-Qalam, dan
pihak Yayasan Pondok Pesantren Darul
Muhajirin Praya Lombok yang rela membagi
data/informasi sehingga lahir artikel ini.

Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok — Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri' | 69



DAFTAR PUSTAKA

A. Hasjmy. 1994. Dustur Dakwah Menurut al-
Quran. Jakarta: Bulan Bintang.

Abdul Karim Zaidan. 2001. Ushil al-Da’wah.
Beirut: Muassasah al-Risalah.

Abdul Qadir Sayyid Abd Ratf. 1987. Dirasat
fi al-Da’wah al-Islamiah. Kairo: Dar al-
Thiba’ah al-Muhammadiyah.

Achmad Mubarak. 2002. Pendakian Menuju
Allah, Bertasawuf Dalam Kehidupan
Sehari-Hari. Jakarta: Hazanah Baru.

Afif Rifai , “Pendekatan Kutural dalam
Dakwah Walisongo™ (Jurnal Al-

AM Saefuddin. 1989. Strategi Dakwah Bil
Hal. Majalah Suara Masjid. No 182

Aqib Suminta. 1989. Kunci Dakwah Tetap
Berkiblat pada Al-Qur’an dan Sunah.
Majalah Suara Masjid. No 182.

Asmui Syukri. 1983. Dasar-dasar Stategi
Dakwah Islam. Surabaya: al-Ikhlas.

Basrah Lubis. 1993. Pengantar lilmu Dakwah.
Jakarta: Tursina.

Bassam al-Sabbagh. 2000. al-Da’wah wa al-
Duv’at baina al-Waqi’ wa al-Hadp wa
Mujtama’al-‘Arabiyah al-Mu’ashirah.
Damascus: Dar al-Iman.

Buku Panduan Komputasi Peta Dakwah.
1993.  Yogyakarta:  Laboratorium
Dakwah Yayasan Shalahuddin.

H.M. Arifin M. Ed. 1993. Psikologi Dakwah.
Jakarta: Bumi Aksara.

Farhan. 2014. Bahasa Dakwah Struktural dan
Kultural Da’i Dalam Persepektif
Dramaturgi. Jurnal At-Turas, Vol. 1,
No.2.

Hafiz Dasuki. 1989. Dakwah Pembangunan
Sebagai Salah Satu Model Alternatif.
Majalah Suara Masjid. No. 182.

Ihtiyanto. 1989. Lembaga Dakwah Harus
Berperan. Majalah Suara Masjid. No
182

Jabrohim, 2005. Membumikan Dakwah
Kultural Muhammadiyah. Yogyakarta:
Suara Muhammadiyah,.

Warson Munawwir. 1990. Kamus al-
Munawwar,,  Yogyakarta: penerbit
Krapiyak

70 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020

KH Kholil Ridwan, “Diperlukan Kerjasama
Untuk  Berdakwah” dalam Suara
Masjid, Majalah Bulanan, Rabiul Akhir,
1410 H, Nopember 1989, No 182,

Tim Penyusun Ponpes DM. 2016. Managqib
TGH. M. Najmuddin Makmun.

Mansur. 2015.Dakwah Kultural : Strategi
Dakwah Dalam Mengakomodasi Ritual
Posasiq Mandar Di Kelurahan
Bungkutoko Sulawesi Tenggara, Jurnal
Izzah, Vol. 10 Nomor 2.

Muhammad Abd. Fath al-Bayanini. 1998. al-
Madkhal ila ‘Ilmi al-Dakwah. Beirut:
Muassasah al-RisAllah.

Muhammad Alim [hsan. 2008. Dakwah: Suatu
Pendekatan Kultural.. Jurnal Hunafa
Vol. 5 No. 1.

Muhammad Sayyid al-Wakil. 2002. Prinsip
dan Kode Etik Dakwah. Jakarta:
Akademika Pressindo.

Rahmat Ramdhani 2016. Dakwah Kultural
Masyarakat Lembak Kota Bengkulu
Jurnal Manhaj. Vol 4 Nomor 2.
http://ejournal.iainbengkulu.ac.id/index
.php/manhaj/article/view/160/0

Rifyal Ka’bah. 1989. Memanfaatkan Skala
dan Prioritas dalam Berdakwah di
Indonesia. Majalah Suara Masjid. No

182
Saifullah Moh. Sawi. 2009. Sejarah dan
Tamadun Islam di Asia

Tenggara Malaysia: Karisma.

Sakareeya Bungo. 2014. Pendekatan Dakwah
Kultural Dalam Masyarakat Plural,
Jurnal Dakwah Tablig. Vol 15 Nomor
12

Sanapiah Faisal. 1990.Penelitian Kualitatif:
Dasar-Dasar dan Aplikasi (Malang:
Yayasan Asih Asah Asuh.

Sugioyono.  2009. Metode Penelitian
Kuantitatif, Kualitatif dan R&D.
Bandung: Alfabeta.

Thomas W Arnold. 1979. The Preaching Of
Islam, terj. Indonesia "Sejarah dakwah
Islam" oleh Drs. Nawawi Rambe,
Jakarta: PN. Widjaya.

Tim Peta Dakwah Kotamadya Surakarta.
2000. Surakarta: Litbang MT-PD.



