
   Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok – Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri || 57  

GERAKAN DAKWAH KULTURAL  TGH.  M. NAJMUDDIN MAKMUN  
DI LOMBOK 

 
CULTURAL DA’WAH MOVEMENT TGH. M. NAJMUDDIN MAKMUN  

IN  LOMBOK 
 

Ahyar  
Universitas Islam Negeri Mataram 

Jl. Pendidikan No.35, Dasan Agung Baru, Kec. Selaparang, Kota Mataram 
Email: hyfa_loteng@yahoo.co.id  

 
L. Ahmad Zaenuri 

Universitas Islam Negeri Mataram 
Jl. Pendidikan No.35, Dasan Agung Baru, Kec. Selaparang, Kota Mataram 

Email: ahmad.zain19@yahoo.co.id 
 

Naskah diterima tanggal 2 April 2020, Naskah direvisi tanggal 29 Mei 2020, Naskah disetujui tanggal 9 Juni 2020 

Abstrak 

Tulisan ini mengkaji tentang dakwah kultural TGH. M. Najmuddin di Lombok.  TGH. M. 
Najmuddin Makmun  dikenal sebagai tokoh pendidik, tokoh tarekat dan  telah melakukan restorasi 
kelembagaan dakwah di komunitas masyarakat Sasak. Dibuktikan dengan 300 majlis taklim dan 
lembaga pendidikan, (TK, MTs, SMP, MA, SMA, Tahassus). Penelitian ini dengan menggunakan 
kualitatif deskriptif dengan teknik wawacara mendalam, pengamatan dan pemanfaatan dokumen. 
Temuan menunjukkan bahwa keberhasilan dakwahnya disebabkan karena kekuatan dakwah 
kulturalnya yakni melalui pendekatan tradisi, hikayat atau mengungkap kilas balik perjalanan 
leluhur masyarakat Sasak dan mengkaji situs-situs sejarah. Sementara sufitiknya terlihat pada 
karya-karyanya Tanwir Qulub, Tazkir al-Ghaafilin, Tanbih al-Muslimin, Nurussabah, 
Menghidupkan Hati, dan Kisah Wali Nyato’ yang diajarkan dan dikembangkan di tengah-tengah 
masyarakat Sasak 40 tahun yang lalu. 

Kata Kunci: pelembagaan dakwah, dakwah kultural, hikayat dan sufistik 
 

Abstract 
This paper examines the TGH. M. Najmuddin Makmun cultural da’wah. M. Najmuddin in Lombok. 
TGH. M. Najmuddin Makmun is known as a figure of educators, leaders of the tarekat and  has 
carried out institutional restoration of da’wah in the Sasak community. Evidenced by 300 majlis 
taklim and educational institutions, (TK, MTs, SMP, MA, SMA, Tahassus).  This research uses 
descriptive qualitative with in-depth interview techniques, observation and document utilization. The 
findings show that the success of his da'wah was caused  the power of cultural da’wah, namely 
through the traditional, saga or approach  reveal flashbacks of the Sasak ancestral journey and 
examine historical sites.  While his Sufitik is seen in his works such as,  Tanwir Qulub, Tazkir al-
Ghaafilin, Tanbih al-Muslimin, Nurussabah, Menghidupkan Hati, and story Wali Nyato’  which was 
taught and developed in the midst of Sasak society 40 years ago.. 

Keywords: Institutionalization of Da'wah, Cultural Da'wah, Saga and Sufism  

 
PENDAHULUAN 

ejarah perkembangan dakwah 
khususnya di Lombok menunjukkan 
perkembangan yang cukup signifiakn. 

Perkembangannya tidak hanya dilihat dari 
pola pengelolaan jamaah melainkan pola 
pengelolaan sistem dakwah melalui organisasi 

sosial keagamaan. Tradisi yang umumnya 
dilakukan oleh Tuan Guru (TG) di Lombok, 
dakwah diawali dengan pengajian halaqah di 
rumahnya yang dilakukan setiap hari, ada 
yang tiga kali seminggu dan bahkan lebih.  
Uniknya dakwah ini tidak memerlukan 
perencanaan dan administrasi yang berbelit-

S 



58 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

belit dan tidak mengenal usia dan tingkatan. 
Tujuannya hanya ingin memurnikan akidah 
dan syariat agama para jamaah. Dari tahun 50-
an sampai era tahun 80-an cukup banyak 
tokoh-tokoh agama yang secara ikhlas bekerja 
keras dalam membimbing dan mengajarkan 
agama kepada jamaahnya.  

Khususnya kampung Karang Lebah 
Praya Lombok Tengah, disebut sebagai 
lumbung para TG.  Mereka semua memiliki 
karakteristik dakwah dan jamaah masing-
masing dan dijadikan sebagai kampung taklim 
agama. Tanpa menafikan jerih payah dan 
karya serta kerja keras mereka, tidak semua 
meninggalkan jejak yang  bisa dinikmati 
sekarang. Hanya TGH Lalu M. Faisol 
(madrasah Manhal Ulum Karang Lebah) dan 
TGH. Muaz (madrasah Nurul Yakin Karang 
Lebah), dan TGH M. Najmuddin Makmun  
(Ponpes Darul Muhajirin Praya) yang masih 
meninggalkan amanah dakwah melalui 
pendidikan.  

Dalam konteks penelitian ini, penulis 
ingin menelusuri jejak dan kiprah dakwah 
kultural TGH. M. Najmuddin Makmun yang 
telah banyak meletakkan dasar-dasar ajaran 
agama kepada jamaah melalui pendekatan 
taklim  dan tarekat serta hikayat. Berdasarkan 
hasil beberapa kajian bahwa TGH. M. 
Najmuddin telah melaksanakan dakwah 
dengan memadukan konsep pelembagaan 
dakwah dengan dakwah kulturalnya. Sebagai 
buktinya, TGH.  M. Najmuddin Makmun 
(2016: 8), telah berdiri 300-an majelis taklim 
dengan puluhan ribu jamaah di Lombok 
Tengah, Lombok Barat dan Mataram. 
Sementara dakwah kultural ditandai dengan 
hikayat atau kisah-kisah kehidupan ulama, 
para wali, atau cerita sasak, memperbaiki dan 
merawat situs-situs bersejarah seperti situs 
Datu Pejanggik, situs Wali Nyato’ di 
Rembitan. Satu sisi pendekatan dakwahnya 
kurang populer, namun di sisi lain justeru 
telah mengudang simpatik masyarakat Sasak 
dengan model dakwahnya pada saat itu yang 
kehidupan masyarakat lebih mengedepankan 
adat istiadat daripada ajaran agama.  

Menilik dan menapaki jejak kiprah 
dakwah TGH. M. Najmuddin Makmun, 
penulis tertarik mengkaji tentang rekam jejak 
dakwah kuturalnya di Lombok. 

TINJAUAN PUSTAKA 

Dakwah Kultural   
Dakwah kultural adalah aktivitas 

dakwah menggunakan kebudayaan dalam 
upaya mewujudkan masyarkat Islam dengan 
menanamkan nilai-nilai Islam ke seluruh 
dimensi kehidupan manusia dengan 
memperhatikan potensi dan 
kecenderungannya sebagai makhluk yang 
berbudaya. Sifat dari dakwah kultural adalah 
akomodatif. Arti akomodatif adalah dakwah 
yang dilakukan disesuaikan dengan cara 
kreatif dan inovatif terhadap kebudayaan 
tanpa menghilangkan aspek substansial 
keagamaan (Farhan, 2014: 18). Menurut 
Koentjoroningrat (1975: 12) pengertian 
kebudayaan adalah  "keseluruhan sistem 
gagasan, tindakan, dan hasil karya manusia 
dalam rangka kehidupan masyarakat yang 
dijadikan milik diri manusia dengan belajar". 
Beliau mengatakan salah satu unsur dari ada 
tujuh unsur kebudayaan universal yaitu, unsur 
Sistem Religi. Sistem religi dapat diartikan 
sebagai sebuah sistem yang terpadu antara 
keyakinan dan praktek keagamaan yang 
berhubungan dengan hal hal suci dan tidak 
terjangkau oleh akal. Sistem religi yang 
meliputi, sistem kepercayaan, sistem nilai dan 
pandangan hidup, komunikasi keagamaan, dan 
upacara keagamaan. Teori J.G. Frezer 
mengatakan manusia memecahkan 
permasalahan hidup ini dengan ilmu 
pengetahuan, namun akal dan sistem 
pengetahuan manusia ada batasnya. Semakin 
terbelakang kebudayaan manusia, maka akan 
semakin sempit lingkaran batas akalnya.  
Permasalahan hidup yang tidak bisa 
dipecahkan dengan akal maka dipecahkan 
dengan magic.   

Proses Islamisasi kebudayaan ada dua 
sisi. Sisi pertama proses islamisasi 
kebudayaan yaitu terdiri dari usaha untuk 
menyesuaikan suatu sistem ritual dan 
kepercayaan universal yang telah terintegrasi 
kepada realitas-realitas persepsi moral dan 
metafisis yang secara teoritis sudah dibakukan 
dan pada dasarnya tidak dapat dirubah. Pada 
sisi kedua adalah proses Islamisasi 
kebudayaan terdiri dari suatu perjuangan 
untuk mempertahankan diri dalam 
menghadapi penyesuaian dengan keadaan 



   Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok – Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri || 59  

(Rifai, 1994: 123). Muhammad Alim Ihsan 
(2008: 129-136) menelaah tentang Dakwah: 
Suatu Pendekatan Kultural. Pendekatan 
kultural merupakan pendekatan persuasip 
dalam mentranformasi nilai-nilai al-quran dan 
tradisi kenabian dalam perilaku pada norma-
norma yang berlaku. Sakareeya Bungo (2014: 
94) menelaah tentang Pendekatan Dakwah 
Kultural dalam Masyarakat Plural. Hasil 
kajiannya menunjukkan bahwa dakwah 
kultural mempunyai prinsip dengan lebih 
menekankan pendekatan Islam kultural, yakni 
salah satu pendekatan yang berusaha meninjau 
kembali kaitan doktrinal formal antara Islam 
dan politik atau Islam dan negara. 

Dakwah kultural memiliki ruang 
lingkup yang luas. Ruang lingkup dakwah 
kultural yaitu ketika bersentuhan dengan 
budaya lokal, ketika bersentuhan dengan 
budaya global, ketika bersentuhan seni, ketika 
mempergunakan multi media, dan dengan 
gerakan jamaah. Dakwah kultural juga 
memiliki kaitan dengan penggunaan unsur 
simbolik, yaitu dunia produksi dan reproduksi 
simbol-simbol budaya dan ekspresi budaya 
manusia. Selain itu, dakwah kultural juga 
berkaitan dengan budaya masyarakat desa, 
kota, dunia pendidikan, dan yang berkaitan 
dengan seni, sastra, pertunjukkan beserta cara 
pengolaannya secara teknis (Jabrohim, 2005: 
1). Saifullah Moh. Sawi (2009: 21) 
memberikan contoh metode dakwah yang 
dijalankan oleh para wali Songo, salah satu 
diantaranya adalah dengan metode kesenian.  
Kesenian merupakan media dakwah kultural. 
Dalam berdakwah Sunan Muria menciptakan 
lagu-lagu Jawa-Islam, dan beberapa Wali  juga 
menciptakan tembang-tembang, dan syair 
lagu-lagu gamelan yang berisi tentang ajaran 
tauhid  dan peribadatan, ada juga tradisi 
selamatan peninggalan agama Hindu dan 
Budha didekati dengan acara tahlil, dan masih 
banyak lagi karya-karya para Wali berdakwah 
dalam bidang kesenian. Gagasan dakwah 
kultural yang relevan dalam konteks 
penelitian ini misalnya tulisan Aqib Suminta, 
“Kunci Dakwah Tetap Berkiblat pada Al-
Qur’an dan Assunah” (Aqib Suminta: 1989: 
16-17). KH Kholil Ridwan (1989: 18-19), 
“Diperlukan Kerjasama Untuk Berdakwah”.  
Hafiz Dasuki (1989: 20-21), “Dakwah 
Pembangunan Sebagai Salah Satu Model 
Alternatif”,  Ihtiyanto (1989: 21-22).  

“Lembaga Dakwah Harus Berperan” Tim, 
“Peta Dakwah Kotamadya Surakarta Tahun 
1999”, dan Said Tuhu Lele, “Format 
Perencanaan Dakwah Strategis”,  dan 
“Beberapa Catatan Penting Tentang 
Pembuatan Peta Dakwah” Tahun 1993. 

 
Tarekat 

Secara konseptual, tarekat secara 
kebahasaan berasal dari bahasa Arab dengan 
dasar kata tharaqa yang diartikan dalam 
bebera makna, yaitu: memukul atau 
mengetuk, meminum air yang kotor (biasa 
diminum oleh unta), beban, menjadikan 
sesuatu menjadi jalan alternatif (yang tidak 
umum), berpakaian, atau kawin (Warson 
Almunawwir, 1990: 132). Dari makna ini, 
yang paling mendekati dari makna tersebut 
adalah pengertian tariqat sebagai suatu jalan 
alternatif yang tidak umum dijalankan oleh 
seseorang menuju suatu tujuan yaitu taqarrub 
kepada Allah. Namun apabila tarekat 
dipandang sebagai suatu terminologi, maka 
tareqat dapat diartikan ke dalam beberapa 
makna, di antaranya: a) jalan atau petunjuk 
atau cara, b) metode (sistem) atau uslub, c) 
madzhab, aliran atau haluan. Dengan 
demikian, dapat diterjemahkan bahwa 
sebenarnya setiap orang bertariqat dalam 
hidupnya, baik disadari dirinya bertariqat atau 
tidak. Yang membedakannya adalah apakah 
tareqat yang dijadikan sebagai metode dalam 
pencapaian tujuannya terlembaga atau tidak.  
Istilah tariqat yang dimaksud dalam penelitian 
ini adalah tareqat sebagai bagian dari ilmu 
tasawuf yang bermakna, pertama, sebagai 
metode pemberian bimbingan spiritual kepada 
individu dalam mengarahkan kehidupannya 
menuju kedekatan diri kepada Allah, dan 
kedua, tariqat sebagai persaudaraan kaum sufi 
yang ditandai dengan adanya lembaga formal 
yaitu Pondol Pesantren Darul Muhajirin yaitu 
tempat berhimpunnya jamaah yang mengikuti 
dakwah/pengajian Beliau.  

 
Instrumen dan Elemen Dakwah 

Untuk mewujudkan idealitas dakwah, 
diperlukan pemahaman menyeluruh terhadap 
semua unsur yang terlibat dalam kegiatan 
dakwah. Apa yang  dimaksud dengan peta 
kondisi dalam penelitian ini adalah 
pemahaman yang komprehensif dalam proses 



60 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

dakwah tersebut. Unsur-unsur penting 
dakwah Islam yang selama ini dijadikan 
sebagai pegangan penting antara lain adalah 
mad’u, materi, metode, media, dan subyek 
dakwah.  Abdul Karîm Zaidân memaparkan 
dai dalam konsep al-Quran sebagai orang yang 
menyeru kepada jalan kemuliaan dan kebaikan 
dan sekaligus dai itu sebagai pengayom, 
pembimbing dan pemberi peringatan serta 
penuntun yang menerangi hidup mereka 
(umat). Abdul Karîm Zaidân (2010: 307), para 
dai itu merupakan wakil Allah di dunia ini 
untuk menyeru dan mensyiarkan ajaran-ajaran 
Tuhan. 

Pada sisi lain, pemilihan kata-kata 
yang tepat sebagai indikator kedalaman 
pemahaman seorang da’i terhadap realitas 
obyek dakwah yang beragam pendidikan, 
bahasa, tradisi dan sosial budaya sehingga 
seorang da’i harus dibantu dengan 
pengetahuan yang dapat mengantarkan pada 
gambaran tentang manusia sebagai individu 
atau makhluk sosial. Achmad Mubarok (2002: 
197)mengatakan bahwa bahasa memiliki 
kekuatan-kekuatan disebabkan karena 
beberapa hal, di antaranya: a) karena 
keindahannya seperti bait-bait puisi, b) karena 
jenis informasi, c) karena logika yang kuat, d) 
karena intonasi suara yang berwibawa, e) 
karena memberikan harapan/optimisme masa 
depan, dan f) karena memberi peringatan.  
Dakwah bi al-Hal atau sering disebut juga 
dengan istilah lisan al-Hal. Lisan al-Hal 
mempunyai arti menunjukkan realitas yang 
sebenarnya.  

Dengan demikian maka dakwah bi 
lisan al-hal adalah dakwah yang mengandung 
arti memanggil, menyeru dengan 
menggunakan bahasa keadaan atau menyeru, 
mengajak dengan perbuatan nyata. Dakwah bi 
al-hal dipergunakan untuk merujuk kepada 
kegiatan dakwah melalui aksi nyata atau 
tindakan nyata. Karena merupakan aksi atau 
tindakan nyata, maka dakwah bi al-hal lebih 
mengarah kepada tindakan 
menggerakkan/aksi menggerakkan mad’u 
sehingga dakwah itu lebih berorientasi kepada 
pengembangan masyarakat. Basrah Lubis 
(1993: 54) menjelaskan pengertian dakwah bi 
al-hal adalah berdakwah dengan bentuk 
perbuatan, mulai dari cara berpakaian, 

bertutur kata dan tingkah laku, sampai dalam 
bentuk kerja nyata seperti mendirikan panti 
asuhan anak-anak yatim, menyantuni pakir 
miskin, mendirikan sekolah, rumah sakit dan 
tempat sosial lainnya.  

 
METODE  PENELITIAN 

Penelitian ini dengan menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
studi tokoh. Jenis penelitian tokoh lebih 
berfokus pada lokus tertentu tanpa 
mengenyampingkan lokus lain sebagai 
pendukung (Yin.R.K., 1987: 47) dengan 
mempertimbangkan karakteristik, identitas 
lokasi penelitian. Teknik pengumpulan data 
dilakukan dengan teknik; wawancara 
mendalam (in-depth intervew) tentang rekam 
jejak dakwah kultural, pesan-pesan dakwah 
kultural dengan melibatkan beberapa 
muridnya, seperti Dr. TGH. H. Asnawi, MA, 
TGH. Mukti Ali, TGH. Ahyar Saliki, TGH. 
M. Ridwan dan pihak Yayasan Ponpes Darul 
Muhajirin, TGH. Drs. Samsul Rijal 
Najmuddin, TGH. Usman Najmuddin.  

Observasi langsung (derect 
observation), penulis telah berusaha 
mengamati secara langsung dari berbagai 
ragam dan jejak rekam dakwah beliau di 
lapangan, seperti dokumen-dokumen 
dakwahnya, bahkan dokumen-dokumen 
diberbagai tempat yang pernah dikunjungi, 
dan penulis memanfaatkan dokumen penting 
seperti karya-karyanya, dan program 
aktivitas-aktivitas dakwahnya. Sementara 
teknik analisis data dengan menggunakan 
teknik Miles dan Huberman (1992: 20) yakni; 
pengumpulan data, reduksi data, penyajian 
(display) data, dan penarikan kesimpulan serta 
verifikasi terkait dengan rekam jejak dakwah 
kulturalnya.  

Adapun untuk menguji keabsahan 
data Sugioyono, (2009: 79) peneliti 
melakukan tiga langkah yaitu: 
memperpanjang waktu penelitian dalam 
rangka menemukan data secara utuh yang 
rencananya satu bulan menjadi tiga bulan. 
Triangulasi metode dan sumber dalam rangka 
memastikan data terkait dengan dakwah 
kurtural memiliki kredibilitas yang memadai. 
Pemeriksaan sejawat melalui diskusi dalam 
rangka memperkaya dan mendapat masukan-



   Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok – Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri || 61  

masukan dari para ahli atau kolega yang 
memiliki keahlian dalam bidang ini sehingga 
temuan penelitian dapat 
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

 
PEMBAHASAN 

Kilas Balik-Rekan Jejak Dakwah Kultural 
TGH. M. Najmuddin Makmun 

Meminjam istilah AM Saefuddin 
bahwa memperkaya gagasan untuk pengkajian 
atas peta dakwah. Dakwah perlu 
dikembangkan dalam bentuknya yang lebih 
strategis. Konsep dakwah strategis 
menurutnya meninjau kembali pendekatan 
upaya dakwah dengan upaya sentral 
perencanaan yang lebih berorientasi pada 
pemecahan masalah, yang didasarkan pada 
obyek dan lingkungan dakwah, 
pengkoordinasian pelaksanaan dakwah, 
kegiatan dakwah secara lebih profesional.  
Berangkat dari argumentasi AM Saefuddin, 
TGH. M. Najmuddin Makmun merupakan 
sosok ulama yang arif, sabar, tawaddu’, 
sederhana, ramah kepada semua orang tanpa 
melihat status sosial, jabatan, dan strata.  

TGH. M. Najmuddin Makmun tampil 
dengan sosok apa adanya, hadir bersama 
jamaah dengan perangai yang santun, suka 
menyapa, senyum,  dan menghadirkan 
kesejukan. Maka tidak heran TGH. M. 
Najmuddin Makmun dipanggil dengan 
beberapa nama yang familiar pada masyarakat 
Sasak. Ada yang menyapa dengan panggilan 
Abah Udin, Dato’ Udin, Dato’ Muhajirin, 
Tuan Guru Ocek, Tuan Guru Kodek, Tuan 
Guru kecek. Panggilan yang beragam ini, 
tentu memiliki latar belakang yang beragam 
pula. Misalnya, panggilan abah merupakan 
panggilan dengan maksud ingin memuliakan, 
ingin menghormati, demikian juga panggilan 
dato’ sebagai orang yang telah memiliki 
kelebihan, memiliki kemuliaan,  sementara 
ocek, kodek, kecek, beragam dialeg yang 
dilafalkan oleh masyarakat sasak yang artinya 
kecil. Dalam bahasa Sasak ocek, kodek, kecek 
biasanya identik dengan perawakan kecil atau 
tidak terlalu besar, sehingga TGH. M. 
Najmuddin Makmun dipanggil TG kecil.    

Kendati demikian, kiprah TGH. M. 
Najmuddin Makmun dalam bidang dakwah 
dan pendidikan telah menunjukkan 
perkembangan yang siginifikan. Visi dakwah 
TGH. M. Najmuddin dirintis sejak tahun 1942 

M dengan ditandai berdirinya lembaga 
pendidikan yang bernama Perguruan Nurul 
Yaqin atau bisa disebut dengan Sekolah Arab 
Bawah Mundah. Proses perkembangan 
memang tidak semulus yang dibayangkan. 
Pada dekade tahun 1950-an, Dakwah melalui 
institusi formal tercermin dengan 
perkembangan institusi yang bernama 
Tanbihul Muslimat-sekolah khusus putri, dan 
berdiri muallimin dan muallimat serta Sekolah 
Menengah Islam (SMI).  

Institusi ini tentu merupakan upaya 
besar TGH. M. Najmuddin Makmun sebagai 
media dalam mentransformasikan nilai-nilai 
agama kepada masyarakat. Keberadaaan 
rintisan lembaga tersebut mengalami 
perubahan seiring dengan adanya 
pengembangan institusi dan inisiatif 
masyarakat pada saat itu. Dengan berbagai 
pertimbangan lokasi yang demikian terbatas, 
maka sebagai upaya TGH. M. Najmuddin 
Makmun diberikan tanah oleh Pemda Lombok 
Tengah untuk pengembangan kelembagaan 
seluas 3,5 hektar. Dengan perkembangan 
berikutnya, seiring dengan perkembangan, 
TGH. M. Najmuddin Makmun telah 
melakukan transformasi kelembagaan dan 
sampai saat ini telah berdiri MTs  Darul 
Muhajirin (DM) Putra dan MTs DM Putri dan 
Aliyah DM, SMA DM serta ma’had. 

Dalam kiprah dakwahnya, TGH. M. 
Najmuddin Makmun wakafkan hidupnya 
untuk berdakwah, menyapa jamaahnya pagi, 
siang dan bahkan malam. Tentu sebagai anak 
yang lahir dari kalangan ulama (ayahnya 
TGH. M. Makmun) yang sekaligus ahli 
tarekat, sehingga masyarakat memandang 
beliau sebagai orang yang patut dicontoh dan 
diikuti. 

Kiprah berikutnya, pada era tahun 50 
dan 60-an, masyarakat Sasak bagian selatan  
Lombok di satu sisi belum merata pemahaman 
agama dan bahkan masih menganut ajaran 
waktu telu, di sisi lain mereka sangat kuat 
sekali memegang prinsip dan norma adat 
istiadatnya. Tentu fakta ini merupakan 
tantangan dakwah dan hal ini tidak mudah 
untuk melakukan transformasi ajaran agama 
Islam dengan kondisi objek dakwah yang 
demikian. TGH. M. Najmuddin Makmun 
sadar bilamana dakwah dilakukan secara 
sporadis, kurang memberikan hasil yang 
signifikan apalagi dengan cara-cara dan pola 



62 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

konvensional (hanya ceramah-ceramah). 
Perlahan namun pasti, TGH. M. Najmuddin 
Makmun mempersiapkan perangkat dakwah 
melalui pelembagaan dakwah dengan 
mendirikan majlis taklim.  

Institusi ini sebagai media dan mata 
rantai komunikasi dakwah TGH. M. 
Najmuddin Makmun. Dalam kurun waktu 5 
tahun, majlis taklim  tumbuh berkembang 
pesat sehingga akhirnya berjumlah lebih 300 
majlis taklim. Temuan ini sejalan dengan 
pendapat Yunan Yusuf dalam Munzier 
Suparta telah membuktikan bahwa TGH. M. 
Najmuddin Makmun berdakwah dakwah bi al-
hal melalui aksi nyata atau tindakan nyata 
sebagaimana dengan keberadaan majlis taklim 
sebagai bukti upaya nyata dakwahnya.  

Tranformasi dakwah melalui 300 
majlis taklim telah merubah fenomena 
pelembagaan dakwah pada komunitas 
masyarakat Sasak. Fenomana yang dimaskud 
yakni di setiap masjid di bentuk majlis taklim 
dan pengurus masjid merangkap menjadi 
pengurus majlis taklim. Hal ini 
mempermudah,  pertama; pengelolaan jamaah 
semakin lebih efektif. Kedua; mempermudah 
koordinasi kegiatan dakwah di tingkat jamaah 
(basis). Ketiga; pengelolaan informasi jadwal 
dakwah dengan ada garis komando TGH. M. 
Najmuddin Makmun.  

Era tahun 60-an merupakan era yang 
cukup menantang bagi TGH. M. Najmuddin 
Makmun. Kegelisahan TGH. M. Najmuddin 
Makmun menata masyarakat cukup beralasan, 
khususnya masyarakat Lombok Selatan 
dengan kondisi dan realitas keagamaan 
penganut paham waktu telu. Medan dakwah 
yang begitu menantang dan ditambah dengan 
fasiltas ke lokasi terutama alat transfortasi 
masih sangat sulit. Medan yang ditempuh ke 
lokasi tidak seperti semulus sekarang ini.  

Pada saat tertentu beliau digonceng, 
pada saat yang lain, beliau dijemput dengan 
memakai pedati (dokar, cidomo-bahasa sasak) 
dan bahkan beliau digotong dan ditandu. 
Beliau berangkat pagi, pindah dari satu 
tempat ke tempat lain, misalnya daerah 
Lantan, Pelambik, Pengga,  Mangkung, 
Mawun dan sepanjang daerah pesisir Selatan 
Lombok. Sehingga tak jarang TGH. M. 
Najmuddin Makmun pulang malam. Perlahan 

namun pasti, respon masyarakat terhadap 
TGH. M. Najmuddin Makmun terus 
meningkat, kepercayaan masyarakat semakin 
kuat ditandai dengan mendirikan tempat 
ibadah di beberapa tempat majlis taklimnya.  
Sebagai gerakan dakwah kultural, TGH. M. 
Najmuddin Makmun mengimpelementasikan 
ke dalam tiga pendekatan yakni: 

 
Pertama: Tradition Approach 

Dakwah dengan tradisi telah menjadi 
model dakwah TGH. M. Najmuddin Makmun. 
Realitas masyarakat Sasak Lombok Selatan 
telah menempatkan tradisi sebagai bagian dari 
pola interaksi mereka. Mereka lebih 
mementingkan nilai tradisi dari nilai ajaran 
shalat. Misalnya, jika ada tradisi yang 
dilanggar (misalnya, calon pengantin 
perempuan diambil di luar rumahnya) maka 
hukuman sosialnya berat, sementara ajaran 
agama diabaikan tidak dipermasalahkan 
(meninggalkan shalat, puasa, dan zakat). Di 
sinilah TGH. M. Najmuddin Makmun diuji 
dan tidak sedikit tantangan dakwah yang 
dihadapinya.  

Lewat pendekatan tradisi, dakwah 
TGH. M. Najmuddin Makmun telah 
menggungah simpati masyarakat Sasak saat 
itu. Masyarakat yang menganut waktu telu 
secara perlahan tapi pasti menjadi jamaah 
yang  taat mengerjakan shalat lima waktu.  
Temuan ini sejalan dengan pendapat Saifullah 
Moh. Sawi, bahwa dakwahnya seperti yang 
telah dilakukan oleh Wali Songo dengan 
tradisi masyarakatnya seperti dengan tradisi 
seni. Misalnya, Sunan Muria menciptakan 
lagu-lagu Jawa-Islam, dan beberapa Wali  juga 
menciptakan tembang-tembang, dan syair 
lagu-lagu gamelan yang berisi tentang ajaran 
tauhid  dan peribadatan, ada juga tradisi 
selamatan peninggalan agama Hindu dan 
Budha didekati dengan acara tahlil.  

Demikian juga, rekam jejak tradisi 
dakwah TGH. M. Najmuddin Makmun 
dipengaruhi oleh latar belakang keilmuan dan 
pendidikannya. Seperti tergambar pada 
silsilah keilmuannya  berikut ini:  
 

TGH. M. Najmuddin Makmun selain dikenal 
sebagai ulama yang menaruh perhatian pada 
ilmu Fiqh, juga dikenal sebagai ulama dengan 



   Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok – Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri || 63  

orientasi tasawuf yang sangat kuat dan 
sekaligus juga merupakan mursyid dari Tarekat 
Muktabarah, yakni Tarekat Qadiriyah Wa 
Naqsabandiyah. TGH. M. Najmuddin Makmun 
menjadi mursyid setelah menerima ijazah 
irsyadah (kemursyidan) dari orang tuanya 
TGH. Makmun dan Syeikh Idris Al-Bantani Al-
Makki. Silsilah tarekat dari jalur ayahnya TGH. 
Makmun bersambung dengan TGH. Sidiq 
Karangkelok Mataram. Sedangkan TGH. Sidiq 
Karangkelok adalah salah satu khalifah Syeikh 
Abdul Karim Banten. Sementara Syeikh Abdul 
Karim Banten adalah murid dari Syekh Achmad 
Khotib al-Syambasi, pendiri Tarekat Qodiriyah 
wa Naqsyabandiyah.TGH. Makmun bin Abdul 
Wahid Praya- dari syaikh Muhammad Shiddiq 
Karang Kelok, dan al-syaikh Abdil Karim, dari 
Syaikh Ahmad Khatib Sambas Karang Kelok, 
dari syaikh Samsuddin, dari syaikh Muhammad 
Murad, dari Abdul Fattah, dari Syaikh Usman, 
dari syaikh Abdurrahman, dari syaikh Abi 
Bakar, dari syaikh Yahya, dari syaikh 
Hisyamuddin, dari syaikh Nurudin, dari syaikh 
Syarafudin, dari syaikh Syamsuddin, dari syaikh 
Muhammad al-Hattak, dari syaikh Abdul Aziz, 
dari syaikh Abdul Qadir Jaelani, dari syaikh 
Abu Said Makhzumi, dari syaikh Abu Hasan Ali 
al-Hakkariy, dari syaikh Abu al-Farj 
Tharthusiy, dari syaikh Abdul Wahid al-
Tammimy, dari syaikh Abu Bakar Syibliy, dari 
Syaikh Abu Qasim Junaid al-Bagdadiy, dari 
syaikh Sirry al-Saqathy, dari syaikh Makruf al-
Karkhiy, dari syaikh Abu al-Hasan Ali bin Musa 
al-Ridha, dari Syaikh Musa al-Kazhimiy, dari 
syaikh Imam Ja’far al-Shiddiq, dari syaikh 
syaikh Muhammad al-Baqir, dari syaikh Imam 
Zaenal Abidin, dari syaikh al-Syahid al-Husain, 
dari syaikh al-Imam Saiyyida Ali, dari Sayyid 
al-Nursalim Sayyidina Muhammad SAW 
(Manaqib, 2016 h. 9-10). 

 
TGH. M. Najmuddin Makmun 

menimba ilmu agama ke guru-guru yang 
berasal dari Lombok, luar Lombok dan bahkan 
sampai mencari ilmu ke Makkah al 
Mukarramah. Misalnya, ada yang berasal dari 
Sekarbela, Mataram, Lomban Praya, Pancor 
Lombok Timur, dan yang berasal dari Banten 
(bil ijazah). Hal ini menunjukkan 
kegigihannya dalam menimba ilmu agama 
tidak lain hanya untuk mempersiapkan dan 
mendukung dakwahnya.  

 
Misalnya, pengalaman belajar ke Makkah Al 
Mukarramah. Setelah mempelajari dasar-dasar 
ilmu agama pada ayahnya TGH. Makmun, 
Ma’arif - nama kecil TGH.M.Najmuddin - 
melanjutkan belajar ke TGH. Muh. Rais 
Sekarbela Mataram, bidang bahasa Arab 

sehingga mengkhatamkan Kitab Nahwu Matan 
Alfiah Ibnu Malik. Berikutnya ke Pancor belajar 
pada TGH.KH. M. Zainuddin Abdul Majid 
selama 3 bulan guna mematangkan persiapan 
untuk studi di Mekkah. Selanjutnya dalam usia 
yang masih belia, berangkat ke tanah suci 
Mekah guna mendalami ilmu agama. Di 
Mekkah TGH.M.Najmuddin mendaftarkan diri 
di madrasah Darul Ulum Al-Diniyah yang 
didirikan oleh Sayyid Muhsin al-Musawwa 
Palembang dan beberapa Ulama’ Nusantara. 
Di samping belajar di madrasah, juga belajar 
secara khusus kepada guru-guru mulia lainnya, 
seperti:  Syekh Muhammad Yasin Al-Fadani. 
Syekh Yasin merupakan guru utamanya dalam 
menempuh pendidikan dan mempunyai 
pengaruh yang sangat besar pada 
kehidupannya selanjutnya. Syekh Muhammad 
Nuri Trengganu Malaysia, Syekh Abdul Karim 
Mandailing Medan, Syekh Usman Tungkal 
Bengkulu, Syekh Idris Banten. Kepada syekh 
Idris Banten, TGH.M.Najmuddin belajar ilmu 
tajwid al-Qur’an, qira’ah Hafsh dan tasawuf, 
serta menerima ijazah tarekat Qadiriyyah wa 
Naqsyabandiyyah, dan Syekh Faisal Pulau 
Bawean. TGH. M. Najmuddin juga belajar 
kepada beberapa masyaikh yang berasal dari 
Lombok yang tengah mukim di Mekkah pada 
waktu, yakni : 1) TGH. Mukhtar Kediri Lombok 
Barat, 2) TGH. Ibrahim Al-Khalidi Kediri 
Lombok Barat. 

 
Sebagai bukti empirik rekam jejak 

perjalanan tareqat dan pendidikannya, telah 
memberikan pengaruh dengan tradisi  
dakwahnya. Misalnya, TGH. M. Najmudin 
Makmun tidak hanya sekedar retorika dakwah 
melainkan dakwah dengan 
mempertimbangkan konteks dakwah pada 
saat itu sehingga lebih mengedepankan tradisi 
seperti dengan pendekatan situs-situs sejarah, 
tarekat dan hikayat. Misalnya, masyarakat 
Sasak Lombok lauk (selatan) telah memiliki 
sejarah yang tertuang dalam babat mereka, 
babat ini diwarisi secara turun temurun dari 
generasi ke generasi. Satu contoh, makam 
wali nyato’ hanya boleh dikunjungi (ziarah) 
pada hari Rabu saja.  

TGH. M. Najmuddin Makmun 
mengungkap kisah para wali di Lombok. 
Misalnya, kisah makam wali nyato’. Wali 
yang hanya pekerjaannnya mengembala 
sebagai model dakwah. Model ini dilakukan 
karena tradisi masyarakat Sasak tempo dulu, 
daerah Lombok Selatan tempat terminalnya 
para pengembala pemilik ternak. Manuskrip 
terkait, TGH. M. Najmuddin Makmun 



64 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

menulis dalam karya Buku Sejarah Ringkas 
Deside Wali Nyato’.  

Demikian juga, nyeribu’ sebagai 
tradisi dakwah TGH. M. Najmuddin Makmun. 
Kata nyeribu’ merupakan kata yang relatif 
masih asing didengar bahkan dalam kamus 
bahasa Indonesia belum ditemukan. TGH. M. 
Najmuddin Makmun menggunakan kata 
nyeribu’ (syafa’atul qubra). Nyeribu’ sebagai 
model dakwahnya dan hampir dipastikan 
kegiatan ini selalu dibanjiri oleh jamaahnya. 
Dalam konteks pelaksanaannya, jamaah 
menuliskan nama-nama keluarganya yang 
meninggal dan diserahkan untuk dibacakan 
surat ummul kitab (surat al-fatihah) dan 
amalan-amalan doa. Nyeribu identik dengan 
pengajian, zikir dan doa. Filosofi nyeribu 
adalah mendoakan para keluarga yang masih 
hidup dan yang sudah meninggal dengan 
diawali dengan zikir 1000 kali.  

Zikir 1000 kali inilah dalam bahasa 
Sasak disebut nyeribu. Nyeribu memiliki 
makna yang mendalam bagi jamaah bahwa 
nyeribu merupakan momentum untuk 
merefleksikan dan mengenang kembali 
kepada keluarga-keluarganya yang telah 
meninggal dengan  mendoakannya, memohon 
kepada Allah semoga keluarganya terhindar 
dari fitnah kubur dan diberikan keselamatan di 
alam kubur.  Tradisi nyeribu’ sebagai media 
memperat ikatan emosional, meningkatkan 
spiritual jamaah, dan menyatukan jamaah 
sebagai keluarga besar jamaah Ponpes Darul 
Muhajirin. Momentum ini juga dimanfaatkan 
jamaah untuk meminta doa semenge (doa 
mendapat ilmu), doa peneduk (doa anak-anak 
penangis), doa tolak bala’ (penolak balak), 
bahkan ada saja jamaah yang membawa air 
untuk di doakan.  

Analisis penulis, TGH. M. Najmuddin 
Makmun melakukan reformulasi dakwah 
melalui dua pola yakni, pertama pola 
reformulasi tradisi dengan tradisi teks tulis 
dan teks sejarah dibuktikan dengan karya-
karyanya. Kedua; pola reformulasi tradisi 
tarekat yang tidak membebankan dan 
memberatkan bagi jamaahnya. Tarekat dalam 
perspektif yang lebih kontekstual, misalnya 
tradisi merawat situs, tarekat, dan tradisi 
nyeribu’. 

 

Kedua: Hikayat Approach 

Dakwah kultural TGH. M. 
Najmudidin Makmun telah memberikan 
kontribusi dalam merubah cara pandang 
masyarakat Sasak dan telah menempatkan 
agama sebagai penopang budaya, sementara 
budaya/adat istiadat telah bertransformasi 
dengan ajaran agama. Adat istiadat yang tidak 
relevan dan senafas dengan ajaran agama, 
perlahan-lahan mereka tinggalkan dan tidak 
dipakai lagi. Hal ini nampak jelas dengan 
kisah wali Nyato yang beliau tulis. 

Segmentasi dakwah TGH. M. 
Najmudidin Makmun kepada masyarakat 
awam juga telah melahirkan sikap jamaah 
yang progresif. Jamaah yang membutuhkan 
spirit rohani dan pengamalan melalui amalan-
amalan yang ringan. Jamaah tengah butuh 
sentuhan agama yang lembut tanpa 
menyinggung dan memberatkan dengan hal-
hal yang baru mereka ketahui. Sebagai mana 
penuturan TGH. Dr. Asnawi, MA. berikut ini: 
“Beliau merupakan sosok yang cukup 
disegani, cara beliau berdakwah lebih banyak 
memberikan kisah-kisah para Auliaya Allah, 
kisah-kisah para ulama di Lombok. Tentu ini 
menjadi ciri khasnya dalam menyapa 
jamaahnya dengan caranya sendiri. Dan 
hampir setiap pengajian selalu ada kisah-kisah 
para wali, kisah para orang-orang saleh.  

Pendekatan dakwah kultural pada 
eranya, sepanjang penelusuran penulis,  belum 
banyak yang melakukannya. Karena 
dipengaruhi oleh beberapa faktor. Pertama; 
TGH. M. Najmudidin Makmun gunakan 
bahasa yang lugas dan mudah dipahami. TGH. 
M. Najmudidin Makmun jarang sekali 
menggunakan bahasa Indonesia terbukti 
seluruh tulisan kitabnya memakai bahasa 
Sasak.  Kedua; Realitas masyarakat Sasak 
menjadikan bahasa Sasak sebagai bahasa 
sehari-hari. Kisah-kisah yang dituturkan 
dengan bahasa aslinya lebih menarik. TGH. 
M. Najmudidin Makmun memanfaatkan 
media dakwah dengan menggunakan bahasa 
Sasak sebagai bahasa tutur. Contoh dapat 
diakses di https://www.youtube.com/ 
watch?v=KR8vfwqt7NI Ketiga: sejumlah 
karangannya seluruhnya memakai bahasa 
Sasak dan isinya  berupa kisah-kisah 
(hikayat). Misalnya, salah satu judul kitab 



   Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok – Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri || 65  

karangannya yakni tegening teganang dalam 
terjemahan Indonesia yakni orang yang tidak 
pernah menetap, selalu ke mana-mana. 
Ternyata kisah ini menceritakan perjalanan 
ulama-ulama yang memiliki reputasi ilmu 
agama yang mendalam dan seorang ahli 
ibadah.     

Demikian juga dalam bukunya 
tentang  Kisah Wali Nyato’ (sekarang situs 
makam Nyato’) dikisahkan: 

 
Ceriten bagik (Cerita buah Asam) Makkah: 
Kejadian bage’ Makkah nike jara’ lime taun 
sa’ uwah besunat Raden Pernas dait Raden 
Dateng. Sa’ uah loe’ dengan takut serta 
hormat selapu’ masyarakat, banyak mele 
besunat, terus besunat. Sa’ kance 8 (balu’) 
batur-batur sa’ kancen ngarat. Aran mangkin 
perlu tecatat: Aman Dona, Aman Demin, 
Laman, Berahim, Sama’, Boro’, Bikan, 
Lembain, aran tukang sunat Syekh 
Muhammad Saleh bin M. Ali. Sa’ uah besunat 
sa’ balu’ nike, maka tiap-tiap tahun ara’ 
doang sa’ besunat, sampai sepuluh taun ele’ 
cerite belayang nike. Uah bega’ loek tame 
Islam terus Deside Wali mulai piya’ masjid  
le’ atas Gunung Rembitan malik mulai piya’ 
gedeng, malik mulai piya’ alang tao’ pare 
selesai panen. Awinan mulai sembahyang 
Jumat senuga’ sa’uah besunat, kurang lebih 
22 (dua likur) sa’ bejumat. Perlu tersebut aran 
buat jari peringatan: Raden Pernas, Mamiq 
Butuh, Bago’ Bireng,  Amin, Berahim, Jama’, 
Aman Dona, Aman Demin, Boro’, Bikan, 
Lembain, A. Khadijah, dait lain-lain semoga 
Allah ican rahmat, ican pengampunan, ican 
kebagusan senuga’ uah taek bejumat le’ 
masjid Rembitan zaman lae’ selapu’an. 
(Ringkasan cerita yakni: setelah mereka 
tumbuh rasa hormat dan takzim kepada Raden 
Dateng, mereka (teman-teman mengembala) 
meminta diislamkan dengan diawali dengan 
acara khitanan dan sampai berjumlah 22 
orang. Selanjutnya mereka diajak untuk 
melaksanakan shalat dijumat pertama  di 
masjid rembitan.  Di antara yang tercatat 
yang ikut melaksanakan shalat jumat Aman 
Dona, Aman Demin, Laman, Berahim, Sama’, 
Boro’, BIkan, Lembain Raden Pernas, Mamiq 
Butuh, Bago’ Bireng,  Amin, Berahim, Jama’,  
Amaq Khadijah). 

 
Penggalan cerita ini, bagian dari cara 

TGH. M. Najmudidin Makmun berdakwah. 
Menggungkap cerita pengalaman hidup para 
leluhurnya, para nenek moyangnya, 
bagaimana nenek moyangnya masuk Islam 
pada waktu itu. Artinya, ketika mereka 

disentuh melalui pendekatan kekeluargaan, 
maka secara tidak langsung menimbulkan 
simpatik yang mendalam. Misalnya, masjid 
Rembitan, yang cukup populer (sekarang 
disebut sebagai Masjid Kuno) di kalangan 
para pegiat sejarah Lombok. Berdasarkan 
cerita TGH. M. Najmudidin Makmun, masjid 
ini dibangun oleh Raden Dateng (Wali 
Nyato’) dengan jamaahnya. 

Tempo dulu, Reden Dateng 
berdakwah dengan menggembala ternak 
bertahun-tahun. Karena pada waktu itu 
pengembala sebagai tradisi turun temurun di 
daerah Rembitan. Melalui tradisi ini, Raden 
Dateng mendekati mereka dan bersama-sama 
mengembala. Tentu banyak kisah yang 
mereka buat. Setelah merasa satu sahabat  dan 
bahkan terasa satu saudara di antara mereka, 
Raden Dateng baru menyampaikan pesan-
pesan keagamaan kepada mereka. Sembilan 
tahun mereka bersahabat baru mereka diajak 
berhitan, dan setelah berhitan baru mereka 
diajak membangun tempat peribadatan 
(sekarang namanya masjid Rembitan sebagai 
situs sejarah).  

Kendati demikian, TGH. M. 
Najmuddin Makmun berdakwah dengan tanpa 
tantangan dan hambatan dengan dakwah 
kulturalnya. Banyak sekali tantangan yang 
dihadapi.  Sebagaimana pengakuan dalam 
tulisan Manaqib-nya:  
 

Dalem minggu nike berangkat ojok makam 
nyato’. Tumben kali niki taon aran makam 
nyato’ mulai banyak timbul suare, suare caci 
maki wade cela’ suara sa’ ende’ kena’ paran 
dengan pegawaian sala’-masa’ ara’ makam 
wali, desa Rembitan waktu telu-macam-
macam suara nike. Lagu’ tiang jawab si’ 
sabar doing, sekedar berune mene, coba’ pikir 
doang  aran makan Deside Wali Nyato’, unin 
dengan memaran selapu’. Coba’ ini’ makam 
bangken jaran sampe teparan makam deside 
Wali? Semenu uin tiang bejawab ele’ jao’ 
pada jao’. Awinan sebab nike, perlu ara’ 
sejarah ringkes aden tarik pada wikan secara 
terang, pedas, jelas aden engkah simpang siur 
ele’ selapu’ batur sa’ senang ziarah kubur. 
(intisari terj. Dalam dua minggu ini berangkat 
ke makam nyato’. Baru kali ini makam nyato’ 
dikenal. Banyak suara miring (mencemooh) 
yang muncul, caci maki, pekerjaan yang 
salah, masak ada makam wali. Desa Rembitan 
penganut waktu telu. Namun TGH M. 
Najmuddin Makmun dihadapi dengan sabar. 
Makam tersebut dipandang oleh masyarakat 



66 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

sebagai kubur (makam) kuda. Untuk itu,  TGH 
M. Najmuddin Makmun menulis buku ini 
supaya tidak terjadi simpang siur masyarakat 
yang suka ziarah makam).  

 
Penggalan cerita ini tentu merupakan 

bukti bahwa, ziarah pertama kali ke makam 
Nyato’, sudah mendapat cemo’ohan dari 
masyarakat. Mereka menganggap kuburan 
tersebut adalah kubur jaran (kuburan kuda). 
Mereka menganggap tidak ada apa-apanya. 
Mereka malah jadikan tempat tersebut tempat 
mengembala ternak. TGH. M. Najmuddin 
Makmun sabar menghadapinya, hanya 
menyampaikan bahwa sesungguhnya makam 
ini adalah makam wali dan masjid Rembitan  
yang perlu dijaga dan dirawat. Perlahan 
namun pasti, mereka mulai tersentuh hatinya, 
bahwa apa dilakukan oleh Tuang Guru Kece’ 
(kecil), (TGH. M. Najmuddin Makmun) 
merupakan cerita yang tidak dibuat-buat.  
Bahwa sesungguhnya ceritanya persis sama 
dengan cerita-cerita dari para tokoh adat 
mereka.  

Pendekatan dakwah kultural TGH. M. 
Najmuddin Makmun telah membawa pesan 
agama dan kesan yang mendalam. Nama-
nama kiai nenek moyang yang pernah disebut 
oleh TGH. M. Najmudidin Makmun telah 
memberi arti tersendiri dalam kehidupan 
mereka. Misalnya, tonggak sejarah jamaah 
jumat pertama di Masjid Rembitan, TGH. M. 
Najmuddin Makmun sebut nama-nama 
jamaahnya. Misalnya, Raden Pernas, Mamiq 
Butuh, Bago’ Bireng,  Amin, Berahim, Jama’, 
Aman Dona, Aman Demin, Boro’, Bikan, 
Lembain, A. Khadijah. Inilah nama-nama 
nenek moyang mereka tempo dulu, seperti 
orang Arab, jika diceritakan nenek 
moyangnya, sukunya merupakan suatu 
kehormatan. TGH. M. Najmuddin Makmun 
memaparkan kisah berikut ini: 

 
Malik ara’ sopo cerite Deside Wali se waktu le’ 
Rembitan ngarat kao tetap dateng jango’ 
sahabat ojok desan Selanglet. Selanget nike 
dasan timu’ Penujak. Sahabat DesideWali ara’ 
dua le’ Selanglet. Sopo bepasengan Balo Data 
atau tesebut Balo’ Taseh, sopo’ malik 
bepasengan Balo Samber. Kadang dating sekali 
seminggu, kadang-kadang dating dua kali 
seminggu. Lagu deside Wali bepasengan  le’ 
Selanglet, Sayyid Abdullah. Sering Deside Wali 

dateng ke Belamung bat masjid Penuja’ jango 
sahabat bepasengan Balo’ Dati. Balo’ Data dan 
balo’ dati pada besanakan. Sopo’ tetap le’ 
Selanglet, sopo’ tetap le’ Belamung. Sa’ dua 
niki tetap tejango’ isik Sayyid Abdullah. Sa’ dua 
niki te ade’ang bukti  jari tanda besahat kance  
Sayyid Abdullah sebagai pusaka Deside Wali 
jangke mangkin masih utuh. Balo Dati 
te’adeang si’ deside Wali, 1) sopo dila, 2) al-
quran, 3) penyalin belo, 4) jubbah kain bereng,  
5) jembung tana’ arak dua, sedangkan Balo’ 
Data te’adeang  1) al-quran, 2) golo’ 3) sajadah 
kode’ nah niki pusaka sa’ arak  le’ Selangle 
lantong gubuk Belamung.  Balo Date dan Balo’ 
Date bedue banyak turunan sa’ bagus.bagus 
pacu, tetap ibadah ngaji sembayang.  Balo’ Dati 
turunan aran kiai Nurjinah,  kiai Abdul Wahid, 
kiai Marinah, kiai Rambli. Sedangkan Balo’ 
Data bedue turunan aran kiai Napiah, H. Abdul 
Gani, H. Kamaludin, H. Jamaludin, H. Zakaria, 
H. Akbar Usman, H. Abu Bakar, H. Khalil. 
Coba peratiang aran-aran sa’ baru niki ara’ 
kiai, ara haji tanda pade solah, tanda pade 
bagus. (intisarinya terj. Ada satu cerita wali 
saat mengembala. Wali ini tetap silaturrahmi ke 
sahabatnya di Selanglet Penujak. Yakni 
sahabatnya Balok Date (Balok Taseh) dan 
Balok Samber.  Kadang datang sekali seminggu 
dan kadang dua kali seminggu. Wali ini  di 
Selanglet bernama Sayyid Abdullah. Wali ini 
memberikan tanda persahabatan  sebagai 
pusaka dan sampai saat ini masih utuh. Seperti 
satu lampu teprok, al-quran, rotan panjang, 
jubah hitam, dua mangkok terbuat dari tanah. 
Dua sahabatnya meninggalkan keturunan 
saleh-saleh. Yakni kiai Napiah, H. Abdul Gani, 
H. Kamaludin, H. Jamaludin, H. Zakaria, H. 
Akbar Usman, H. Abu Bakar, H. Khalil). 

 
Hikayat atau kisah ini memberikan 

simbol-simbol dakwah Wali Nyato’. Wali ini 
berdakwah dengan memberikan sahabat-
sahabat dekatnya berupa, 1) sopo dila, 2) al-
quran, 3) penyalin belo, 4) jubbah kain bereng,  
5) jembung tana’ arak dua, ( terj. satu lampu 
teprok, al-quran, rotan panjang,) jubbah 
hitam, dua mangkok terbuat dari tanah). 
Dalam konteks inilah, penulis menemukan 
model dakwah kultural yang berbasis kearifan 
lokal (local genius).  

TGH. M. Najmudidin Makmun telah 
menerapkan dakwah yang mengedepankan 
sikap toleran, dakwah inklusif, dakwah yang 
mencerahkan dan dakwah yang tidak 
membebani. Terbukti dengan beberapa 
tulisannya dan penuturan beberapa informan 



   Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok – Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri || 67  

yang ditemukan di lapangan. Inklusifitas 
dakwahnya telah melahirkan sebuah sosok dan 
miniatur masyarakat sasak yang sangat teguh 
memegang prinsip-prinsip yang 
dicontohkannya. Mendekatkan dakwah 
dengan tanpa menghilang identitas tradisi 
masyarakat Sasak saat itu. Dakwah dengan 
mengangkat tema-tema kisah-kisah para wali, 
para sholipus sholeh, ulama-ulama yang ahli 
ibadah dan ahli ilmu baik yang ada di Lombok 
dan di luar Lombok telah menjadi bukti bahwa 
TGH. M. Najmudidin Makmun sensitif atau 
memiliki kepekaan pada segmen dakwah yang 
dilakukannya. Dan sebagai bukti model 
dakwah kultural yang berbasis kearifan lokal 
(local genius) TGH. M. Najmuddin Makmun 
telah mencapai 300 situs para wali di Lombok 
yang teridentifikasi olehnya. 

 
Ketiga: Sufistik Approach  

Dakwah kultural TGH. M. Najmuddin 
Makmun melalui tulisan dengan karya-
karyanya dan bertatap muka secara langsung 
menyapa jamaahnya. Misalnya, Fawaidul 
Hifzi Li Jamaati Majlisi at-Ta’limi (2001), 
wirid ijtima’majlis taklim, sifat dua puluh, 
dan Inggih Tiang Matur tentang Fiqh dan 
Tauhid. Tanbih al-muslimin, Tanwir al-qulub, 
Tazkir al-ghofilin, nur al-shobah, 
menghidupkan hati. Karya-karyanya ini 
ditulis dalam bahasa Sasak. Semua isinya 
tentang kehidupan orang-orang saleh. Isinya 
berciri khas sufistik yang lebih mendekatkan 
hati manusia kepada Allah. Cara 
berdakwahnya yang luwes dan inklusif telah 
menumbuhkan simatik jamaah. TGH. M. 
Najmuddin Makmun menyampaikan dakwah 
dengan gaya bertutur melalui kisah-kisah para 
salafus saleh zaman dulu maupun kisah 
tentang kehidupan para waliyullah yang 
pernah hidup di gumi Lombok. TGH. M. 
Najmuddin Makmun cukup arif dengan tradisi 
masyarakat Sasak dan mengerti betul tradisi 
yang berlaku kehidupan sehari-hari suku 
Sasak sebagai suku asli di pulau Lombok. 
TGH. M. Najmuddin Makmun telah 
menempatkan gaya bahasa sebagai instrumen 
penting dakwahnya seperti pendapat Achmad 
Mubarak (2002:197),  pemilihan kata-kata 
yang tepat sebagai indikator kedalaman 
pemahaman seorang da’i terhadap realitas 
obyek dakwah yang beragam pendidikan, 
bahasa, tradisi dan sosial budaya sehingga 

seorang da’i harus dibantu dengan 
pengetahuan yang dapat mengantarkan pada 
gambaran tentang manusia sebagai individu 
atau makhluk sosial. Achmad Mubarok 
mengatakan bahwa bahasa memiliki 
kekuatan-kekuatan disebabkan karena 
beberapa hal, di antaranya: a) karena 
keindahannya seperti bait-bait puisi, b) karena 
jenis informasi, c) karena logika yang kuat, d) 
karena intonasi suara yang berwibawa, e) 
karena memberikan harapan/optimisme masa 
depan, dan f) karena memberi peringatan.  

Misalnya, kitab kecil yang ditulis 
yang berjudul “Menghidupkan Hati”  berisi 
tentang kehidupan satu keluarga yang terdiri 
dari suami isteri. Mereka (suami isteri) 
mengaji sama orang alim saleh. Bagaimana 
kelebihan (fadhilah)  membaca bismillah. 
Isteri yang selalu membaca bismillah 
sementara suami sering lupa membaca 
bismillah.  Setiap pekerjaan yang dilakukan 
isterinya selalu memulai dengan membaca 
bismillah, sementara suaminya selalu lupa 
membaca bismillah. Mengapa demikian, jika 
hati yang sudah tertutup sulit mengingat 
Allah swt.  

Kisah ini berisi dimensi sufistik 
tentang fadhilah membaca bismillah bagi 
sepasang suami isteri. Contoh sufistik ini 
tentu memberikan inspirasi bagi jamaah, 
jamaah diajak untuk merenung dan berfikir 
bagaimana kisah tersebut dapat memberikan 
dampak bagi kehidupan jamaah yang dapat 
membiasakan diri memulai aktivitas dengan 
menyebut nama Allah. Bagaimana aktivitas 
rutinitas jika diniatkan dan diawali dengan 
bismillah hasilnya akan ada nilai barakah dan 
mendatangkan nikmat Allah berikutnya. 

Berikutnya, dalam kitab fawa’id al-
hifzi berisi tentang amal-amalan sebelum 
shalat wajib, setiap selesai shalat wajib, doa-
doa, fadhilah-fadhilah membaca ayat lima, 
ayat tujuh, do’a-do’a para ahli tarekat, kisah 
hidup para sholihin (Syekh allamah Abdul 
Qodir Jaelani, Ali Zaenal Abidin, Syaiyyid 
Abdullah Ibnu Husain). Demikian juga Kitab 
Manaqib berisi  kisah kehidupan masyarakat 
Rembitan tempo dulu yang sangat memegang 
teguh prinsip adat istidat, mereka (para wali 
Nyato’) mampu melakukan akulturasi dan 
transformasi dakwah  yang akomodatif 
dengan lingkungan sekitarnya. 



68 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

Gaya bahasa dakwahnya yang mudah 
dipahami, luwes dan inklusif-terbuka, 
sehingga menimbulkan rasa simpatik jamaah. 
Gaya bertutur dengan tidak menggurui. 
Sebagai bukti gaya bertuturnya, perjalanan 
berdakwahnya, telah abadikan dalam bentuk 
tulisan dalam kitab tambih al-muslimin, berisi 
hizib imam Nawawi dengan fadhilahnya, 
riwayat singkat imam Nawawi, imam Rafii, 
imam Sayuti, Tuan Guru Makmun dan 
kedekatan dengan beberapa ulama Kediri 
(TGH. Muhammad Mukhtar, TGH. Lalu 
Abdul Hamid, TGH. Lalu Abdul Hafiz, TGH. 
Ibrahim). Kisah-kisah para salafus soleh 
zaman dahulu maupun kisah tentang 
kehidupan  para waliyullah yang pernah hidup 
di bumi Sasak Lombok.   

Sebagai tokoh ulama tarekat, TGH. 
M. Najmuddin Makmun cukup arif  dengan 
pendekatan dakwah melalui kisah tokoh-
tokoh ulama Lombok dengan menampilkan 
sosok pribadi-pribadi luhur yang patut 
dicontoh dan ditiru oleh para jamaah. Sebagai 
yang sangat paham dengan karakteristik orang 
Sasak dan kedalaman pemahaman dan 
penguasaan TGH. M. Najmuddin Makmun 
terhadap adat istiadat, kisah-kisah para ulama 
Sasak, inilah yang menjadi salah satu daya 
tarik tersendiri bagi jamaah untuk berguru 
kepadanya.  

Dakwah TGH. M. Najmuddin 
Makmun dalam konteks tarekat pada 
masyarakat Lombok saat itu, merupakan salah 
satu pendekatan yang mudah diterima 
khususnya masyarakat Lombok Selatan. 
TGH. Usman Najmuddin (anak TGH. M. 
Najmuddin Makmun) menuturkan, jamaah 
Pelambek Lombok Selatan, berangkat dari 
rumahnya jam 3 pagi dan sampai di tempat 
belajar tarekat di TGH. M. Najmuddin 
Makmun jam 10 pagi.  Ini artinya, tarekat 
telah menjadi  spirit dakwah yang diterima 
dengan baik oleh masyarakat Sasak. Tarekat 
tidak sekedar dimaknai secara konseptual, 
yaitu: memukul atau mengetuk, meminum air 
yang kotor (biasa diminum oleh unta), beban, 
menjadikan sesuatu menjadi jalan alternatif 
(yang tidak umum), melainkan tarekat sebagai 
suatu jalan alternatif yang tidak umum 
dijalankan oleh seseorang menuju suatu tujuan 
yaitu taqarrub kepada Allah.  

Dengan demikian, karya-karya 
sufistik TGH. M. Najmuddin Makmun telah 
menginspirasi jamaahnya untuk bertarekat 
dalam rangka, pertama, memperolah 
bimbingan spiritual untuk menuju 
mendekatkan diri kepada Allah, dan kedua, 
tariqat sebagai media persaudaraan (ukhuwah) 
TGH. M. Najmuddin Makmun dengan 
jamaahnya. Seperti apa yang dikatakan oleh 
Abdul Karîm Zaidân dalam konsep teoritisnya 
bahwa TGH. M. Najmuddin Makmun (dai) 
sebagai orang yang menyeru kepada jalan 
kemuliaan dan kebaikan dan sekaligus sebagai 
pengayom, pembimbing dan pemberi 
peringatan serta penuntun yang menerangi 
hidup mereka (umat) dan merupakan wakil 
Allah di dunia ini untuk menyeru dan 
mensyiarkan ajaran-ajaran Tuhan.  

Sebagai gambaran singkat, 
sebagaimana lazimnya ajaran tarekat secara 
umum, ajaran terekatnya memiliki tingkatan. 
Tingkatan pertama diperuntukkan kepada 
jamaah pemula dengan standar tidak seberat 
tingkatan kedua, dan ini  sebagai wirid setiap 
selasai shalat lima waktu. Misalnya, diawali 
dengan pembacaan surat alfatihah kepada para 
silsilah guru tarekatnya sebanyak lima kali, 
zikir 140 kali dan doa-doa khusus. Sementara 
tingkatan kedua; sebagai tambahan dari 
tingkatan pertama, yakni dengan beragam 
doa-doa dan bacaan khusus dan beberapa 
bacaan yang ada dalam kitab fawa’id al-hifzi. 
Tarekat dilaksanakan dalam bentuk (tarekat bi 
al nafsi) individu dan (tarekat bi al jam’i) 
secara berjamaah. Secara individu 
dilaksanakan oleh masing-masing jamaah 
tarekat. Sementara secara jamaah atau 
kolektif di laksanakan 1 kali seminggu di 
ponpes Darul Muhajirin Praya yakni pada 
setiap hari Rabu.   

 
Dialektika Dakwah Kultural TGH. M. 
Najmuddin Makmun 

Dakwah TGH. M. Najmuddin 
Makmun telah banyak kenangan dan catatan 
yang terekam dalam sanubari masyarakat 
Lombok karena dakwah kulturalnya. 
Pengakuan TGH. Dr. Asnawi, MA., 
dakwahnya sangat akomodatif dengan 
konteks kehidupan jamaah pada masa itu. 
Dakwahnya disesuaikan dengan cara kreatif 



   Gerakan Dakwah Kultural TGH. M. Najmuddin Makmun di Lombok – Ahyar dan L. Ahmad Zaenuri || 69  

dan inovatif terhadap budaya tanpa 
menghilangkan aspek substansial keagamaan.  
Gerakan dakwah kultural TGH. M. 
Najmuddin Makmun lebih mengedepankan 
sikap dan bentuk perbuatan, mulai dari cara 
berpakaian, bertutur kata dan tingkah laku, 
sampai dalam bentuk kerja nyata seperti 
menyantuni anak-anak yatim, pakir miskin, 
mendirikan pondok pesantren, dan tempat 
sosial lainnya dalam mempercepat proses 
islamisasi pemahaman masyarakat Sasak.  

TGH. M. Najmudidin Makmun telah 
melakukan transformasi dialektika dakwah 
dan inklusivitas dakwah. Dialektika dakwah 
antara dialektika teks dengan konteks. 
Dialektika teks terbukti dengan beberapa 
karyanya, misalnya, fawa’id al-hifzi tanwir 
qulub, tazkirul ghaafilin, tanbihul muslimin, 
nurussabah, dan menghidupkan hati. 
Karyanya ini dikemas dalam pesan-pesan 
keagamaan. Contoh-contoh kehidupan orang-
orang saleh yang patut ditiru dan diguru. 
Sementara dialektik konteks, TGH. M. 
Najmuddin Makmun telah berusaha 
mengkontektualisasi dalam kehidupan tradisi 
masyarakat Sasak dalam setiap dimensi 
dakwahnya. Seperti simbol-simbol budaya 
seperti situs masjid Rembitan dan Makam 
Wali Nyato’, bagaimana perilaku perjalanan 
para wali tersebut dapat dijadikan rujukan dan 
diinternalisasikan oleh masyarakat Sasak 
dalam kehidupan sehari-hari.  Sementara 
inklusifitas dakwah, TGH. M. Najmudidin 
Makmun tidak fanatik dengan golongan 
tertentu kendati sebagai ahli tareqat. TGH. M. 
Najmudidin Makmun terbuka untuk siapapun, 
prinsipyang dibangun adalah fastabikul 
khairat (berlomba-lomba kebaikan) dan 
tasammuh (toleran).  

Dakwah TGH. M. Najmuddin 
Makmun telah ditopang dalam bentuk aksi 
nyata atau dikenal dengan istilah dakwah lisan 
al-Hal. Dakwah bi lisan al-hal merupakan 
dakwah dengan menggunakan bahasa keadaan 
atau menyeru, mengajak dengan perbuatan 
nyata. Dialektika dakwah TGH. M. 
Najmuddin Makmun juga melalui gerakan 
sosial seperti kegiatan khitanan massal di 
ponpes DM, santunan anak yatim. Dakwahnya 
tidak sekedar retorika melainkan dakwah 
dengan bentuk perbuatan, mulai dari cara 
berpakaian, bertutur kata dan tingkah laku, 
sampai dalam bentuk kerja nyata seperti 

menyantuni pakir miskin, mendirikan ponpes, 
pelembagaan dakwah dengan adanya majlis 
taklim. TGH. M. Najmuddin Makmun juga 
melakukan proses islamisasi kebudayaan. 
Proses islamisasi kebudayaan,  TGH. M. 
Najmuddin Makmun berusaha menyesuaikan 
antara nilai-nilai agama dengan tradisi-tradisi 
masyarakat sasak. Misalnya, tradisi ritual 
ngurisan, nyutanan, dan nyongkolan. TGH. M. 
Najmuddin Makmun telah melakukan 
reformulasi tradisi yang lebih berciri khas 
Islam.  
 
PENUTUP 

Berdasarkan temuan dan analisis data 
lapangan, dapat disimpulkan bahwa gerakan 
dakwah kultural TGH. M. Najmuddin 
Makmun dilaksanakan dengan menggunakan 
tiga pendekatan yakni pendekatan tradisi, 
hikayat, dan sufistik. Tiga gerakan ini 
memberikan kontribusi dengan lahirnya 300 
majlis taklim dan institusi pendidikan (TK, 
MTs, SMP, MA, SMA, Tahassus), serta 
kesadaran spiritual masyarakat Sasak dalam 
bentuk berdirinya kelompok-kelompok 
tarekat. TGH. M. Najmudidin Makmun telah 
melakukan transformasi dialektika dakwah 
yakni dialektika antara teks dengan konteks. 
Dialektika teks terbukti dengan beberapa 
karyanya, misalnya, fawa’id al-hifzi tanwir 
qulub, tazkirul ghaafilin, tanbihul muslimin, 
nurussabah, dan menghidupkan hati. 
Karyanya ini dikemas dalam pesan-pesan 
keagamaan yang menjadi referensi bacaan 
jamaah. Sementara dialektika konteks, TGH. 
M. Najmuddin Makmun telah berusaha 
mengkontektualisasikan pesan-pesan 
keagamaan dalam kehidupan tradisi 
masyarakat Sasak melalui pelaksanaan 
nyeribu’, wiridan jamaah tarekat, dan taklim. 

 
UCAPAN TERIMA KASIH  

Artikel yang hadir di hadapan 
pembaca, tak lepas dari kontribusi semua 
pihak yang terlibat, yang sejatinya mendapat 
apresiasi dari penulis. Teriring ucapan terima 
masih pada Kepala Balai Litbang Agama 
Makassar, pengelola Jurnal AL-Qalam, dan 
pihak Yayasan Pondok Pesantren Darul 
Muhajirin Praya Lombok yang rela membagi 
data/informasi sehingga lahir artikel ini. 

 



70 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 26 Nomor 1 Juni 2020 

 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

A. Hasjmy. 1994. Dustur Dakwah Menurut al-
Quran. Jakarta: Bulan Bintang. 

Abdul Karîm Zaidân. 2001. Ushûl al-Da’wah. 
Beirut: Muassasah al-Risâlah. 

Abdul Qâdir Sayyid Abd Raûf. 1987.  Dirâsât 
fi al-Da’wah al-Islamiah. Kairo: Dar al-
Thibâ’ah al-Muhammadiyah. 

Achmad Mubarak. 2002.  Pendakian Menuju 
Allah, Bertasawuf Dalam Kehidupan 
Sehari-Hari. Jakarta: Hazanah Baru. 

Afif Rifai , “Pendekatan Kutural dalam 
Dakwah Walisongo” (Jurnal Al- 

AM Saefuddin. 1989. Strategi Dakwah Bil 
Hal. Majalah Suara Masjid. No 182 

Aqib Suminta. 1989.  Kunci Dakwah Tetap 
Berkiblat pada Al-Qur’an dan Sunah.  
Majalah Suara Masjid. No 182.  

Asmui Syukri. 1983. Dasar-dasar Stategi 
Dakwah Islam. Surabaya: al-Ikhlas. 

Basrah Lubis. 1993. Pengantar Iilmu Dakwah. 
Jakarta: Tursina. 

Bassâm al-Sabbâgh. 2000. al-Da’wah wa al-
Du’ât baina al-Wâqi’ wa al-Hadp wa 
Mujtama’al-‘Arabiyah al-Mu’âshirah. 
Damascus: Dâr al-Iman. 

Buku Panduan Komputasi Peta Dakwah. 
1993. Yogyakarta: Laboratorium 
Dakwah Yayasan Shalahuddin. 

H.M. Arifin M. Ed. 1993. Psikologi Dakwah. 
Jakarta: Bumi Aksara. 

Farhan. 2014. Bahasa Dakwah Struktural dan 
Kultural Da’i Dalam Persepektif 
Dramaturgi. Jurnal At-Turas, Vol. 1, 
No.2. 

Hafiz Dasuki. 1989.  Dakwah Pembangunan 
Sebagai Salah Satu Model Alternatif. 
Majalah Suara Masjid. No. 182. 

Ihtiyanto. 1989.  Lembaga Dakwah Harus 
Berperan. Majalah Suara Masjid. No 
182 

Jabrohim,  2005. Membumikan Dakwah 
Kultural Muhammadiyah. Yogyakarta: 
Suara Muhammadiyah,. 

Warson Munawwir. 1990. Kamus al-
Munawwar,,  Yogyakarta: penerbit 
Krapiyak  

KH Kholil Ridwan, “Diperlukan Kerjasama 
Untuk Berdakwah” dalam Suara 
Masjid, Majalah Bulanan, Rabiul Akhir, 
1410 H, Nopember 1989, No 182,  

Tim Penyusun Ponpes DM. 2016. Manaqib 
TGH. M. Najmuddin Makmun. 

Mansur. 2015.Dakwah Kultural :  Strategi 
Dakwah Dalam Mengakomodasi Ritual 
Posasiq Mandar   Di Kelurahan 
Bungkutoko Sulawesi Tenggara, Jurnal 
Izzah, Vol. 10 Nomor 2.  

Muhammad Abd. Fath al-Bayânûni. 1998. al-
Madkhal ilâ ‘Ilmi al-Dakwah. Beirut: 
Muassasah al-RisAllah. 

Muhammad Alim Ihsan. 2008. Dakwah: Suatu 
Pendekatan Kultural.. Jurnal Hunafa 
Vol. 5 No. 1.  

Muhammad Sayyid al-Wakîl. 2002. Prinsip 
dan Kode Etik Dakwah. Jakarta: 
Akademika Pressindo.   

Rahmat Ramdhani 2016. Dakwah Kultural 
Masyarakat Lembak Kota Bengkulu 
Jurnal Manhaj. Vol 4 Nomor 2. 
http://ejournal.iainbengkulu.ac.id/index
.php/manhaj/article/view/160/0 

Rifyal Ka’bah. 1989. Memanfaatkan Skala 
dan Prioritas dalam Berdakwah di 
Indonesia. Majalah Suara Masjid.  No 
182 

Saifullah Moh. Sawi. 2009. Sejarah dan 
Tamadun Islam di Asia 
Tenggara  Malaysia: Karisma. 

Sakareeya Bungo. 2014.  Pendekatan Dakwah 
Kultural Dalam Masyarakat Plural, 
Jurnal Dakwah Tablig. Vol 15 Nomor 
12  

Sanapiah Faisal. 1990.Penelitian Kualitatif: 
Dasar-Dasar dan Aplikasi (Malang: 
Yayasan Asih Asah Asuh.  

Sugioyono. 2009. Metode Penelitian 
Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. 
Bandung: Alfabeta.  

Thomas W Arnold. 1979.  The Preaching Of 
Islam, terj. Indonesia "Sejarah dakwah 
Islam" oleh Drs. Nawawi Rambe, 
Jakarta: PN. Widjaya. 

Tim Peta Dakwah Kotamadya Surakarta. 
2000. Surakarta: Litbang MT-PD. 


