
  
   

Literasi Ulama dan Wacana Keislaman Awal Abad Ke-20 di Sulawesi Selatan – Abd. Kadir Ahmad | 201  

 

 

LITERASI ULAMA DAN WACANA KEISLAMAN AWAL ABAD KE-20  

DI SULAWESI SELATAN 

 

LITERACY ULAMA AND ISLAMIC DISCOURSE AT THE BEGINNING OF 20TH 

CENTURY IN SULAWESI SELATAN 

 

 
Abd. Kadir Ahmad 

Balai Litbang Agama Makassar 

Jl. AP. Pettarani No. 72 Makassar 

Email: ahmadkadir56@gmail.com  

 
Naskah diterima tanggal 28 Maret 2019, Naskah direvisi tanggal 26 April 2019, Naskah disetujui tanggal 30 Mei 2019 

  

                                                                                                    

Abstrak 

Tulisan ini bertujuan (1) menggali karya tulis ulama khususnya awal abad ke-20 di Sulawesi Selatan, (2) 

mengidentifikasi wacana keagamaan yang berkembang saat itu, dan (3) mendorong pelestarian semangat 

literasi bagi ulama masa kini dan masa datang. Penulisan ini merupakan kajian pustaka dengan 

mengangkat karya tulis Haji Ahmad Bone dan Haji Makka, terbit tahun 1938 dan 1929. Analisis terhadap 

isi karya tulis tersebut dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis). Analisis 

terhadap kandungan karya tulis dikategorikan ke dalam tema besar ajaran Islam, yaitu akidah, syariah, 

dan akhlak. Dengan menggunakan kriteria tersebut akan diketahui kecenderungan wacana keislaman awal 

abad ke-20. Tulisan ini menemukan ulama di Sulsel memiliki latar belakang tradisi literasi yang kuat.    

Karya tulis dari Haji Ahmad Bone dan Haji Makka menunjukkan ujung dari sejarah panjang tersebut. 

Berdasarkan tiga tema Islam yang ditetapkan, tema syariah mendominasi wacana keislaman pada era 

tersebut. Tulisan berkontribusi mengungkap kekayaan karya tulis ulama hingga awal abad ke-20.  Tugas 

ulama masa kini dan masa datang adalah  melestarikan tradisi literasi tersebut. 

 

Kata Kunci: literasi ulama, wacana keislaman, haji ahmad bone, haji makka  

 
 

Abstract 

This paper aims to (1) explore the writings of ulama especially in the early 20th century in South Sulawesi, 

(2) identify the religious discourse that developed at the time, and (3) encourage the preservation of the 

spirit of literacy for present and future scholars. This writing is a literature study on the writing of Haji 

Ahmad Bone and Hajj Makka, published in 1938 and 1929. Analysis of the contents of the paper was 

carried out using the content analysis method. Analysis of the content of the paper is categorized into the 

major themes of Islamic teachings, namely akidah, sharia, and akhlak. Using these criteria, we will find 

out the early 20th century Islamic discourse trends. This paper finds scholars in South Sulawesi with a 

strong background in literacy tradition. The writings of Haji Ahmad Bone and Haji Makka show the end 

of that long history. Based on the three Islamic themes established, the theme of sharia dominates Islamic 

discourse in that era. This writing contributes to uncover legacy of scholars' writings up to the beginning 

of the 20th century. The task of the present and future scholars is to preserve the literacy tradition. 

 
Keywords: literacy of ulama, islamic discourse, haji ahmad bone, makka hajj 

 

 

 

mailto:ahmadkadir56@gmail.com


202 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019 

 

PENDAHULUAN 

andangan tentang cakupan pengertian 

ulama dapat dilihat pada dua posisi. 

Pandangan yang melihat ulama sebagai 

ahli ilmu agama dalam arti sempit dan  

pandangan yang melihat ulama sebagai predikat 

untuk para ilmuan secara umum. Tulisan ini 

mengacu pada pandangan pertama  seperti yang 

dipahami oleh Al-Jazairy (2001: 133) yang  

mengidentifikasi ulama sebagai orang-orang 

yang berilmu di bidang agama saja, bukan ulama 

dalam pengertian luas sebagaimana dimaksud 

oleh Shihab (1992: 382) berdasarkan 

pemahamannya terhadap sejumlah ayat al-

Qur’an.  

 Secara doktrinal, Islam memosisikan 

ulama sebagai ahli waris para Nabi.  Hal itu 

dikaitkan dengan fungsinya untuk melakukan (1) 

tablig atau menyampaikan ajaran Islam (QS.5 

:67), (2) tibyan atau menjelaskan ajaran-ajaran 

Islam (QS.16:44), (3) tahkim menyelesaikan 

problem yang dihadapi masyarakat (QS.22 :13), 

dan uswah atau menjadi contoh bagi masyarakat 

(Husein, 2002: 20).   

Secara teoretis, Geertz menempatkan 

ulama sebagai penghubung antara Islam sebagai 

suatu ajaran  dengan umatnya. Ia menyebutnya 

posisi ini sebagai cultural broker atau makelar 

budaya. Disebut demikian, karena ulama 

terutama yang disebutnya kiai di Jawa 

memahami dengan baik ajaran agama Islam  dan 

budaya local (Geertz, 1960: 142).  Posisi itu 

memungkinkan ulama mampu menjalankan 

tugasnya dengan baik. Horikoshi (1986: 115), 

menyebut empat garapan dasar yang 

menempatkan pengabdian ulama diperlukan 

dalam masyarakat. Ulama mengabdi di masjid,  

di pesantren, dan di sekolah dengan sistem kelas. 

Ulama bertindak sebagai imam salat lima waktu 

di masjid, dan sebagai khatib shalat Jumat. 

Selain itu, ulama juga mengadakan  pengajian 

baik di masjid maupun di madrasah atau 

pesantren.  

Status utama sebagai guru ini juga 

disebutkan oleh Pijper (1984: 72) ketika ia 

menggolongkan tiga kategori  yang memerankan 

tugas keagamaan di dalam masyarakat, yaitu 

penghulu, guru agama swasta (ulama, kiai) dan 

pegawai agama rendahan di desa. Istilah guru 

agama swasta digunakan Pijper karena memang 

pada dasarnya fungsi utama ulama adalah 

sebagai guru. Ia juga melukiskan bahwa di 

kalangan orang-orang yang taat  menjalankan 

agama, guru agama ini dianggap mempunyai 

kedudukan lebih tinggi dari pada penghulu. Guru 

agama atau kiai inilah yang menjadi elemen 

utama dalam sistem pesantren.  

Secara kultural ulama di Sulsel disebut 

Gurutta (Bugis) atau Gurunta (Makassar).   

Ulama dalam konteks lokal ini harus memiliki 

kompetesi akademik (keilmuan berbasis kitab 

kuning), kompetensi kepribadian (maniniq), dan 

kompetensi sosial (memiliki hubungan baik 

dengan komunitas di mana ia hidup. Dalam 

pendidikan keagamaan ulama berperan sebagai 

pengasuh pondok pesantren, pembina pengajian, 

dan rujukan bagi masyarakat dalam soal-soal 

keagamaan dan sosial. Ulama juga berperan 

sebagai model (uswah), mediator dan motivator 

bagi perkembangan masyarakat (Ahmad, 2004: 

364).  Pelaksanaan fungsi di masyarakat ulama 

tidak hanya mengakomodir nilai-nilai budaya 

lokal yang tidak bertentangan dengan akidah dan 

syariah, tetapi juga melibatkan tokoh-tokoh 

tradisional lokal yang berpengaruh. Hanya 

dengan demikian, dakwah ulama dapat berjalan 

dengan mulus (Ahmad, 2019). 

Ulama, dalam berdakwah bukan hanya 

memiliki kemampuan mentransfer pengetahuan 

keagamaan lewat lisan, tetapi juga dengan 

menggunakan tulisan atau literasi. Literasi 

ulama, dalam wujud karya tulis sejak awal 

masuknya Islam (1600-an) di kawasan ini sangat 

menonjol. Hal itu merupakan bagian dari 

perkembangan kesadaran literasi secara umum 

pada era tersebut. Tradisi literasi telah membuat 

perubahan, baik kasat mata maupun 

tersembunyi, dalam bidang politik dan budaya 

Makassar abad ke-16 dan ke-17 (Cummings, 

2002: 108). Tradisi literasi juga dituangkan 

dalam bentuk syair yang bukan saja menjadi 

petunjuk ketinggian kesadaran intelektual ulama 

tetapi juga kehalusan jiwa dan kepekaan 

terhadap  sejarah.   

Entji’ Amin, sekretaris Sultan 

Hasanuddin (1631-1670), yang mewakili 

Kerajaan Gowa dalam Perjanjian Bongaya, yang 

melibatkan Kerajaan Gowa dengan VOC (1667), 

mengabadikan peristiwa bersejarah tersebut dan 

P 



  
   

Literasi Ulama dan Wacana Keislaman Awal Abad Ke-20 di Sulawesi Selatan – Abd. Kadir Ahmad | 203  

 

perang Makassar dalam untaian syair yang 

sangat indah. Nuansa keislaman dalam syair 

sebanyak 534  bait itu amat kental, 

mengindikasikan penulisnya memiliki 

pemahaman mendalam tentang Islam. Dua bait 

syairnya berbunyi: Sudahlah kalah negeri 

Mengkasar/ Dengan kodrat Tuhan malik al-

djabbar/ Patik karangkan di dalam fatar/ 

Kepada negeri yang lain supaya terkhabar. 

Selanjutnya ia menuliskan : Entji Amin itu 

empunya kalam/ Menceritakan perang kaum 

Islam/ Barang yang mati beroleh Islam/ 

Kemudiannya itu wallahu a’lam (Amin, 

1963:218).  

Kitab Akhbarul Akhirah (Kittaq 

Kanakana Alloribokowa) karangan Nur al-Din 

al-Raniri (1595-1658), yang diterjemahkan ke 

dalam Bahasa Makassar telah merupakan 

sumber tradisi pembacaan kitab ini menyusul 

peristiwa kematian dalam keluarga Makassar 

hingga sekarang (Gibson, 2001; Ahmad, 2009). 

Menurut Gibbon (2001:2), fenomena semacam 

ini merupakan fenomena global Islam in local 

setting. Ia menyebutkan satu naskah, Al-Durra 

Al-Fakhira karangan al-Ghazali (1058-1111) 

yang diterjemahkan ke dalam bahasa Makassar, 

sebagai bukti adanya proses globalisasi karya 

ulama dari pusat Islam ke tempat lain seperti di 

Ara, Bulukumba.  

Syekh Yusuf (1626-1699) bukan hanya 

dikenang dengan makam  yang “dikeramatkan” 

oleh masyarakat, karena ia seorang pejuang dan 

karenanya diangkat sebagai pahlawan nasional 

di dua negara: Indonesia dan Afrika Selatan. Ia 

pula bagian dari mata rantai tarekat (Tarekat 

Khalwatiyah Yusuf) dengan pengikut mulai dari 

Makassar, Afrika Selatan, hingga Asia Selatan, 

khususnya India. Ia lebih banyak dikenal  karena 

ia mewariskan ajaran lewat tulisan. Setidaknya 

ia menulis 29 risalah yang ditulis dalam bahasa 

Arab baik ketika ia berada dalam pembuangan di 

Ceylon maupun ketika menghabiskan waktu 

pengasingannya di Cape Town. Risalah-risalah 

tersebut umumnya membahas di sekitar tasawuf 

dan tarekat (Hamid, 1994: 145). Hal ini 

merupakan bagian dari proses globalisasi Islam 

di mana Nusantara tidak hanya menyerap ilmu 

dari Barat tetapi sebaliknya menjadi bagian dari 

proses interaksi ilmiah yang saling memberi dan 

menerima. Dalam konteks seperti ini,  bagian 

paling inti dari ajarannya ialah bahwa agama 

tersebut lebih besar dari komunitas-komunitas 

lokal dan tidak dapat dibatasi oleh batas-batas 

budaya suatu negara (Juergensmeyer (eds), 

2003: 7).   

Perkembangan literasi ulama di 

kawasan Timur Indonesia menunjukkan 

fenomena yang sama. Balai Litbang Agama 

Makassar menemukan dan telah membuat 

katalog naskah kuno  bercorak Islam. Sebanyak 

759 naskah berhasil dihimpun hingga tahun 

2017, yang berasal dari basis-basis masyarakat 

Muslim di kawasan Timur Indonesia. Secara 

nasional Pusat Penelitian Lektur Keagamaan 

menginventarisir 1392 naskah sampai tahun 

2008. Jumlah itu tentu sudah lebih banyak lagi 

jika diakumulasi dengan hasil temuan hingga 

tahun terakhir ini. Kriteria naskah (kuno) 

minimal usianya 50 tahun, namun temuan lapang 

menunjukkan kebanyakan naskah sudah berusia 

100 tahun ke atas, terutama jika dilihat dari 

bahan  kertas Eropa watermark yang digunakan 

(Idham, ed.,2017: xi). Jenis kertas seperti ini 

mulai berkembang di Italia dan kemudian 

seluruh Eropa sejak 700 tahun silam, dengan 

salah satu cirinya mengandung informasi 

tersembunyi (Kipper, 2003: 95). Jumlah itu pula 

tentu akan lebih banyak lagi jika dimasukkan 

naskah-naskah yang sudah dalam bentuk 

cetakan.  

 Perkembangan literasi ulama masih 

dapat ditelusuri jejaknya hingga awal abad ke-

20. Naskah-naskah keagamaan karya ulama 

masih digunakan oleh masyarakat hingga ke 

daerah-daerah terpencil sebagai sumber 

pembelajaran Islam. Hanya saja, sejak era tahun 

1960-han bersamaan perkembangan lembaga 

pendidikan agama dalam bentuk pesantren dan 

madrasah, literasi ulama itu mulai surut (Ahmad, 

2019: 215). Kitab-kitab klasik dan produksi 

buku-buku agama secara massif seakan 

merupakan palu godam tenggelamnya literasi 

ulama. Masalah yang dikaji dalam tulisan ini 

adalah profil ulama yang memiliki literasi 

keagamaan awal abad ke-20 di Sulawesi Selatan; 

(2) bentuk literasi yang dihasilkan, dan (3) 

orientasi wacana keagamaan yang berkembang 

pada era yang sama. Itulah sebabnya artikel ini 

ditulis dengan maksud (1) menggali karya tulis 

ulama khususnya awal abad ke-20 di Sulawesi 



204 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019 

 

Selatan, (2) mengidentifikasi wacana keagamaan 

yang berkembang saat itu, dan (3) mendorong 

pelestarian semangat literasi bagi ulama masa 

kini dan masa datang. Penulisan ini merupakan 

kajian pustaka dengan mengangkat karya tulis 

Haji Ahmad Bone dan Haji Makka, terbit tahun 

1938 dan 1929. Analisis terhadap isi karya tulis 

tersebut dilakukan dengan menggunakan metode 

analisis isi (content analysis). Analisis terhadap 

kandungan karya tulis dikategorikan ke dalam 

tema besar ajaran Islam, yaitu akidah, syariah, 

dan akhlak. Dengan menggunakan kriteria 

tersebut akan diketahui kecenderungan wacana 

keislaman awal abad ke-20. 

 

PEMBAHASAN   

Haji Ahmad Bone dan Haji Makka     

Dua sosok ulama menjadi kasus dalam 

tulisan ini, yaitu K.H. Ahmad Bone (1881-1972)  

dan Haji Makka (1887-1960). Keduanya hidup 

pada era bersamaan dan memiliki hubungan 

guru-murid. Kehadiran kedua ulama ini pada era 

peralihan abad ke-19 dan ke-20  memperpendek 

jarak masa kelam regenerasi ulama sejak era 

Syekh Yusuf (1626-1699) hingga tahun awal 

abad ke-20 di Sulawesi Selatan (selanjutnya 

ditulis Sulsel). Disebut masa kelam karena 

dalam kurun waktu tersebut tidak diketahui 

rentetan ulama yang menyambung regenerasi 

keulamaan hingga awal abad ke-20.    

 Ayah Ahmad Bone adalah seorang 

ulama besar yang dikenal sebagai Anregurutta 

Syekh Abdul Hayyi. Istilah Anreguru 

merupakan kualifikasi keulamaan tertinggi di 

Sulsel. Sementara gelar Syekh merupakan 

panggilan ulama yang digunakan pada umumnya 

dunia Islam. Abdul Hayyi adalah titisan ulama 

yang sekaligus menjabat sebagai qadli di Bone 

bernama Fakih Yusuf.   Silsilah lengkapnya 

adalah Haji Ahmad bin Haji Abdul Hayyi bin 

Haji Yahya, bin Haji Musytari, bin Haji Harun, 

bin Faqih Yusuf, Qadli Bone.  

Jika dikaitkan dengan nama 

kelahirannya, namanya adalah Ahmad bin Abdil 

Hayyi al-Bugisiy al-Bone al-Palakawiy 

(Pallakae) al-Cilallaniy (Cilellang) ibni Yahya.  

Ia dilahirkan di Kampung Cilellang Riaja, pada 

dini hari, malam Senin, tanggal 29 Rabiul Akhir 

1298 H atau 7 Maret 1881 M, bertepatan dengan 

tahun 2191 Rumiyah dan tahun 1597 Qibthiyah. 

Ahmad Bone meninggal  18 Juli 1972 M/6-6-

1392 H,  dalam usia 91 tahun dalam hitungan 

tahun Masehi, dan 94 tahun menurut perhitungan 

tahun Hijriyah. Satu hal menarik dari hari 

kelahiran Ahmad Bone adalah dicantumkannya 

penanggalan Rumawi dan Qibthi bersamaan 

dengan tahun Hijriyah dan Masehi. 

Pendidikannya diperoleh di Mekah dan 

Mesir, selama belasan tahun (mulai 1900), 

membuat kemampuannya dalam bidang agama 

sangat mumpuni. Dia juga merupakan bagian 

dari mata rantai pengajaran tarekat Syadziliyah 

dan Muhammadiyah di Sulawesi Selatan. 

Sebuah silsilah tarekat Syadziliyah yang 

dikeluarkannya ditemukan pada salah seorang 

muridnya di Jeneponto   Kuat dugaan transmisi 

pengajaran tarekat tersebut dilakukan sejak 

berada di Timur Tengah. Salah seorang yang 

diberikan ijazah bernama Haji Sirajuddin al-

Bugisiy. Penulisan kata al-Bugisiy biasanya 

dilakukan ketika yang bersangkutan berada di 

Timur Tengah untuk menunjukkan kebangsaan 

atau kesukuan (Ahmad, 2019: 73).  

Sekembali dari belajar di Timur Tengah 

Ahmad Bone tidak kembali lagi ke tempat 

kelahirannya. Situasi Bone yang keamanannya 

kurang kondusif membuat keluarga besarnya 

pindah kawasan Bulukumba, namanya Batu 

Karopa, Bontomanai. Ayahnya, Anregurutta 

Abdul Hayyi menetap di sana hingga akhir 

hayat. Sementara itu, Ahmad Bone sendiri 

menghabiskan waktunya di Makassar. 

Rumahnya di kawasan Kampung Wajo, 

Makassar, disulap menjadi tempat pengajian 

bagi orang-orang yang haus ilmu agama. 

Awalnya dalam bentuk rumah kayu di sekitar 

Jalan Irian dan kemudian rumah kayu itu 

diangkut utuh ke Jalan Diponegoro. Tempat 

terakhir inilah yang menandai kiprahnya dalam 

bidang dakwah secara intensif.  

Pada umumnya ulama yang mendalami 

agama Islam hingga paruh terakhir abad ke-19 

mengaitkan nasab keilmuannya dengan Ahmad 

Bone. Hal ini terjadi pada ulama-ulama yang 

mendiami kawasan selatan Sulsel, mulai dari 

Makassar, Gowa, Jeneponto, hingga Bantaeng 

dan Bulukumba. Konsentrasi di wilayah selatan 

Sulsel dilakukan sebagai bagian dari strategi 

dakwah di mana wilayah utara menjadi tugas 

ulama-ulama yang berpusat di Sengkang di 



  
   

Literasi Ulama dan Wacana Keislaman Awal Abad Ke-20 di Sulawesi Selatan – Abd. Kadir Ahmad | 205  

 

bawah pengaruh ulama besar Muhammad As’ad. 

Selain menjadikan Makassar sebagai pusat 

dakwah, Ahmad Bone juga membuat sentra 

pengajian yang berpusat di Arungkeke 

Jeneponto (80 km dari Makassar) (Ahmad, 2019: 

36). Tempat ini mudah diakses murid-murid dari 

Gowa, Jeneponto, Bantaeng dan Bulukumba. 

Keberadaan pusat pengajian di daerah ini 

ditunjang oleh fasilitasi raja-raja lokal yang 

memerintah kerajaan kecil tersebut. 

Hubungan Ahmad Bone dengan daerah 

Makassar ditunjang oleh latar belakang 

keluarga. Istrinya sendiri Hawang Daeng Sagala 

berasal dari Sungguminasa, Gowa, dan menantu 

dari anak perempuan pertamanya adalah 

pedagang kaya yang berlatarbelakang keluarga 

Jeneponto bernama Haji Mannya Daeng Lawa. 

Tiga orang anak Ahmad Bone adalah 

perempuan. Latar belakang sosial dan ekonomi 

seperti itu membuat kiprahnya di bidang dakwah 

memiliki basis yang kuat.   

Jika organisasi ulama dalam bentuk 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) baru berdiri 

tahun 1975, maka sebelum Indonesia merdeka di 

Sulawesi Selatan sudah berdiri suatu organisasi 

ulama yang dipimpin oleh Ahmad Bone. 

Organisasi ini merupakan sebuah  majelis ulama 

yang diberi nama Musyawarah Ulama Syafiiyah 

berdiri 21-9-1938 bertepatan 26 Rajab 1357 H. 

Pada awal berdirinya organisasi ini dipimpin 

oleh Haji Ahmad Bone, sebagai Ketua, Haji 

Muhammad Ramli sebagai katib. Tuan 

Muhammad Nuruddin Daeng Paliweng sebagai 

wakil Ketua, Tuang Haji Abdullah  sebagai 

bendahara. Kepengurusan dilengkapi dengan 

beberapa pembantu dan komisi (Bone, 1938: 

284). 

Salah satu tujuan organisasi ini adalah 

memberikan penjelasan dan fatwa kepada umat 

Islam terkait masalah-masalah keagamaan yang 

muncul. Lembaga ini memiliki kewenangan 

dalam hal fatwa saja. Dijelaskan, keberadaan 

fatwa dalam Islam disebut sebagai fardu kifayah 

(parallu kipayah). Fatwa dibagi ke dalam dua 

bagian. Pertama, fatwa dalam bentuk istinbath 

artinya mengeluarkan hukum (bicara sara’) dari 

Al-Qur’an atau Hadis melalui ijtihad. Kedua, 

fatwa naqli artinya “menyalin” (appalemba) dari 

kitab-kitab muktamad atau riwayat yang 

bersumber dari mufti ahli. Berdasarkan kriteria 

tersebut, posisi panrita muqallid (ulama yang 

mengikuti mazhab) berada pada jenis fatwa 

kedua; sementara fatwa pertama merupakan 

bagian dari fungsi ulama mujtahid 

(pammentenganna tupanrita mujtahidka). 

Dalam hal ini, majelis fatwa menempatkan diri 

mereka dalam otoritas fatwa jenis kedua (Bone, 

1939:381). Untuk melaksanakan fatwa, 

organisasi ini mengagendakan mulaqah 

(pertemuan) setahun sekali.  

Musyawarah Ulama Syafiiyah menjadi 

cikal bakal berdirinya Rabithatul Ulama pada 8 

April 1950, yang juga merupakan perhimpunan 

ulama-ulama Ahlussunnah Waljamaah. Haji 

Ahmad Bone kembali menjadi Ketua, Haji 

Muhammad Ramli sebagai wakil ketua, dan Haji 

Saifuddin  sekretaris, sementara H. Sayyid 

Jamaluddin Puang Ramma sebagai ketua bidang 

dakwah. Rabithah Ulama bertujuan memberikan 

pertimbangan kepada pemerintah mengenai 

masalah keagamaan dan menjadi berhimpun 

ulama melakukan pengkajian agama atau 

bahtsul masail, termasuk wadah pengaderan 

ulama. Perhimpunan ulama ini kemudian 

mempermudah jalan pembentukan pengurus 

wilayah NU Sulsel tahun 1953, yang juga 

diarsiteki oleh ulama -ulama (Ramly, Ahmad, 

Masroer, 2006: 104).  Pada tahun-tahun akhir 

masa hidupnya, Ahmad Bone sempat mengabdi 

di jabatan formal pemerintahan. Saat itu, 

Menteri Agama membentuk Mahkamah 

Syari’ah Makassar, yang wilayah kerjanya 

meliputi Sulawesi, Bali, Nusa Tenggara Barat, 

Nusa Tenggara Timur, Maluku dan Irian Jaya. 

K.H. Ahmad Bone dipercayakan sebagai ketua 

lembaga baru tersebut (1958-1962).    

Kalau Haji Ahmad Bone lahir dari nasab 

ulama, maka Haji Makka di Sungguminasa lahir 

dari kalangan birokrat zaman Belanda. Ayahnya 

bernama Haji Abdul Rajab, asli orang Gowa, dan  

tinggal di Jongaya. Belanda kemudian 

mengirimnya ke Panglime, Lamurukung, Bone, 

sebagai seorang pegawai Syahbandar. Di sana ia 

kawin dengan seorang gadis setempat, bernama 

Sitti Ara Daeng Satting, yang masih keturunan 

Qadi Bone. Di sana pulalah Haji Makka  lahir. 

Keturunan campuran Bugis-Makassar, ia 

kemudian dipanggil Haji Makka dan Puang 

Makka.  Ia sendiri memilih menggunakan nama 

Haji Makka dalam tulisan-tulisannya.   Nama 



206 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019 

 

lengkapnya Haji Makka Daeng Mattayang. Haji 

Makka pertama kawin dengan Daruma Daeng 

Ngai binti Sarasang Daeng Mile bin Pannyu. 

Berselang kemudian, ia kawin lagi dengan 

Maemuna Daeng Pati (Haji Lolo) binti Taha.       

 Sama dengan Ahmad Bone, awal-awal 

kehidupan masa mudanya dihabiskan mengaji di 

Mekah. Sebelum ke Mekah, ia terlebih dahulu 

belajar ke K.H. Ahmad Bone.  Sekembali dari 

Mekah ia tidak lagi tinggal di tempat 

kelahirannya, Panglime. Ia memilih pulang ke 

kampung keluarga ayahnya di Gowa. Amanah 

dari kerajaan sudah menantinya, menjadi 

pelayan peziarah di makam Syekh Yusuf di 

Lakiung, Katangka. Hanya berselang beberapa 

lama ia diminta lagi pindah ke ibu kota kerajaan 

Gowa, di Sungguminasa. Di sana ia diangkat 

sebagai Imam, jabatan di bawah Kadi, yang 

bergelar Daenta Kaliya di Gowa. Jabatan imam 

itulah yang diemban hingga akhir hayatnya. 

Bahkan merupakan jabatan turun temurun 

hingga cucunya sekarang ini. Sama dengan Haji 

Ahmad Bone, ia juga diberi tugas lain 

memimpin NU yang di bentuk di Gowa tahun 

1950. Ia mendapat kehormatan duduk di “Dewan 

Perwakilan Rakyat” mewakili NU (Ahmad, 

2019: 17).   

Dua tantangan bagi Haji Makka setelah 

berada di Sungguminasa, yaitu terbatasnya 

masjid dan tidak adanya lembaga pendidikan. 

Pusat Kerajaan Gowa saat itu hanya memiliki 

dua masjid, yaitu masjid tua Katangka dan satu 

lagi di Taeng di pinggiran kota. Ia bersama 

masyarakat dan didukung oleh kerajaan 

membangun masjid (1924) yang kemudian 

bernama Masjid Jami AL-Istiqamah sekarang 

ini. Ia juga membangun Madrasah  

Alhusainiyah, di samping masjid tersebut. 

Madrasah inilah satu-satunya lembaga 

pendidikan agama saat itu tempat belajar 

masyarakat daerah sekitarnya (Ahmad, 2019: 

21).      

 

Literasi Ulama  

Ahmad Bone dan Haji Makka memiliki 

keistimewaan di kalangan ulama yang hidup 

pada masa  peralihan abad ke-19 ke abad ke-20. 

Keduanya memiliki legacy (warisan) dalam 

bentuk karya tulis. Ahmad Bone sendiri 

menerbitkan majalah Azzikra dan Haji Makka 

menerbitkan risalah Al-Ahukumu Al-Syar’iyah. 

Perbedaannya hanya dalam bentuk volume, 

frekuensi dan wilayah distribusi. Penyebarannya 

meliputi daerah Celebes (Sulawesi), 

Kalimantan, hingga Sumatera.   Majalah ini 

merupakan majalah bulanan, mulai terbit  pada 

bulan Ramadlan tahun 1356 H, bertepatan bulan 

November 1938.  Bahagian depan dengan hard 

cover tertulis nama “Majallah Al-Zikra” dalam 

tulisan Arab kaligrafis. Majalah ini ditulis dalam 

Bahasa Bugis dan Makassar, sementara Al-

Ahukumu Al-Syar’iyah dalam Bahasa Makassar 

saja. 

  Pengertian singkat alquran, Hadits, 

Ijmak, dan Qiyas dicantumkan mengelilingi 

kulit (halaman depan), sementara di tengahnya 

tercantum  paham yang diikuti  yaitu 

Muhammad bin Idris Al-Syafii dan  Mazhab Ali 

bin Ismail Al- Asy’ary.  Seperti jurnal masa kini, 

penomoran halaman dilakukan secara 

bersambung dari terbitan pertama hingga 

terakhir. Jumlah keseluruhannya 386 halaman 

selama 12 kali terbit. 

Sebagaimana namanya majalah ini 

berfungsi sebagai peringatan tentang agama dan 

hikmah. Kandungannya didominasi penjelasan 

tentang syariah terutama ibadah mahdah dan 

akidah. Selebihnya pembinaan akhlak berupa 

nasihat dan kata-kata hikmah. Penerbitnya 

adalah Ahmad Bone dan merupakan penulis 

utama. Beberapa ulama berfungsi sebagai 

kontributor, seperti Haji Muhammad Ramli, Haji 

Muhammad Asad (Sengkang), Haji Abdullah 

(Kadi Donggala), Haji Nuruddin Daeng 

Paliweng (Maros), Haji Muhammad Thahir 

(Kadi Balangnipa), Haji Abdul Gani (Pasir). 

Kontributor juga termasuk Haji Muhammad 

Daud Ismail (Cenrana), Muhammad Abduh 

(Allekkuang) dan Muhammad Yunus (Belawa). 

Ketiganya menamakan dirinya anak sekolah 

(murid) dari Sekolah Arab Sengkang.   

Berbeda dengan Azzikra, Al-Hukumu Al-

Syar’iyah tulisan Haji Makka, lebih mirip risalah 

bulanan. Terbit dalam bentuk cetakan secara 

periodik, setiap tanggal 10 bulan berjalan. Hanya 

dua terbitan yang masih ditemukan pada 

kepemilikan keturunannya. Terbitan nomor 2, 

terbit tanggal 10 April 1929 dan terbitan nomor 

3 terbit pada tanggal yang sama bulan Mei 1929. 



  
   

Literasi Ulama dan Wacana Keislaman Awal Abad Ke-20 di Sulawesi Selatan – Abd. Kadir Ahmad | 207  

 

Majalah ini terbit lebih awal dari Majalah 

Azzikra binaan Haji Ahmad Bone.  

Meski merupakan terbitan bulanan, 

tulisan ini disebut dengan nama kitab oleh 

pengarangnya. Disebutkan pada kulit kitab: 

iaminne kittaq nakaranga Haji Makka Imang 

Sungguminasa niarenga al-Hukumusy 

Syar’iyah. Artinya, kitab ini dikarang oleh Haji 

Makka, Imam Sungguminasa diberi nama al-

Hukumusy-Syar’iyah. Pada bagian bawah 

tertulis nanipassuluq anne kittaka sikali 

ilalangna tassibulanga. Artinya, kitab ini 

diterbitkan sekali dalam sebulan (Ahmad, 2019: 

29).  

Pada bagian kulit depan di bawah 

identitas buku dan pengarang terdapat semacam 

quote dari ayat Al-Quran. Di bawah tulisan Al-

Quran tersebut dituliskan potongan ayat tanpa 

menyebutkan surah dan ayat nomor ayat. Haji 

Makka merupakan penulis tunggal dan tidak ada 

interaksi dalam bentuk pertanyaan dari 

masyarakat. Kelihatannya, kitab ini 

diperuntukkan sebagai media pengajaran lebih 

dari sebuah media pencerahan masalah-masalah 

yang muncul di masyarakat secara interaktif.  

 

Wacana Keagamaan    

Wacana keagamaan dapat dipahami dari 

materi yang dituliskan dan dari sejumlah 

pertanyaan yang muncul dari masyarakat yang 

termuat dalam Azzikra. Hal itu pula dapat  

dipandang sebagai fenomena keberagamaan 

yang mewakili semangat zamannya. Jika dilihat 

dari kategorisasi aspek-aspek ajaran Islam, yaitu 

akidah, syariah dan akhlak,  maka semua aspek 

terwakili di dalam wacana tersebut. Pendekatan 

majalah terhadap aspek-aspek ajaran Islam 

bersifat tematis. Pemilihan ayat dan hadis serta 

pandangan para ulama digunakan untuk 

mendukung tema yang diangkat. Tema-tema 

besar mulai dari syariat dan keimanan atau 

akidah mendominasi wacana keagamaan, 

menyusul kemudian tema tentang akhlak dan 

tasawuf. 

Tema tentang syariat atau  fiqh 

menyebar ke hampir semua nomor (terbitan). 

Diawali dengan tema puasa (nomor 1), zakat 

(nomor 2), kurban (nomor 3), kewajian 

beribadah  (nomor 5), haji (nomor 8 dan 9), 

kewajiban salat Jumat (nomor 12), akikah 

(nomor 3), dan amalan-amalan yang disunantkan 

dalam  bulan Haji, Muharram (nomor 4). Tema 

akidah atau keimanan  berkisar pada wacana 

tentang sifat-sifat Allah dan kenabian (nomor 4), 

malaikat (nomor 5), Nabi Muhammad dan 

keluarganya  (nomor 6) hari kemudian dan 

pemeriksaan dalam kubur (ke-7 dan 9), bangkit 

dan berkumpul di Padang Mahsyar (nomor 10), 

serta hari  kiamat (nomor11). Tema tentang 

akhlak misalnya tentang persatuan, disiplin 

waktu,  persaudaraan sesama muslim (nomor 8).  

Khusus tentang tema tasawuf membahasa Nur 

Muhammad (nomor 5 dan 6).  

Adapun wacana keagamaan yang 

termuat dalam Al-Hukumu Al-Syar’iyah, karya 

Haji Makka, lebih menekankan pada tiga sub 

tema, yaitu tafsir, fiqh tentang salat, dan 

barzanji. Ketiga sub tema ini relevan dengan 

posisinya penulisnya sebagai Imam, yang 

banyak memberikan pelayanan praktis kepada 

masyarakat. Namun demikian, pemilihan ayat-

ayat yang ditafsirkan dikaitkan dengan tema 

akidah, syariah, dan akhlak.  

Respons masyarakat cukup tinggi 

terhadap eksistensi majalah Azzikra. 

Pembacanya tidak hanya berasal dari Sulawesi 

Selatan  tetapi juga dari. Sulawesi Tenggara, 

Sulawesi Tengah, Kalimantan Timur dan 

Sumatera. Hal ini terlihat dari mereka yang 

mengirimkan pertanyaan kepada redaksi. Ada 36 

orang yang merespons dan memberikan 

pertanyaan kepada Azzikra. Penanya tertentu 

mengajukan lebih dari satu kasus. Asal daerah 

penanya dapat dilihat pada tabel di bawah ini.   

Tabel 1. Jumlah Penanya Menurut Provinsi 

   
Seperti terlihat pada tabel penanya 

didominasi dari Sulawesi Selatan, menyusul 

Sulawesi Tengah kemudian Sulawesi Tenggara 

dan Riau. Mereka yang merespons merupakan 

bagian dari pusat dan kantong-kantong diaspora 

Bugis-Makassar di perantauan, seperti Donggala 

di Sulawesi Tengah, Kendari di Sulawesi 

No. Provinsi F % 

1 
2 

3 

4 
5 

Sulawesi Tengah 
Riau 

Sulawesi Selatan 

Sulawesi Tenggara 
Kalimantan Timur 

Jumlah 

4 
2 

27 

2 
1 

36 

11 
5,5 

75 

5,5 
3 

100 



208 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019 

 

Tenggara, Indragiri di Riau, dan Kutai di 

Kalimantan Timur.  Khusus Sulawesi Selatan 

kebanyakan respons datang dari Mamuju (22 

persen), Palopo (11 persen), Maros (8 persen) 

dan Majene, Bulukumba, Malili, dan 

Masalembo (masing-masing 5 persen). 

Wacana keagamaan yang terangkat ke 

permukaan merupakan sesuatu yang merupakan 

pengalaman  pribadi atau praktik keagamaan 

yang ada di lingkungan mereka. Misalnya, 

pertanyaan dari Pulau Masalembo 

mempertanyakan cara memandikan dan 

menyembahyangkan potongan mayat yang 

meninggal karena tenggelam di laut. Begitu 

kasus gadai pohon kelapa yang diangkat oleh 

penanya dari Majene. Demikian juga pertanyaan 

dari  

Bulukumba tentang  status salat Jumat di 

dua masjid yang berdekatan. Pertanyaan dari 

Donggala di daerah yang kekurangan air 

mengalami junub di malam bulan Ramadan 

sementara mereka ingin salat jamaah Subuh di 

masjid.  

Lain lagi pertanyaan dari Mamuju yang 

meminta penjelasan bahwa yang menyembah 

(hamba) dan yang disembah (Allah)  satu saja. 

Fenomena sosial keagamaan seperti itu hanya 

contoh dari sekian banyak terjadi di masyarakat. 

Demikian juga pertanyaan dari Makassar tentang 

status salat Jumat pada hari lebaran. Persoalan 

lain dari Sidenreng mengangkat kasus khotbah 

dengan menggunakan bahasa daerah, bukan 

bahasa Arab. Secara keseluruhan terdapat 50 

pertanyaan yang diangkat oleh penanya yang 

jika dikategorikan secara tematik, dapat dilihat 

pada tabel berikut. 

 
Tabel 1. Banyaknya Pertanyaan Menurut Tema 

  
Wacana keagamaan yang paling banyak 

mendapat respons masyarakat adalah masalah 

Fiqhi atau syariah, menyusul masalah keimanan 

atau akidah, dan akhlak/tasawuf . Masalah Fiqhi 

yang paling diperbincangkan adalah sub tema 

munakahat termasuk kewarisan (22 persen), 

menyusul taharah dan salat (masing-masing 18 

persen), dan jual beli (12 persen). Hal ini 

menunjukkan gambaran masyarakat yang sangat 

berorientasi Fiqh atau normatif dalam beragama. 

Hal-hal yang bersifat fundamental dalam bidang 

akidah dan akhlak mendapatkan porsi yang tidak 

seimbang, sehingga totalitas agama yang 

merupakan kesatuan dari akidah, syariah, dan 

akhlak menjadi timpang. 

 

PENUTUP 

Sejarah ulama di Sulsel pada dasarnya 

memiliki latar belakang tradisi literasi yang kuat. 

Hal itu terbukti dengan banyaknya naskah 

keagamaan yang ditemukan sejak abad 

permulaan Islam di kawasan ini hingga paruh 

pertama ke-20. Naskah-naskah ulama dalam 

berbagai bidang dan tema serta orientasi 

keberagamaan tersebar hingga ke pelosok-

pelosok negeri. Masyarakat menjadikannya 

sumber pembelajaran baik secara terstruktur 

maupun mandiri. Bahkan ketiadaan ulama di 

sebuah era atau komunitas Islam tetap 

mengalami proses internalisasi ajaran agama 

lewat peninggalan naskah ulama sebelumnya 

yang diajarkan dan dilestarikan oleh guru-guru 

kampung. 

Literasi ulama masih dapat ditemukan 

awal abad ke-20 setidaknya dari dua ulama yang 

menjadi kasus dalam tulisan ini, yaitu Haji 

Ahmad Bone dan Haji Makka. Literasi itu 

memiliki dua keuntungan: dapat membawa 

pembaca mengenali produktivitas ulama dalam 

bidang tulis menulis dan menginformasikan 

orientasi keberagamaan yang dominan pada 

zaman sebelum kemerdekaan tersebut. 

Kecenderungan penurunan literasi ulama khusus 

dalam produksi karya tulis sejak selepas 

pertengahan abad ke-20, seiring dengan 

perkembangan pesat lembaga pendidikan Islam 

menjadi tantangan tersendiri bagi ulama 

sekarang ini dan ke depan. Tugas ulama adalah 

mengisi kekosongan tersebut yang ternyata diisi 

oleh produktivitas dan semangat literasi yang 

tinggi di luar kalangan ulama yang otoritatif. 

 
 

 

 

 

No. Tema  F % 

1 

2 
3 

Akidah 

Syariah 
Akhlak/tasawuf 

Jumlah 

9 

37 
4 

50 

18 

74 
8 

100 



  
   

Literasi Ulama dan Wacana Keislaman Awal Abad Ke-20 di Sulawesi Selatan – Abd. Kadir Ahmad | 209  

 

UCAPAN TERIMA KASIH  

Penulis mengucapkan penghargaan dan 

terima kasih yang setinggi-tingginya kepada 

para kerabat ulama yang menjadi subyek 

penelitian saya selama ini. Terutama keluarga 

K.H. Ahmad Bone, Haji Makka, K.H Ahmad 

Daeng Mappuji, K.H.Hayyong. Terima kasih 

pula saya sampaikan kepada semua pihak  yang 

turut berjasa sehingga penelitian tentang peran 

ulama dalam masyarakat dapat berjalan dengan 

baik.  Terima khusus saya sampaikan kepada 

pimpinan dan peneliti, dan staf Balai Penelitian 

dan Pengembangan Agama Makassar atas 

dukungan kelembagaan sehingga tulisan ini 

dapat terwujud. Semoga tulisan ini berguna bagi 

pengembangan pengetahuan dan pengabdian 

kepada kemanusiaan. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ahmad, Abd. Kadir. 2019. Ulama, Guru, dan 

Gallarrang: Negosiasi Islam dan 

Lokalitas. Bantul: Lintas Nalar. 

Ahmad (ed) Abd. Kadir. 2009. Akhbarul 

Akhirah: Kittaq Kana-kana Alloribokowa. 

Makassar: Balai Penelitian dan 

Pengembangan Agama Makassar.   

Ahmad, Abd. Kadir. 2004. Ulama Bugis. 

Makassar: Indobis.  

Aljazairy, Abu Bakar Jabir. 2001. Ilmu dan 

Ulama (Tej) Asep Saefullah dan 

Kamaluddin Sa’diyatulharamain. Jakarta : 

Pustaka Azzam. 

Bone, Ahmad. 1928. ‘Musyawarah Ulama 

Syafiiyah’, Majalah Azzikra, 9/1. 

Cummings, William. 2002. Making Blood 

White: Historical Transformations in 

Early Modern Makassar. Honolulu: 

University of Hawai’i Press.  

Entji’ Amin. 1963. Sjair Perang Mengkasar (Tej) 

C. Skinner. Leiden: S-Gravenhage-

Martinus Nijhoff. 

 

 

 

 

 

Geertz, Clifford. 1960. ‘The Javanese Kijaji: The 

Changing Role of a Cultural Broker’, 

Comparative Studies in Society and 

History 2/2. 

Gibson, Thomas.2001. ‘The Legacy of Shaikh 

Yusuf in South Sulawesi’, paper presented 

at the workshop on Traditions of Learning 

and Networks of Knowledge, in the series 

on the Indian Ocean: Trans-regional 

Creation of Societies and Cultures, 

sponsored by the Institute of Social and 

Cultural Anthropology. Oxford 

University, 29-30 September. 

Hamid, Abu. 1994. Syekh Yusuf Makassar: 

Seorang Ulama, Sufi, dan Pejuang. 

Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Horikoshi, Hiroko. 1987. Kyai dan Perubahan 

Sosial. Jakarta: P3M. 

Husein, Mochtar. 2002.  Tugas Ulama dalam al-

Qur’an. Jakarta: Yayasan Dar Al-

Hukama. 

Idham (ed). 2017. Katalog Naskah Keagamaan, 

Maluku Utara, Sulawesi Selatan, 

Kalimantan Timur, Sulawesi Barat, 

Maluku, Gorontalo, Sulawesi Tenggara, 

Papua Barat. Makassar: Balai Litbang 

Agama Makassar. 

Juergensmeyer, Mark (eds). Global Religions: 

An Introduction. England:Oxford 

University Press, 2003.  

Kipper, Gregory. 2003. Investigator’s Guide to 

Steganography. Boca Raton, London, 

Bew York, Washington,D.C.: Auerbach 

Publications. 

Pijper, G.F. 1984.   Beberapa Studi tentang 

Sejarah Islam di Indonesia 1900 – 1950 

(Tej) Tudjimah dan Yessi Augusdin. 

Jakarta: UI Press. 

Ramly, Andi Muawiyah; Ahmad, Abd. Kadir; 

dan Masroer,Ch,Jh. Mukhlas.2006. Demi 

Ayat Tuhan, Upaya KPPSI Menegakkan 

Syariat Islam. Jakarta: Opsi.  

Shihab, Quraish. 1992. Membumikan Al-

Qur’an. Jakarta: Mizan. 

  

 

 



210 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019 

 

 


