LITERASI ULAMA DAN WACANA KEISLAMAN AWAL ABAD KE-20
DI SULAWESI SELATAN

LITERACY ULAMA AND ISLAMIC DISCOURSE AT THE BEGINNING OF 20TH
CENTURY IN SULAWESI SELATAN

Abd. Kadir Ahmad
Balai Litbang Agama Makassar
JI. AP. Pettarani No. 72 Makassar
Email: ahmadkadirs6 @gmail.com

Naskah diterima tanggal 28 Maret 2019, Naskah direvisi tanggal 26 April 2019, Naskah disetujui tanggal 30 Mei 2019

Abstrak

Tulisan ini bertujuan (1) menggali karya tulis ulama khususnya awal abad ke-20 di Sulawesi Selatan, (2)
mengidentifikasi wacana keagamaan yang berkembang saat itu, dan (3) mendorong pelestarian semangat
literasi bagi ulama masa kini dan masa datang. Penulisan ini merupakan kajian pustaka dengan
mengangkat karya tulis Haji Ahmad Bone dan Haji Makka, terbit tahun 1938 dan 1929. Analisis terhadap
isi karya tulis tersebut dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis). Analisis
terhadap kandungan karya tulis dikategorikan ke dalam tema besar ajaran Islam, yaitu akidah, syariah,
dan akhlak. Dengan menggunakan kriteria tersebut akan diketahui kecenderungan wacana keislaman awal
abad ke-20. Tulisan ini menemukan ulama di Sulsel memiliki latar belakang tradisi literasi yang kuat.
Karya tulis dari Haji Ahmad Bone dan Haji Makka menunjukkan ujung dari sejarah panjang tersebut.
Berdasarkan tiga tema Islam yang ditetapkan, tema syariah mendominasi wacana keislaman pada era
tersebut. Tulisan berkontribusi mengungkap kekayaan karya tulis ulama hingga awal abad ke-20. Tugas
ulama masa kini dan masa datang adalah melestarikan tradisi literasi tersebut.

Kata Kunci: literasi ulama, wacana keislaman, haji anmad bone, haji makka

Abstract

This paper aims to (1) explore the writings of ulama especially in the early 20th century in South Sulawesi,
(2) identify the religious discourse that developed at the time, and (3) encourage the preservation of the
spirit of literacy for present and future scholars. This writing is a literature study on the writing of Haji
Ahmad Bone and Hajj Makka, published in 1938 and 1929. Analysis of the contents of the paper was
carried out using the content analysis method. Analysis of the content of the paper is categorized into the
major themes of Islamic teachings, namely akidah, sharia, and akhlak. Using these criteria, we will find
out the early 20th century Islamic discourse trends. This paper finds scholars in South Sulawesi with a
strong background in literacy tradition. The writings of Haji Ahmad Bone and Haji Makka show the end
of that long history. Based on the three Islamic themes established, the theme of sharia dominates Islamic
discourse in that era. This writing contributes to uncover legacy of scholars' writings up to the beginning
of the 20th century. The task of the present and future scholars is to preserve the literacy tradition.

Keywords: literacy of ulama, islamic discourse, haji ahmad bone, makka hajj

Literasi Ulama dan Wacana Keislaman Awal Abad Ke-20 di Sulawesi Selatan — Abd. Kadir Ahmad | 201


mailto:ahmadkadir56@gmail.com

PENDAHULUAN

andangan tentang cakupan pengertian
ulama dapat dilihat pada dua posisi.

Pandangan yang melihat ulama sebagai
ahli ilmu agama dalam arti sempit dan
pandangan yang melihat ulama sebagai predikat
untuk para ilmuan secara umum. Tulisan ini
mengacu pada pandangan pertama seperti yang
dipahami oleh Al-Jazairy (2001: 133) yang
mengidentifikasi ulama sebagai orang-orang
yang berilmu di bidang agama saja, bukan ulama
dalam pengertian luas sebagaimana dimaksud

olen Shihab (1992: 382) berdasarkan
pemahamannya terhadap sejumlah ayat al-
Qur’an.

Secara doktrinal, Islam memosisikan
ulama sebagai ahli waris para Nabi. Hal itu
dikaitkan dengan fungsinya untuk melakukan (1)
tablig atau menyampaikan ajaran Islam (QS.5
:67), (2) tibyan atau menjelaskan ajaran-ajaran
Islam (QS.16:44), (3) tahkim menyelesaikan
problem yang dihadapi masyarakat (QS.22 :13),
dan uswah atau menjadi contoh bagi masyarakat
(Husein, 2002: 20).

Secara teoretis, Geertz menempatkan
ulama sebagai penghubung antara Islam sebagai
suatu ajaran dengan umatnya. la menyebutnya
posisi ini sebagai cultural broker atau makelar
budaya. Disebut demikian, karena ulama
terutama yang disebutnya Kkiai di Jawa
memahami dengan baik ajaran agama Islam dan
budaya local (Geertz, 1960: 142). Posisi itu
memungkinkan ulama mampu menjalankan
tugasnya dengan baik. Horikoshi (1986: 115),
menyebut empat garapan dasar yang
menempatkan pengabdian ulama diperlukan
dalam masyarakat. Ulama mengabdi di masjid,
di pesantren, dan di sekolah dengan sistem kelas.
Ulama bertindak sebagai imam salat lima waktu
di masjid, dan sebagai khatib shalat Jumat.
Selain itu, ulama juga mengadakan pengajian
baik di masjid maupun di madrasah atau
pesantren.

Status utama sebagai guru ini juga
disebutkan oleh Pijper (1984: 72) ketika ia
menggolongkan tiga kategori yang memerankan
tugas keagamaan di dalam masyarakat, yaitu
penghulu, guru agama swasta (ulama, kiai) dan
pegawai agama rendahan di desa. Istilah guru

202 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

agama swasta digunakan Pijper karena memang
pada dasarnya fungsi utama ulama adalah
sebagai guru. la juga melukiskan bahwa di
kalangan orang-orang yang taat menjalankan
agama, guru agama ini dianggap mempunyai
kedudukan lebih tinggi dari pada penghulu. Guru
agama atau kiai inilah yang menjadi elemen
utama dalam sistem pesantren.

Secara kultural ulama di Sulsel disebut
Gurutta (Bugis) atau Gurunta (Makassar).
Ulama dalam konteks lokal ini harus memiliki
kompetesi akademik (keilmuan berbasis kitab
kuning), kompetensi kepribadian (maniniq), dan
kompetensi sosial (memiliki hubungan baik
dengan komunitas di mana ia hidup. Dalam
pendidikan keagamaan ulama berperan sebagai
pengasuh pondok pesantren, pembina pengajian,
dan rujukan bagi masyarakat dalam soal-soal
keagamaan dan sosial. Ulama juga berperan
sebagai model (uswah), mediator dan motivator
bagi perkembangan masyarakat (Ahmad, 2004:
364). Pelaksanaan fungsi di masyarakat ulama
tidak hanya mengakomodir nilai-nilai budaya
lokal yang tidak bertentangan dengan akidah dan
syariah, tetapi juga melibatkan tokoh-tokoh
tradisional lokal yang berpengaruh. Hanya
dengan demikian, dakwah ulama dapat berjalan
dengan mulus (Ahmad, 2019).

Ulama, dalam berdakwah bukan hanya
memiliki kemampuan mentransfer pengetahuan
keagamaan lewat lisan, tetapi juga dengan
menggunakan tulisan atau literasi. Literasi
ulama, dalam wujud karya tulis sejak awal
masuknya Islam (1600-an) di kawasan ini sangat
menonjol. Hal itu merupakan bagian dari
perkembangan kesadaran literasi secara umum
pada era tersebut. Tradisi literasi telah membuat
perubahan, baik kasat mata  maupun
tersembunyi, dalam bidang politik dan budaya
Makassar abad ke-16 dan ke-17 (Cummings,
2002: 108). Tradisi literasi juga dituangkan
dalam bentuk syair yang bukan saja menjadi
petunjuk ketinggian kesadaran intelektual ulama
tetapi juga kehalusan jiwa dan kepekaan
terhadap sejarah.

Entji’  Amin,  sekretaris  Sultan
Hasanuddin  (1631-1670), yang mewakili
Kerajaan Gowa dalam Perjanjian Bongaya, yang
melibatkan Kerajaan Gowa dengan VOC (1667),
mengabadikan peristiwa bersejarah tersebut dan



perang Makassar dalam untaian syair yang
sangat indah. Nuansa keislaman dalam syair
sebanyak 534 bait itu amat Kkental,
mengindikasikan penulisnya memiliki
pemahaman mendalam tentang Islam. Dua bait
syairnya berbunyi: Sudahlah kalah negeri
Mengkasar/ Dengan kodrat Tuhan malik al-
djabbar/ Patik karangkan di dalam fatar/
Kepada negeri yang lain supaya terkhabar.
Selanjutnya ia menuliskan : Entji Amin itu
empunya kalam/ Menceritakan perang kaum
Islam/ Barang yang mati beroleh Islam/

Kemudiannya itu wallahu a’lam (Amin,
1963:218).
Kitab  Akhbarul Akhirah  (Kittag

Kanakana Alloribokowa) karangan Nur al-Din
al-Raniri (1595-1658), yang diterjemahkan ke
dalam Bahasa Makassar telah merupakan
sumber tradisi pembacaan kitab ini menyusul
peristiwa kematian dalam keluarga Makassar
hingga sekarang (Gibson, 2001; Ahmad, 2009).
Menurut Gibbon (2001:2), fenomena semacam
ini merupakan fenomena global Islam in local
setting. la menyebutkan satu naskah, Al-Durra
Al-Fakhira karangan al-Ghazali (1058-1111)
yang diterjemahkan ke dalam bahasa Makassar,
sebagai bukti adanya proses globalisasi karya
ulama dari pusat Islam ke tempat lain seperti di
Ara, Bulukumba.

Syekh Yusuf (1626-1699) bukan hanya
dikenang dengan makam yang “dikeramatkan”
oleh masyarakat, karena ia seorang pejuang dan
karenanya diangkat sebagai pahlawan nasional
di dua negara: Indonesia dan Afrika Selatan. la
pula bagian dari mata rantai tarekat (Tarekat
Khalwatiyah Yusuf) dengan pengikut mulai dari
Makassar, Afrika Selatan, hingga Asia Selatan,
khususnya India. la lebih banyak dikenal karena
ia mewariskan ajaran lewat tulisan. Setidaknya
ia menulis 29 risalah yang ditulis dalam bahasa
Arab baik ketika ia berada dalam pembuangan di
Ceylon maupun ketika menghabiskan waktu
pengasingannya di Cape Town. Risalah-risalah
tersebut umumnya membahas di sekitar tasawuf
dan tarekat (Hamid, 1994: 145). Hal ini
merupakan bagian dari proses globalisasi Islam
di mana Nusantara tidak hanya menyerap ilmu
dari Barat tetapi sebaliknya menjadi bagian dari
proses interaksi ilmiah yang saling memberi dan
menerima. Dalam konteks seperti ini, bagian

paling inti dari ajarannya ialah bahwa agama
tersebut lebih besar dari komunitas-komunitas
lokal dan tidak dapat dibatasi oleh batas-batas
budaya suatu negara (Juergensmeyer (eds),
2003: 7).

Perkembangan literasi ulama di
kawasan Timur Indonesia menunjukkan
fenomena yang sama. Balai Litbang Agama
Makassar menemukan dan telah membuat
katalog naskah kuno bercorak Islam. Sebanyak
759 naskah berhasil dihimpun hingga tahun
2017, yang berasal dari basis-basis masyarakat
Muslim di kawasan Timur Indonesia. Secara
nasional Pusat Penelitian Lektur Keagamaan
menginventarisir 1392 naskah sampai tahun
2008. Jumlah itu tentu sudah lebih banyak lagi
jika diakumulasi dengan hasil temuan hingga
tahun terakhir ini. Kriteria naskah (kuno)
minimal usianya 50 tahun, namun temuan lapang
menunjukkan kebanyakan naskah sudah berusia
100 tahun ke atas, terutama jika dilihat dari
bahan kertas Eropa watermark yang digunakan
(Idham, ed.,2017: xi). Jenis kertas seperti ini
mulai berkembang di Italia dan kemudian
seluruh Eropa sejak 700 tahun silam, dengan
salah satu cirinya mengandung informasi
tersembunyi (Kipper, 2003: 95). Jumlah itu pula
tentu akan lebih banyak lagi jika dimasukkan
naskah-naskah yang sudah dalam bentuk
cetakan.

Perkembangan literasi ulama masih
dapat ditelusuri jejaknya hingga awal abad ke-
20. Naskah-naskah keagamaan karya ulama
masih digunakan oleh masyarakat hingga ke
daerah-daerah  terpencil sebagai  sumber
pembelajaran Islam. Hanya saja, sejak era tahun
1960-han bersamaan perkembangan lembaga
pendidikan agama dalam bentuk pesantren dan
madrasah, literasi ulama itu mulai surut (Ahmad,
2019: 215). Kitab-kitab klasik dan produksi
buku-buku agama secara massif seakan
merupakan palu godam tenggelamnya literasi
ulama. Masalah yang dikaji dalam tulisan ini
adalah profil ulama yang memiliki literasi
keagamaan awal abad ke-20 di Sulawesi Selatan;
(2) bentuk literasi yang dihasilkan, dan (3)
orientasi wacana keagamaan yang berkembang
pada era yang sama. Itulah sebabnya artikel ini
ditulis dengan maksud (1) menggali karya tulis
ulama khususnya awal abad ke-20 di Sulawesi

Literasi Ulama dan Wacana Keislaman Awal Abad Ke-20 di Sulawesi Selatan — Abd. Kadir Ahmad | 203



Selatan, (2) mengidentifikasi wacana keagamaan
yang berkembang saat itu, dan (3) mendorong
pelestarian semangat literasi bagi ulama masa
kini dan masa datang. Penulisan ini merupakan
kajian pustaka dengan mengangkat karya tulis
Haji Ahmad Bone dan Haji Makka, terbit tahun
1938 dan 1929. Analisis terhadap isi karya tulis
tersebut dilakukan dengan menggunakan metode
analisis isi (content analysis). Analisis terhadap
kandungan karya tulis dikategorikan ke dalam
tema besar ajaran Islam, yaitu akidah, syariah,
dan akhlak. Dengan menggunakan Kriteria
tersebut akan diketahui kecenderungan wacana
keislaman awal abad ke-20.

PEMBAHASAN
Haji Ahmad Bone dan Haji Makka

Dua sosok ulama menjadi kasus dalam
tulisan ini, yaitu K.H. Ahmad Bone (1881-1972)
dan Haji Makka (1887-1960). Keduanya hidup
pada era bersamaan dan memiliki hubungan
guru-murid. Kehadiran kedua ulama ini pada era
peralihan abad ke-19 dan ke-20 memperpendek
jarak masa kelam regenerasi ulama sejak era
Syekh Yusuf (1626-1699) hingga tahun awal
abad ke-20 di Sulawesi Selatan (selanjutnya
ditulis Sulsel). Disebut masa kelam karena
dalam kurun waktu tersebut tidak diketahui
rentetan ulama yang menyambung regenerasi
keulamaan hingga awal abad ke-20.

Ayah Ahmad Bone adalah seorang
ulama besar yang dikenal sebagai Anregurutta
Syekh  Abdul Hayyi. Istilah  Anreguru
merupakan kualifikasi keulamaan tertinggi di
Sulsel. Sementara gelar Syekh merupakan
panggilan ulama yang digunakan pada umumnya
dunia Islam. Abdul Hayyi adalah titisan ulama
yang sekaligus menjabat sebagai gadli di Bone
bernama Fakih Yusuf.  Silsilah lengkapnya
adalah Haji Ahmad bin Haji Abdul Hayyi bin
Haji Yahya, bin Haji Musytari, bin Haji Harun,
bin Fagih Yusuf, Qadli Bone.

Jika dikaitkan dengan nama
kelahirannya, namanya adalah Ahmad bin Abdil
Hayyi al-Bugisiy al-Bone al-Palakawiy

(Pallakae) al-Cilallaniy (Cilellang) ibni Yahya.
la dilahirkan di Kampung Cilellang Riaja, pada
dini hari, malam Senin, tanggal 29 Rabiul Akhir
1298 H atau 7 Maret 1881 M, bertepatan dengan
tahun 2191 Rumiyah dan tahun 1597 Qibthiyah.

204 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

Ahmad Bone meninggal 18 Juli 1972 M/6-6-
1392 H, dalam usia 91 tahun dalam hitungan
tahun Masehi, dan 94 tahun menurut perhitungan
tahun Hijriyah. Satu hal menarik dari hari
kelahiran Ahmad Bone adalah dicantumkannya
penanggalan Rumawi dan Qibthi bersamaan
dengan tahun Hijriyah dan Masehi.

Pendidikannya diperoleh di Mekah dan
Mesir, selama belasan tahun (mulai 1900),
membuat kemampuannya dalam bidang agama
sangat mumpuni. Dia juga merupakan bagian
dari mata rantai pengajaran tarekat Syadziliyah
dan Muhammadiyah di Sulawesi Selatan.
Sebuah silsilah tarekat Syadziliyah yang
dikeluarkannya ditemukan pada salah seorang
muridnya di Jeneponto Kuat dugaan transmisi
pengajaran tarekat tersebut dilakukan sejak
berada di Timur Tengah. Salah seorang yang
diberikan ijazah bernama Haji Sirajuddin al-
Bugisiy. Penulisan kata al-Bugisiy biasanya
dilakukan ketika yang bersangkutan berada di
Timur Tengah untuk menunjukkan kebangsaan
atau kesukuan (Ahmad, 2019: 73).

Sekembali dari belajar di Timur Tengah
Ahmad Bone tidak kembali lagi ke tempat
kelahirannya. Situasi Bone yang keamanannya
kurang kondusif membuat keluarga besarnya
pindah kawasan Bulukumba, namanya Batu
Karopa, Bontomanai. Ayahnya, Anregurutta
Abdul Hayyi menetap di sana hingga akhir
hayat. Sementara itu, Ahmad Bone sendiri
menghabiskan ~ waktunya di  Makassar.
Rumahnya di kawasan Kampung Wajo,
Makassar, disulap menjadi tempat pengajian
bagi orang-orang yang haus ilmu agama.
Awalnya dalam bentuk rumah kayu di sekitar
Jalan Irian dan kemudian rumah kayu itu
diangkut utuh ke Jalan Diponegoro. Tempat
terakhir inilah yang menandai kiprahnya dalam
bidang dakwah secara intensif.

Pada umumnya ulama yang mendalami
agama Islam hingga paruh terakhir abad ke-19
mengaitkan nasab keilmuannya dengan Ahmad
Bone. Hal ini terjadi pada ulama-ulama yang
mendiami kawasan selatan Sulsel, mulai dari
Makassar, Gowa, Jeneponto, hingga Bantaeng
dan Bulukumba. Konsentrasi di wilayah selatan
Sulsel dilakukan sebagai bagian dari strategi
dakwah di mana wilayah utara menjadi tugas
ulama-ulama yang berpusat di Sengkang di



bawah pengaruh ulama besar Muhammad As’ad.
Selain menjadikan Makassar sebagai pusat
dakwah, Ahmad Bone juga membuat sentra
pengajian yang berpusat di Arungkeke
Jeneponto (80 km dari Makassar) (Ahmad, 2019:
36). Tempat ini mudah diakses murid-murid dari
Gowa, Jeneponto, Bantaeng dan Bulukumba.
Keberadaan pusat pengajian di daerah ini
ditunjang oleh fasilitasi raja-raja lokal yang
memerintah kerajaan kecil tersebut.

Hubungan Ahmad Bone dengan daerah
Makassar ditunjang oleh latar belakang
keluarga. Istrinya sendiri Hawang Daeng Sagala
berasal dari Sungguminasa, Gowa, dan menantu
dari anak perempuan pertamanya adalah
pedagang kaya yang berlatarbelakang keluarga
Jeneponto bernama Haji Mannya Daeng Lawa.
Tiga orang anak Ahmad Bone adalah
perempuan. Latar belakang sosial dan ekonomi
seperti itu membuat kiprahnya di bidang dakwah
memiliki basis yang kuat.

Jika organisasi ulama dalam bentuk
Majelis Ulama Indonesia (MUI) baru berdiri
tahun 1975, maka sebelum Indonesia merdeka di
Sulawesi Selatan sudah berdiri suatu organisasi
ulama yang dipimpin oleh Ahmad Bone.
Organisasi ini merupakan sebuah majelis ulama
yang diberi nama Musyawarah Ulama Syafiiyah
berdiri 21-9-1938 bertepatan 26 Rajab 1357 H.
Pada awal berdirinya organisasi ini dipimpin
olen Haji Ahmad Bone, sebagai Ketua, Haji
Muhammad Ramli sebagai katib. Tuan
Muhammad Nuruddin Daeng Paliweng sebagai
wakil Ketua, Tuang Haji Abdullah sebagai
bendahara. Kepengurusan dilengkapi dengan
beberapa pembantu dan komisi (Bone, 1938:
284).

Salah satu tujuan organisasi ini adalah
memberikan penjelasan dan fatwa kepada umat
Islam terkait masalah-masalah keagamaan yang
muncul. Lembaga ini memiliki kewenangan
dalam hal fatwa saja. Dijelaskan, keberadaan
fatwa dalam Islam disebut sebagai fardu kifayah
(parallu kipayah). Fatwa dibagi ke dalam dua
bagian. Pertama, fatwa dalam bentuk istinbath
artinya mengeluarkan hukum (bicara sara’) dari
Al-Qur’an atau Hadis melalui ijtihad. Kedua,
fatwa naqli artinya “menyalin” (appalemba) dari
kitab-kitab muktamad atau riwayat yang
bersumber dari mufti ahli. Berdasarkan kriteria

tersebut, posisi panrita mugallid (ulama yang
mengikuti mazhab) berada pada jenis fatwa
kedua; sementara fatwa pertama merupakan
bagian  dari  fungsi ulama  mujtahid
(pammentenganna  tupanrita  mujtahidka).
Dalam hal ini, majelis fatwa menempatkan diri
mereka dalam otoritas fatwa jenis kedua (Bone,
1939:381). Untuk  melaksanakan  fatwa,
organisasi  ini  mengagendakan  mulagah
(pertemuan) setahun sekali.

Musyawarah Ulama Syafiiyah menjadi
cikal bakal berdirinya Rabithatul Ulama pada 8
April 1950, yang juga merupakan perhimpunan
ulama-ulama Ahlussunnah Waljamaah. Haji
Ahmad Bone kembali menjadi Ketua, Haji
Muhammad Ramli sebagai wakil ketua, dan Haji
Saifuddin  sekretaris, sementara H. Sayyid
Jamaluddin Puang Ramma sebagai ketua bidang
dakwah. Rabithah Ulama bertujuan memberikan
pertimbangan kepada pemerintah mengenai
masalah keagamaan dan menjadi berhimpun
ulama melakukan pengkajian agama atau
bahtsul masail, termasuk wadah pengaderan
ulama. Perhimpunan ulama ini kemudian
mempermudah jalan pembentukan pengurus
wilayah NU Sulsel tahun 1953, yang juga
diarsiteki oleh ulama -ulama (Ramly, Ahmad,
Masroer, 2006: 104). Pada tahun-tahun akhir
masa hidupnya, Ahmad Bone sempat mengabdi
di jabatan formal pemerintahan. Saat itu,
Menteri  Agama membentuk  Mahkamah
Syari’ah Makassar, yang wilayah kerjanya
meliputi Sulawesi, Bali, Nusa Tenggara Barat,
Nusa Tenggara Timur, Maluku dan lIrian Jaya.
K.H. Ahmad Bone dipercayakan sebagai ketua
lembaga baru tersebut (1958-1962).

Kalau Haji Ahmad Bone lahir dari nasab
ulama, maka Haji Makka di Sungguminasa lahir
dari kalangan birokrat zaman Belanda. Ayahnya
bernama Haji Abdul Rajab, asli orang Gowa, dan
tinggal di Jongaya. Belanda kemudian
mengirimnya ke Panglime, Lamurukung, Bone,
sebagai seorang pegawai Syahbandar. Di sana ia
kawin dengan seorang gadis setempat, bernama
Sitti Ara Daeng Satting, yang masih keturunan
Qadi Bone. Di sana pulalah Haji Makka lahir.
Keturunan campuran Bugis-Makassar, ia
kemudian dipanggil Haji Makka dan Puang
Makka. la sendiri memilih menggunakan nama
Haji Makka dalam tulisan-tulisannya.  Nama

Literasi Ulama dan Wacana Keislaman Awal Abad Ke-20 di Sulawesi Selatan — Abd. Kadir Ahmad | 205



lengkapnya Haji Makka Daeng Mattayang. Haji
Makka pertama kawin dengan Daruma Daeng
Ngai binti Sarasang Daeng Mile bin Pannyu.
Berselang kemudian, ia kawin lagi dengan
Maemuna Daeng Pati (Haji Lolo) binti Taha.

Sama dengan Ahmad Bone, awal-awal
kehidupan masa mudanya dihabiskan mengaji di
Mekah. Sebelum ke Mekah, ia terlebih dahulu
belajar ke K.H. Ahmad Bone. Sekembali dari
Mekah ia tidak lagi tinggal di tempat
kelahirannya, Panglime. la memilih pulang ke
kampung keluarga ayahnya di Gowa. Amanah
dari kerajaan sudah menantinya, menjadi
pelayan peziarah di makam Syekh Yusuf di
Lakiung, Katangka. Hanya berselang beberapa
lama ia diminta lagi pindah ke ibu kota kerajaan
Gowa, di Sungguminasa. Di sana ia diangkat
sebagai Imam, jabatan di bawah Kadi, yang
bergelar Daenta Kaliya di Gowa. Jabatan imam
itulah yang diemban hingga akhir hayatnya.
Bahkan merupakan jabatan turun temurun
hingga cucunya sekarang ini. Sama dengan Haji
Ahmad Bone, ia juga diberi tugas lain
memimpin NU yang di bentuk di Gowa tahun
1950. Ia mendapat kehormatan duduk di “Dewan
Perwakilan Rakyat” mewakili NU (Ahmad,
2019: 17).

Dua tantangan bagi Haji Makka setelah
berada di Sungguminasa, yaitu terbatasnya
masjid dan tidak adanya lembaga pendidikan.
Pusat Kerajaan Gowa saat itu hanya memiliki
dua masjid, yaitu masjid tua Katangka dan satu
lagi di Taeng di pinggiran kota. la bersama
masyarakat dan didukung oleh kerajaan
membangun masjid (1924) yang kemudian
bernama Masjid Jami AL-Istigamah sekarang

ini. la juga membangun  Madrasah
Alhusainiyah, di samping masjid tersebut.
Madrasah  inilah  satu-satunya lembaga

pendidikan agama saat itu tempat belajar
masyarakat daerah sekitarnya (Ahmad, 2019:
21).

Literasi Ulama

Ahmad Bone dan Haji Makka memiliki
keistimewaan di kalangan ulama yang hidup
pada masa peralihan abad ke-19 ke abad ke-20.
Keduanya memiliki legacy (warisan) dalam
bentuk karya tulis. Ahmad Bone sendiri
menerbitkan majalah Azzikra dan Haji Makka

206 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

menerbitkan risalah Al-Ahukumu Al-Syar’iyah.
Perbedaannya hanya dalam bentuk volume,
frekuensi dan wilayah distribusi. Penyebarannya
meliputi daerah Celebes (Sulawesi),
Kalimantan, hingga Sumatera.  Majalah ini
merupakan majalah bulanan, mulai terbit pada
bulan Ramadlan tahun 1356 H, bertepatan bulan
November 1938. Bahagian depan dengan hard
cover tertulis nama ‘“Majallah Al-Zikra” dalam
tulisan Arab kaligrafis. Majalah ini ditulis dalam
Bahasa Bugis dan Makassar, sementara Al-
Ahukumu Al-Syar’iyah dalam Bahasa Makassar
saja.

Pengertian singkat alquran, Hadits,
ljmak, dan Qiyas dicantumkan mengelilingi
kulit (halaman depan), sementara di tengahnya
tercantum paham vyang diikuti yaitu
Muhammad bin Idris Al-Syafii dan Mazhab Ali
bin Ismail Al- Asy’ary. Seperti jurnal masa kini,
penomoran  halaman  dilakukan  secara
bersambung dari terbitan pertama hingga
terakhir. Jumlah keseluruhannya 386 halaman
selama 12 kali terbit.

Sebagaimana namanya majalah ini
berfungsi sebagai peringatan tentang agama dan
hikmah. Kandungannya didominasi penjelasan
tentang syariah terutama ibadah mahdah dan
akidah. Selebihnya pembinaan akhlak berupa
nasinat dan Kkata-kata hikmah. Penerbitnya
adalah Ahmad Bone dan merupakan penulis
utama. Beberapa ulama berfungsi sebagai
kontributor, seperti Haji Muhammad Ramli, Haji
Muhammad Asad (Sengkang), Haji Abdullah
(Kadi Donggala), Haji Nuruddin Daeng
Paliweng (Maros), Haji Muhammad Thahir
(Kadi Balangnipa), Haji Abdul Gani (Pasir).
Kontributor juga termasuk Haji Muhammad
Daud Ismail (Cenrana), Muhammad Abduh
(Allekkuang) dan Muhammad Yunus (Belawa).
Ketiganya menamakan dirinya anak sekolah
(murid) dari Sekolah Arab Sengkang.

Berbeda dengan Azzikra, Al-Hukumu Al-
Syar iyah tulisan Haji Makka, lebih mirip risalah
bulanan. Terbit dalam bentuk cetakan secara
periodik, setiap tanggal 10 bulan berjalan. Hanya
dua terbitan yang masih ditemukan pada
kepemilikan keturunannya. Terbitan nomor 2,
terbit tanggal 10 April 1929 dan terbitan nomor
3 terbit pada tanggal yang sama bulan Mei 1929.



Majalah ini terbit lebih awal dari Majalah
Azzikra binaan Haji Ahmad Bone.

Meski merupakan terbitan bulanan,
tulisan ini disebut dengan nama kitab oleh
pengarangnya. Disebutkan pada kulit Kkitab:
iaminne kittaq nakaranga Haji Makka Imang
Sungguminasa niarenga al-Hukumusy
Syar’iyah. Artinya, kitab ini dikarang oleh Haji
Makka, Imam Sungguminasa diberi nama al-

Hukumusy-Syariyah. Pada bagian bawah
tertulis nanipassulug anne kittaka sikali
ilalangna tassibulanga. Artinya, kitab ini

diterbitkan sekali dalam sebulan (Ahmad, 2019:
29).

Pada bagian kulit depan di bawah
identitas buku dan pengarang terdapat semacam
quote dari ayat Al-Quran. Di bawah tulisan Al-
Quran tersebut dituliskan potongan ayat tanpa
menyebutkan surah dan ayat nomor ayat. Haji
Makka merupakan penulis tunggal dan tidak ada
interaksi dalam bentuk pertanyaan dari
masyarakat. Kelihatannya, kitab ini
diperuntukkan sebagai media pengajaran lebih
dari sebuah media pencerahan masalah-masalah
yang muncul di masyarakat secara interaktif.

Wacana Keagamaan

Wacana keagamaan dapat dipahami dari
materi yang dituliskan dan dari sejumlah
pertanyaan yang muncul dari masyarakat yang
termuat dalam Azzikra. Hal itu pula dapat
dipandang sebagai fenomena keberagamaan
yang mewakili semangat zamannya. Jika dilihat
dari kategorisasi aspek-aspek ajaran Islam, yaitu
akidah, syariah dan akhlak, maka semua aspek
terwakili di dalam wacana tersebut. Pendekatan
majalah terhadap aspek-aspek ajaran Islam
bersifat tematis. Pemilihan ayat dan hadis serta
pandangan para ulama digunakan untuk
mendukung tema yang diangkat. Tema-tema
besar mulai dari syariat dan keimanan atau
akidah mendominasi wacana keagamaan,
menyusul kemudian tema tentang akhlak dan
tasawuf.

Tema tentang syariat atau figh
menyebar ke hampir semua nomor (terbitan).
Diawali dengan tema puasa (nomor 1), zakat
(nomor  2), kurban (nomor 3), kewajian
beribadah (nomor 5), haji (nomor 8 dan 9),
kewajiban salat Jumat (nomor 12), akikah

(nomor 3), dan amalan-amalan yang disunantkan
dalam bulan Haji, Muharram (nomor 4). Tema
akidah atau keimanan berkisar pada wacana
tentang sifat-sifat Allah dan kenabian (nomor 4),
malaikat (nomor 5), Nabi Muhammad dan
keluarganya (nomor 6) hari kemudian dan
pemeriksaan dalam kubur (ke-7 dan 9), bangkit
dan berkumpul di Padang Mahsyar (nomor 10),
serta hari kiamat (nomorll). Tema tentang
akhlak misalnya tentang persatuan, disiplin
waktu, persaudaraan sesama muslim (nomor 8).
Khusus tentang tema tasawuf membahasa Nur
Muhammad (nomor 5 dan 6).

Adapun wacana keagamaan yang
termuat dalam Al-Hukumu Al-Syar’iyah, karya
Haji Makka, lebih menekankan pada tiga sub
tema, yaitu tafsir, figh tentang salat, dan
barzanji. Ketiga sub tema ini relevan dengan
posisinya penulisnya sebagai Imam, yang
banyak memberikan pelayanan praktis kepada
masyarakat. Namun demikian, pemilihan ayat-
ayat yang ditafsirkan dikaitkan dengan tema
akidah, syariah, dan akhlak.

Respons masyarakat cukup tinggi
terhadap  eksistensi majalah  Azzikra.
Pembacanya tidak hanya berasal dari Sulawesi
Selatan tetapi juga dari. Sulawesi Tenggara,
Sulawesi Tengah, Kalimantan Timur dan
Sumatera. Hal ini terlihat dari mereka yang
mengirimkan pertanyaan kepada redaksi. Ada 36
orang yang merespons dan memberikan
pertanyaan kepada Azzikra. Penanya tertentu
mengajukan lebih dari satu kasus. Asal daerah
penanya dapat dilihat pada tabel di bawabh ini.

Tabel 1. Jumlah Penanya Menurut Provinsi

No. Provinsi F %
1 Sulawesi Tengah 4 11
2 Riau 2 5,5
3 Sulawesi Selatan 27 75
4 Sulawesi Tenggara 2 55
5 Kalimantan Timur 1 3
Jumlah 36 100
Seperti terlihat pada tabel penanya

didominasi dari Sulawesi Selatan, menyusul
Sulawesi Tengah kemudian Sulawesi Tenggara
dan Riau. Mereka yang merespons merupakan
bagian dari pusat dan kantong-kantong diaspora
Bugis-Makassar di perantauan, seperti Donggala
di Sulawesi Tengah, Kendari di Sulawesi

Literasi Ulama dan Wacana Keislaman Awal Abad Ke-20 di Sulawesi Selatan — Abd. Kadir Ahmad | 207



Tenggara, Indragiri di Riau, dan Kutai di
Kalimantan Timur. Khusus Sulawesi Selatan
kebanyakan respons datang dari Mamuju (22
persen), Palopo (11 persen), Maros (8 persen)
dan Majene, Bulukumba, Malili, dan
Masalembo (masing-masing 5 persen).

Wacana keagamaan yang terangkat ke
permukaan merupakan sesuatu yang merupakan
pengalaman pribadi atau praktik keagamaan
yang ada di lingkungan mereka. Misalnya,
pertanyaan dari Pulau Masalembo
mempertanyakan cara memandikan dan
menyembahyangkan potongan mayat Yyang
meninggal karena tenggelam di laut. Begitu
kasus gadai pohon kelapa yang diangkat oleh
penanya dari Majene. Demikian juga pertanyaan
dari

Bulukumba tentang status salat Jumat di
dua masjid yang berdekatan. Pertanyaan dari
Donggala di daerah yang kekurangan air
mengalami junub di malam bulan Ramadan
sementara mereka ingin salat jamaah Subuh di
masjid.

Lain lagi pertanyaan dari Mamuju yang
meminta penjelasan bahwa yang menyembah
(hamba) dan yang disembah (Allah) satu saja.
Fenomena sosial keagamaan seperti itu hanya
contoh dari sekian banyak terjadi di masyarakat.
Demikian juga pertanyaan dari Makassar tentang
status salat Jumat pada hari lebaran. Persoalan
lain dari Sidenreng mengangkat kasus khotbah
dengan menggunakan bahasa daerah, bukan
bahasa Arab. Secara keseluruhan terdapat 50
pertanyaan yang diangkat oleh penanya yang
jika dikategorikan secara tematik, dapat dilihat
pada tabel berikut.

Tabel 1. Banyaknya Pertanyaan Menurut Tema

No. Tema F %
1 Akidah 9 18
2 Syariah 37 74
3 Akhlak/tasawuf 4 8
Jumlah 50 100

Wacana keagamaan yang paling banyak
mendapat respons masyarakat adalah masalah
Fighi atau syariah, menyusul masalah keimanan
atau akidah, dan akhlak/tasawuf . Masalah Fighi
yang paling diperbincangkan adalah sub tema
munakahat termasuk kewarisan (22 persen),

208 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

menyusul taharah dan salat (masing-masing 18
persen), dan jual beli (12 persen). Hal ini
menunjukkan gambaran masyarakat yang sangat
berorientasi Figh atau normatif dalam beragama.
Hal-hal yang bersifat fundamental dalam bidang
akidah dan akhlak mendapatkan porsi yang tidak
seimbang, sehingga totalitas agama yang
merupakan kesatuan dari akidah, syariah, dan
akhlak menjadi timpang.

PENUTUP

Sejarah ulama di Sulsel pada dasarnya
memiliki latar belakang tradisi literasi yang kuat.
Hal itu terbukti dengan banyaknya naskah
keagamaan yang ditemukan sejak abad
permulaan Islam di kawasan ini hingga paruh
pertama ke-20. Naskah-naskah ulama dalam
berbagai bidang dan tema serta orientasi
keberagamaan tersebar hingga ke pelosok-
pelosok negeri. Masyarakat menjadikannya
sumber pembelajaran baik secara terstruktur
maupun mandiri. Bahkan ketiadaan ulama di
sebuah era atau komunitas Islam tetap
mengalami proses internalisasi ajaran agama
lewat peninggalan naskah ulama sebelumnya
yang diajarkan dan dilestarikan oleh guru-guru
kampung.

Literasi ulama masih dapat ditemukan
awal abad ke-20 setidaknya dari dua ulama yang
menjadi kasus dalam tulisan ini, yaitu Haji
Ahmad Bone dan Haji Makka. Literasi itu
memiliki dua keuntungan: dapat membawa
pembaca mengenali produktivitas ulama dalam
bidang tulis menulis dan menginformasikan
orientasi keberagamaan yang dominan pada
zaman  sebelum  kemerdekaan  tersebut.
Kecenderungan penurunan literasi ulama khusus
dalam produksi karya tulis sejak selepas
pertengahan abad ke-20, seiring dengan
perkembangan pesat lembaga pendidikan Islam
menjadi tantangan tersendiri bagi ulama
sekarang ini dan ke depan. Tugas ulama adalah
mengisi kekosongan tersebut yang ternyata diisi
oleh produktivitas dan semangat literasi yang
tinggi di luar kalangan ulama yang otoritatif.



UCAPAN TERIMA KASIH

Penulis mengucapkan penghargaan dan
terima kasih yang setinggi-tingginya kepada
para kerabat ulama yang menjadi subyek
penelitian saya selama ini. Terutama keluarga
K.H. Ahmad Bone, Haji Makka, K.H Ahmad
Daeng Mappuji, K.H.Hayyong. Terima kasih
pula saya sampaikan kepada semua pihak yang
turut berjasa sehingga penelitian tentang peran
ulama dalam masyarakat dapat berjalan dengan
baik. Terima khusus saya sampaikan kepada
pimpinan dan peneliti, dan staf Balai Penelitian
dan Pengembangan Agama Makassar atas
dukungan kelembagaan sehingga tulisan ini
dapat terwujud. Semoga tulisan ini berguna bagi
pengembangan pengetahuan dan pengabdian
kepada kemanusiaan.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, Abd. Kadir. 2019. Ulama, Guru, dan
Gallarrang:  Negosiasi  Islam  dan
Lokalitas. Bantul: Lintas Nalar.

Ahmad (ed) Abd. Kadir. 2009. Akhbarul
Akhirah: Kittag Kana-kana Alloribokowa.
Makassar:  Balai  Penelitian  dan
Pengembangan Agama Makassar.

Ahmad, Abd. Kadir. 2004. Ulama Bugis.
Makassar: Indobis.

Aljazairy, Abu Bakar Jabir. 2001. limu dan

Ulama (Tej) Asep Saefullah dan

Kamaluddin Sa’diyatulharamain. Jakarta :

Pustaka Azzam.

Ahmad. 1928. ‘Musyawarah Ulama

Syafiiyah’, Majalah Azzikra, 9/1.

Cummings, William. 2002. Making Blood
White: Historical Transformations in
Early Modern Makassar. Honolulu:
University of Hawai’i Press.

Entji’ Amin. 1963. Sjair Perang Mengkasar (Tej)
C. Skinner. Leiden: S-Gravenhage-
Martinus Nijhoff.

Bone,

Geertz, Clifford. 1960. ‘The Javanese Kijaji: The
Changing Role of a Cultural Broker’,
Comparative Studies in Society and
History 2/2.

Gibson, Thomas.2001. ‘The Legacy of Shaikh
Yusufin South Sulawesi’, paper presented
at the workshop on Traditions of Learning
and Networks of Knowledge, in the series
on the Indian Ocean: Trans-regional
Creation of Societies and Cultures,
sponsored by the Institute of Social and
Cultural Anthropology. Oxford
University, 29-30 September.

Hamid, Abu. 1994. Syekh Yusuf Makassar:
Seorang Ulama, Sufi, dan Pejuang.
Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Horikoshi, Hiroko. 1987. Kyai dan Perubahan
Sosial. Jakarta: P3M.

Husein, Mochtar. 2002. Tugas Ulama dalam al-
Qur’an. Jakarta: Yayasan Dar Al-
Hukama.

Idham (ed). 2017. Katalog Naskah Keagamaan,
Maluku Utara, Sulawesi Selatan,
Kalimantan Timur, Sulawesi Barat,
Maluku, Gorontalo, Sulawesi Tenggara,
Papua Barat. Makassar: Balai Litbang
Agama Makassar.

Juergensmeyer, Mark (eds). Global Religions:
An Introduction. England:Oxford
University Press, 2003.

Kipper, Gregory. 2003. Investigator’s Guide to
Steganography. Boca Raton, London,
Bew York, Washington,D.C.: Auerbach
Publications.

Pijper, G.F. 1984. Beberapa Studi tentang
Sejarah Islam di Indonesia 1900 — 1950
(Tej) Tudjimah dan Yessi Augusdin.
Jakarta: Ul Press.

Ramly, Andi Muawiyah; Ahmad, Abd. Kadir;
dan Masroer,Ch,Jh. Mukhlas.2006. Demi
Ayat Tuhan, Upaya KPPSI Menegakkan
Syariat Islam. Jakarta: Opsi.

Shihab, Quraish. 1992. Membumikan Al-
Qur’an. Jakarta: Mizan.

Literasi Ulama dan Wacana Keislaman Awal Abad Ke-20 di Sulawesi Selatan — Abd. Kadir Ahmad | 209



210 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019



