
38 U P A C A R A K E A G A M A A N - M A S Y A R A K A T TANI D l D E S A G A N R A 

UPACARA KEAGAMAAN - MASYARAKAT TANI 
DI DESA GANRA 

Oleh : MUHAMMAD AS'AD 

I. KEPERCAYAAN MASYARAKAT PRA 

ISLAM 

Sebelum diterimanya agama Islam oleh kera-

jaan-kerajaan Bugis di Sulawesi Selatan, masya-

rakat telah mempercayai adanya kekuatan gaib 

(super natural) yang mempengaruhi kehidupan 

manusia. Mereka percaya adanya Tuhan yang 

menciptakan manusia beserta alam lainnya 

(Palanroe), Tuhan yang mengatur kehidupan 

manusia (Patotoe) yang mereka namai Dewata 

Seuwae (Tuhan Yang Esa). Selain kepercayaan 

tersebut, mereka juga percaya terhadap kekua-

tan-kekuatan gaib lainnya yang merupakan dewa-

dewa yang menempati tempat-tempal tertentu, 

seperti sungai, pohon besar, batubesar dan per-

sawahan. 

Kekuatan-kekuatangaibtersebutdapatmem-

pengaruhi kehidupan mereka, karenanya mereka 

berusaha menjalin hubungan baik dengannya. 

Berbagai makhluk halus yang menempati ber-

bagai lempat perlu diperhatikan, dijaga agar 

tidak marah atau tersinggung. Upaya yang di-

lakukan untuk menjaga hubungan baik itu terka-

dang bcrupa pantangan-pantangan atau berupa 

upacara/ritus yang disertai pembacaan mantera 

dan pemberian sajian. Tidak semua orang dapat 

berkomunikasi dengan makhluk halus tersebut, 

karena itu diperlukan orang-orang yang mem-

punyai kelebihan dalam hal ini, di sinilah terlihat 

pcranan dukun sangat mencntukan, karena di-

alah yang dapat memainkan peran sebagai per-

antara yang dapat menyampaikan persembahan 

dan permohonan masyarakat. 

Di samping itu, masyarakat juga percaya 

bahwa roh orang-orang yang telah meninggal 

tetap berada di sekitar mereka, melihat dan tidak 

dilihat. Roh-roh ini dapat juga mempengaruhi 

manusia, antara lain menyebabkan ia sakit, 

sehingga perlu pula dipenuhi keinginan-keingi-

nannya, diberikan sajian-sajian. 

Oleh karena kehidupan masyarakat tidak ter-

lepas dari pengaruh roh/makhluk halus, maka 

ritus/upacaraadalah bahagian dari hidup mereka. 

Setiap mereka akan memulai suatu kegiatan/ 

usaha harus mengadakan suatu upacara agar 

tidak mendapatkan gangguan, demikian pula 

setelah selesai atau berhasil usahanya diadakan 

upacara sebagai tanda terima kasih. Peristiwa-

peristiwa penting dalam siklus hidup senantiasa 

di dahului dengan suatu upacara yang cukup 

meriah, mulai dari kelahiran, masa dewasa, 

perkawinan dan seterusnya sampai kematian. 

Dengan menyadari bahwa alam lingkungan 

sekitarnya dikuasai oleh kekuatan dari luar 

(dewa-dewa dan makhluk halus lainnya) maka 

pemanfaatannya haruslah dengan seizinnya, 

maka diperlukan upacara memohon izin. 

II. PERSENTUHAN NILAI LAMA DE­

NGAN NILAI BARU 

Kcdatangan agama Islam di Sulawesi Sela­

tan mcmbawa perubahan, baik dalam pola pikir 

masyarakat maupun dalam kepercayaannya. 

Agama Islam diterima oleh kerajaan-kerajaan 

Bugis di Sulawesi Selatan pada awal-awal abad 

ke-17 M RajaLuwu bernama LaPatiware Daeng 

Parabu bcrgelar Sultan Muhammad Nudharud-

din menganut agama Islam pada tanggal 13 

Ramadhan 1013 H (1603 M).l) Kerajaan-kera­

jaan Bugis lainnya menganut agama Islam atas 

pengaruh kerajaan Gowa yang menerimanya 

No. 3 & 4 '111. II Juli / Desunte r l'Wl 



U P A C A R A K E A G A M A A N - M A S Y A R A K A T TANI D l D E S A G A N R A 39 

sebagai agama kerajaan pada tahun 1605 M. 

Berbeda dengan kerajaan Tancte yang me-

nerima Islam dari kcra p73 jaan Gowa secara 

damai, beberapa kerajaan besar, menerimanya 

setelah didahului dengan peperangan melawan 

kerajaan Gowa. Empat kali Gowa mengirim 

lasykamya ke tanah Bugis. Pertama kalinya 

dalam tahun 1608, lasykar Gowa ditundukkan 

oieh lasykar Bugis yang bergabung, yaitu ga-

bungan lasykar Tellumpoccoe (Bone, Wajo dan 

Soppeng). Akan tetapi dalam pengiriman lasykar 

dalam iahun-tahun berikutnya, semua kerajaan 

Bugis satu demi satu ditundukkan, lalu me-

nerima Islam, seperti Sidenreng dan Soppeng 

dalam tahun 1609, Wajo dalam tahun 1610 dan 

Bone dalam tahun 1611. 2) 

Islam datang di tengah-tengah masyarakat 

yang menganut kepercayaan tersebut dengan 

membawa konsep alam gaib yang perlu diyakini 

oleh penganutnya. Peralihan dari kepercayaan 

terhadap alam gaib versi lama ke alam gaib versi 

baru (Islam) tidak mengalami kesulitan dari segi 

penerimaan karena dalam beberapa segi 

keduanya mcmpunyai kemiripan. Dalam keper­

cayaan lama dikenal Dewata Seuwae, sedang 

dalam Islam dikenal Allah Tuhan Yang Maha 

Esa, Yang menciptakan alam dan mengatumya. 

Konsep makhluk halus (malaikat dan jin) dalam 

Islam mirip dengan konsep dewa-dewa dalam 

kepercayaan masyarakat sebelum datangnya 

Islam. Demikian pula kcabadian roh manusia 

sekalipun telah meninggal diakui dalam Islam, 

karena kemalian hanya merupakan pintu ger-

bang yang memisahkan antara alam nyata (dunia) 

dan alam gaib (akhirat). 

Karena adanya persamaan/kemiripan terse­

but maka pemurnian kepercayaan sesuai yang 

dikehendaki Islam melalui proses yang panjang, 

berjalan seiring dengan perubahan yang terjadi 

pada upacara keagamaan. Pada dasarnya setiap 

upacara/ritus tradisi diatas suatu kepercayaan 

yang menjadi landasannya. Prilaku-prilaku dan 

bentuk-bentuk sajian yang muncul dekam suatu 

ritus keagamaan merupakan si mbol-simbol yang 

mcngandung makna tertentu. Banyak orang yang 

memelihara simbol-simbol itu tetapi tidak me-

mahami maknanya lagi. 

Berbagai hal dalam peranata sosial terlihat 

kemudian percampuran antara adat (unsur lama) 

dan syariat (Islam) tak dapat dibedakan lagi oleh 

orang awam. 3) Percampuran ini terlihat dengan 

jelas dalam upacara-upacara keagamaan, sebagai 

lembaga dan pranata sosial yang tidak dapat 

dipisahkan dari kehidupan masyarakat. Keadaan 

ini erat kaitannya dengan sistem dan metode 

da'wah yang dilakukan oleh penganjur-penganjur 

Islam pada masa-masa dahulu. Mereka tidak 

menitik beratkan pada perombakan pranata-

pranata adat, akan tetapi diusahakan mengisi 

batin dan merubah perbualan-perbuatan serta 

tingkah laku yang tidak sesuai dengan ajaran 

Islam. Apabila terdapat lembaga sosial yang 

bertentangan dengan Islam tidak sekaligus di-

rombak, akan tetapi dicari gantinya dan secara 

berangsur-angsur diselipkan masuk dalam lem­

baga atau pranata masyarakat. 4) 

Masyarakat Desa Ganra, sebagaimana pada 

masyarakat Bugis lainnya tetap memelihara 

berbagai ritus keagamaan yang bila dipcrhati-

kan merupakan percampuran antara unsur 

agama dan unsur tradisi (adat). Kedua unsur 

tersebut menyatu sedemikian rupa dan ber-

langsung sejak dahulu sehingga sukar membe-

dakan dan memisahkannya. Upacara-upacara 

yang masih dileslarikan oleh masyarakat telah 

mengalami perubahan-perubahan, banyak hal-

hal yang telah ditinggalkan atau disesuaikan 

dengan ajaran Islam yang mereka pahami. Proses 

perubahan ini berjalan secara evolusiner sebagai 

akibat sestem da'wah yang tidak revolusiner, 

tetapi meniti di atas tatanan yang ada, berlangsung 

secara integratif. 

No. 3 & 4 Th. II Juli / Desember 1991 



40 U P A C A R A K E A G A M A A N - M A S Y A R A K A T TANI D l D E S A G A N R A 

Perubahan-perubahan yang terjadi dalam 

kehidupan beragama masyarakat di daerah ini 

banyak dipengaruhi oleh lembaga pendidikan 

agama yang didirikan oleh masyarakat. Sejak 

bulan Agustus 1940 di Ganra secara resmi di­

dirikan sekolah agama dengan nama Madrasah 

Arabiyah Islamiyah (MAI) Ganra. Sekolah ini 

berhenti dari kegialan pengajaran pada tahun 

1943, pada masa penjajahan Jepang dan baru 

pada tahun 1946, setahun setelah kemerdekaan 

Indonesia, madrasah dibuka kembali. Pada tahun 

1959 berdasarkan akte notaris nomor 21 tanggal 

10 Juli 1959 lembaga pendidikan ini dibentuk 

mcnjadi yayasan dengan nama Yayasan Pergu-

ruan Islam Ganra (YPIG). Yayasan sampai se-

ka-rang (1991) mengasuh sekolah/madrasah 

mulai dari tingkat taman kanak-kanak sampai 

tingkat aliyah. 

Desa Ganra terletak di tengah-tengah areal 

persawahan yang terhambatpadabahagian utara 

kabupaten Soppeng, jaraknya dari Watan 

Soppeng sebagai ibukota kabupaten sekitar 9 

km. Luas wilayahnya 3.100,00 ha di antaranya 

2.143,91 ha berupa areal persawahan. Penduduk 

Desa Ganra pada tahun 1985 berjumlah 6.138 

jiwa yang terkelompok dalam 1.418 keluarga 

atau 1.264 rumah tangga. Mereka tersebar pada 

3 kampung, yailu Ganra, Bakke dan Enrekang. 

Mayoritas penduduknya adalah petani, bahkan 

yang bekerja sebagai pegawai negeri banyak 

yang mengolah sawahnya sendiri. Petani-petani 

di daerah ini termasuk monokulturpadi, hampir-

hampir mereka tidak mengenal tanaman pa-

lawija, seperti jagung dan kacang-kacangan. 

Meskipun masyarakat Desa Ganra adalah 

masyarakat tani, namun perhatian mereka ter-

hadap pendidikan cukup tinggi, hal ini ditandai 

dengan banyak anak-anak dari desa ini yang 

sudah sarjana dari berbagai jurusan, bahkan sudah 

ada yang guru besar (professor) dan ada yang 

doktor. Keberhasilan anak-anak dari desa ini 

dalam bidang pendidikan memberikan pengaruh 

yang besar tcrhadap kehidupan masyarakatnya, 

termasuk kehidupan keagamaannya. 

Di samping itu membawa nama baik daerahnya 

sehingga termasuk desa yang cukup dikenal 

sampai di tingkat propinsi. 

III. BERBAGAI UPACARA KEAGAMAAN 

MASYARAKAT. 

3.1. Upacara Turun Sawah (Allaorumang) 

Dahulu kala sebelum masyarakat Ganra 

turun sawah pada suatu musim tanam yang 

hanya berlangsung sekali setahun diadakan 

upacara mat tudang-tudangeng, yaitu 

berkumpul bersama pada suatu tempat ber-

nama Tellarie untuk mendengarkan petun-

juk-petunjuk dari Sanro Kampong yang ber-

bicara sebagai orang kesurupan tentang jenis 

padi yang akan ditanam dan waktu penaburan 

benih. Sebagai rangkaian upaara ini diadakan 

pesta massempe, yaitu semacam bela diri 

yang hanya mempergunakan kaki. Pada 

tahun 1939-an upacara tersebut ditinggal-

kan dan diganti dengan upacara mattudang-

tudangeng versi baru, yaitu berkumpul di 

rumah tertentu untuk berbincang-bincang 

tentang masalah penanaman padi pada 

musim tanam tahun itu. Pada acara ini di­

adakan acara mabbarasanji (pembacaan 

riwayat nabi yang ditulis Al-Barasanji*). 

Pada upacara mattudang-tudangeng versi 

lama, dukun memegang peranan penting, 

yang menentukan segalanya. Keterikatan 

mereka dengan makhluk halus masih kuat, 

dimana mereka berusaha memclihara hu-

bungan baik dengannya melalui prilaku-

prilaku ritual. Adapun upacara mattudang-

tudangeng versi baru adaah usaha meng-

hapuskan versi lama karena dinilai tidak 

sejalan dengan ajaran Islam. Pada sisi lain 

memclihara wadahnya sebagai forum komu-

No. 3 & 4 Th. II Juli / Dcscmbcr 1991 



U P A C A R A K E A G A M A A N - M A S Y A R A K A T TANI D l D E S A G A N R A 41 

nikasi dan konsultasi serta mengisinya 

dengan semangat Islam untuk mendapatkan 

berkah dari Allah. Kedua macam upacara 

mattudang-tudangeng tersebuttidakdidapati 

lagi dewasa ini. Meskipun terkadang 

menjelang turun sawah diadakan rapat/ 

diskusi atas sponsor pemerintah desa setem-

pat, namun forum seperti ini belum melem-

baga. 

Selain itu berbagai rentetan ritus yang 

berkaitan dengan usaha pertanian sawah 

(allaurumang) yang menjadi bagian dari 

hidup para pelani masa dahulu telah 

ditinggalkan. Dahulu kala sebelum para 

petani turun sawah diadakan acara map-

palili untuk memohon restu dan izin kepada 

pammana tanah (pengusaha tanah) agar 

terhindar dari bahaya dan memperoleh hasil 

yang baik. 

Upacara ini dilakukan secara perorangan 

dan agak sederhana karena tidak terdapat 

perangkat arajang yang biasa dipakai untuk 

upacara itu. Bcrbeda halnya di beberapa 

tempat lain, seperti di Desa Mangcmpang, 

Kabupaten Barru, mappalili merupakan 

upacara massal dengan menggunakan per­

angkat alal-alat arajang, seperti rakkala 

arajang dan dilengkapi dengan suatu unit 

sesajian. 4) Ritus lain yang menjadi kebi-

asaan masyarakat Ganra dahulu adalah 

maccera olokolo, ditujukan kepada ternak 

(sapi atau kerbau) yang akan dipakai me-

ngolah sawah. Untuk upacara ini petani 

meny iapkan sajian berupa nasi ketan, pisang 

dan lain-lain. Pada malam hari sebelum 

sapi/kerbau dipakai membajak esoknya, 

sajian tersebut disiapkan dan mengundang 

dukun atau orang-orang tua yang bcrpenga-

laman untuk memimpin upacara. Pada 

acara ini doa/mantera dibaca dan sedikit 

dari sajian itu (pisang yang menjadi bagian 

sajian) diberi makan kepada binatang 

ternak. 

Sebagaimana pada masyarakat Bugis lain-

nya, masyarakat tani di Ganra menghormati 

padi, menganggapnya manurung, makhluk 

langit yang sengaja dibutuhkan dibumi untuk 

kebutuhan manusia dan dinamainya petta 

sangessarie. Sebagai manifestasi penghor-

matan itu sebelum benih ditabur diadakan 

acara maddojabine. Untuk acara ini 

disiapkan seperangkat makanan terdiri dari 

nasi ketan, ayam yang telah dimasak, pesse 

pcllcng (pelita dari kemiri) dan lainnya. 

Pcssepelleng dibakar pada malam harinya 

seperti lilin dan makanan dibawa pada esok 

paginya di pesemaian untuk dimakan 

penabur benih. Pada malam penaburan benih 

itu disiapkan makanan lain untuk hidangan 

para undangan yang hadir yang diundang 

untuk makan bersama. Pada malam itu di­

baca sure (ceritera) oleh orang-orang yang 

bagus dan merdu suaranya sebagai hiburan 

sekaligus sebagai nasehat. Pada mulanya 

yang banyak berperanan pada upacara ini 

adalah dukun.kemudian sedikitdemi sedikit 

tempamya digeser oleh orang-orang tua yang 

dinilai taat beragama yang berfungsi mem-

bacakan doa. 

Pada akhir-akhir ini, baik maccera olokolo 

maupun acara maddojabine jarang lagi 

dijumpai di tengah-tengah masyarakat, 

dem ikian pula acara-acara lainnya berkaitan 

dengan penanaman padi, seperti mappam-

mula mattaneng (mulai menanam padi), 

mabbissa lobo (mengakhiri penanaman, dan 

mappammula mengngala (m ulai memotong 

padi). Yang masih sering dijumpai ialah 

acara baca doa menjelang penaburan benih 

untuk memohon kepada Allah kesehatan 

dan keberkasian dan acara bacadoa syukuran 

setelah berhasil, semuanya dilakukan de­

ngan sederhana, misalnya memanggil 

scorang guru agama untuk mendoakan. 

No. 3 & 4 Th. U Juli / Dcsember 1991 



42 U P A C A R A K E A G A M A A N - M A S Y A R A K A T T A N I D I D E S A G A N R A 

3.2 UPACARA MENAIKI RUMAH BARU 

Setiap orang mendambakan tempat tinggal 

yang menyenangkan, aman dan tenteram. 

Masyarakat Ganra dahulu mempercayai 

bahwa keamanan dan ketenteraman dapat 

mcngalami gangguan bukan hanya karena 

ulah manusia akan tetapi juga karena per-

buatan makhluk halus/roh-roh yang me-

menuhi alam gaib. Untuk itu berbagai macam 

yang menjadi pertimbangan bila ingin 

membangun rumah, mulai dari kayu se­

bagai bahan bangunannya, tempat mendiri-

kan rumah, waktu mengerjakannya sampai 

saat mcnaiki rumah itu. Yang dapat menge-

tahui kayu, tempat dan waktu yang baik, 

menurutnya hanyalah orang-orang tertentu 

yang biasa disebut panrita bula atau sanro 

bola, karenanya ketergantungan mereka 

kepadanya sangat tinggi. 

Berbagai macam ritus yang biasa dilakukan 

masyarakat berkaitan dengan mendirikan 

dan menaiki rumah baru yang dipimpin oleh 

sanro bola atau orang tua-tua. Yang menon-

jol adalah ritus yang dilakukan pada saat 

mulai menempau rumah. Suatu rumah baru 

yang akan mulai ditempati, pada setiap tiang 

utamanya digantungkan setandang pisang 

dan pada tiang tengahnya (posssi bola) di­

gantungkan pula setandang buah kelapa, 

sebuah nangka dan lainnya. Bila pisang-

pisang terseut telah masak isinya dikeluar-

kan dan kulit serta tandangnya dibiarkan 

tetap bergantungan sampai kering. Pada 

upacara menaiki rumah baru biasanya di­

adakan semacam pesta dengan mengundang 

handaitolan dan para tetangga untuk hadir 

bersama. Penyembelihan binatang ternak 

sering dilakukan untuk acara ini, bahkan di 

antara masyarakat merasakan suatu keharu-

san. Pada dasarnya penyembelihan hewan 

untuk tujuan keharusan. Pada dasarnya 

penyembelihan hewan untuk tujuan ritus 

biasa disebut maccera (cera berarti darah) 

dan di kalangan masyarakat dikenal istilah 

maccera bola. Menaiki rumah baru pada 

masa dahulu selalu dipimpin oleh panrita/ 

sanro bola. Penghuni rumah dituntun olehnya 

menaiki rumah baru itu dengan iringan doa/ 

mantra. Seperangkat sajian khusus, 

biasanya terdiri dari nasi ketan, pisang dan 

lauk pauk, diletakkan dekat possi bola yang 

dipcruntukkan bagi makhluk halus penghuni 

rumah yang disebulnya malakanna bolae. 

Saj ian demikian disiapkan pada setiap waktu 

mcngadakan upacara/pesta lainnya di rumah 

itu. Pada perkembangan selanjutnya, upa­

cara ini dinafasi dengan Islam, setiap me­

naiki rumah baru itu dengan iringan doa/ 

mantra. Seperangkat sajian khusus , 

biasanya terdiri dari nasi ketan, pisang dan 

lauk pauk, diletakkan dekat possi bola yang 

diperuntukkan bagi makhluk halus penghuni 

rumah yang disebutnya malaekanna bolae. 

Sajian demikian disiapkan pada setiap waktu 

mengadakan upacara/pesta lainnya di rumah 

itu. Pada perkembangan selanjutnya, upa­

cara ini dinafasi dengan Islam, setiap me­

naiki rumah baru diadakan acara pembacaan 

bersanji atau minimal mabbaca doang 

(pembacaan doa selamat). Untuk acara ber­

sanji para perangkat syara' yang dipimpin 

oleh imam memegang peranan, dengan 

demikian, terjadi suatu upacara yang di-

perankan oleh dua figur yang berbeda, 

masing-masing sanro bola dan perangkat 

syara. Pada mulanya keduanya memainkan 

peranannya secara terbuka, kemudian se­

lanjutnya dalam perkembangan masyarakat 

peranan sanro bola beserta sajian untuk 

rumah tidak dinampakkan lagi tetapi di­

lakukan dibalik tirai. Dan pada dewasa ini 

sudah banyak masya-rakat yang tidak 

No. 3 & 4 Th. II Juli / Desember 1991 



U P A C A R A K E A G A M A A N - M A S Y A R A K A T T A N I D I D E S A G A N R A 43 

melakukan sama sekali. 

Masih ada beberapa simbol-simbol upacara 

yang sering didapati di kalangan masya­

rakat, namun pelestarian simbol ini tidak 

lagi diiringi dengan pemahaman maknanya. 

Seperti menggantung pisang pada tiang 

rumah baru masih banyak dilakukan tetapi 

tidak banyak lagi yang mengetahuinya. 

Pelaksanaan demikian cenderung sebagai 

kebiasaan semata. 

3.3 UPACARA BERKAITAN DENGAN 

SIKLUS HIDUP 

Upacara berkaitan dengan kelahiran, 

perkawinan dan kematian tetap dilestarikan 

oleh masyarakat, akan tetapi telah menga-

lami perubahan atau penyederhanaan sejalan 

dengan perkembangan pola pikir masya­

rakat. Berbagai prilaku berkaitan dengan 

upacara itu telah ditingkatkan dan ada juga 

yang disederhanakan. 

Menurut kepercayaan masyarakat dahulu, 

ibu yang sementara hamil dengan kondisi 

pisiknya yang lemah mudah diganggu oleh 

makhluk halus atau roh jahat. Untuk meng-

hindari hal itu diadakan ritus terutama pada 

kehamilan pertama, yang dinamai mappanre 

tomangideng (memberi makan orang hamil). 

Upacara ini dipimpin oleh sanro (dukun 

beranak) disertai dengan doa-doa tertentu. 

Upacara lain bagi orang hamil yang 

biasanya juga dirangkaikan dengan upacara 

mappanre tomangidengang adalah maccera 

wettang. Sajian yang disiapkan untuk acara 

ini, antara lain sokko patanrupa (nasi ketan 

empat warna), yaitu putih, merah kuning 

dan hitam) dan ayam sembelihan. Di 

kalangan masyarakat Ganra upacara-

upacara ini jarang lagi diketemukan. Pada 

upacara maccera wettang biasanya dua 

macam figur yang ditampilkan memegang 

peranan penting pada bidangnya masing-

masing, yaitu dukun beranak yang me-

mimpin perlakuan-perlakuan yang bersifat 

tradisional dan imam kampung/guru yang 

diminta untuk membacakan doa sehabis 

pelaksanaan upacara tradisional. 5) 

Upacara mappanololo/mappenre tojang 

(aqiqah) menjadi bagian hidup masyarakat 

yang diwarisi turun temurun, sekalipun te­

lah mengalami pemurnian dan penyederha­

naan. Pada masa dahulu tokoh utama dalam 

upacara ini adalah dukun beranak. Berbagai 

macam makanan disiapkan untuk sajian, 

seperti sokko patanrupa, telur, pisang, ayam 

sembelihan dan leppe-leppe (ketan rebus 

yang dibungkus daun kelapa muda); sajian 

ini dilengkapi dengan lauk khas Bugis di 

samping masakan daging. Beberapa unit 

sajian diatur oleh dukun, satu unit untuk 

bayi, satu unit untuk dukun, satu unit untuk 

possi bola dan satu unit untuk ke sungai 

(penghuni sungai). 

Pada mulanya dukun juga berfungsi mem­

bacakan doa-doa keselamatan di samping 

mantera penyembahan, kemudian pem-

bacaan doa keselamatan diserahkan kepada 

imam/guru. Pada saat sekarang upacara 

kelahiran ini senantiasa diiringi dengan 

"budaya Islam di Indonesia" berupa pem-

bacaan bersanji dan sajian persembahan 

tersebut tidak didapati lagi kecuali yang 

dipersiapkan untuk dukun beranak yang 

menolong persalinan. 

Perubahan yang terjadi pada upacara 

perkawinan tidak mendasar dilihatdari pola 

umum yang berlaku. Berbagai macam tra-

disi yang diwarisi turun temurun tetap diles­

tarikan walaupun tidak sama betul pada 

masa-masa dahulu. Rentetan acara dari 

pelamaran, sampai perkawinan dan sesuda-

hnya masih banyak dilakukan. Puncak ke-

No. 3 & 4 Th. n Juli / Desember 1991 



44 U P A C A R A K E A G A M A A N - M A S Y A R A K A T TANI D l D E S A G A N R A 

ramaian suatu perkawinan mulai pada ma-

lam perkawinan (tudangpenni) sampai sele-

sai walimah. Kebiasaan yang bercorak 

keagamaan yang biasa dilakukan pada 

malam tersebut ialah pembacaan bersanji 

dan khatam Qur'an (mappanre temme). 

Masih ada diantara masyarakat yang 

menyiapkan seperangkat makanan untuk doa 

waliala (untuk keluarga yang telah 

meninggal) dan seperangkat lainnya untuk 

doa selamat. Makanan ini diletakkan/di-

hidangkan dihadapan guru yang mendoakan-

nya. Masih ada di antara masyarakat yang 

beranggapan bahwa makanan yang 

disiapkan untuk doa waliala akan sampai 

dirasakan orang yang telah meninggal; kare-

nanya mereka pada saat-saat tertentu 

menyiapkan makanan kesukaan orang yang 

telah meninggal untuk dihidangkan di 

hadapan guru yang mendoakannya. 

Ritus keagamaan lainnya yang masih di-

lestarikan oleh masyarakat berkaitan 

dengan orang mati (mattampung). Ada dua 

kepercayaan yang mendasari ritus ini, yaitu 

ke-percayaan bahwa roh orang mati tetap 

ada di sekitar kita-bahkan ada yang masih 

percayabah wa roh itu dapat mengganggunya 

dan kepercayaan bahwa orang yang 

meninggal masih dapat menerima pahal dari 

amalan-amalan orang yang hidup yang 

diniatkan untuknya. Untuk acara mattam­

pung keluarga orang mati menyembelih 

hewan ternak berupa kambing atau sapi 

sesuai kemampuannya untuk dihidangkan 

kepada para undangan. Acara inti yang 

dipimpin oleh aparat syara' pada upacara ini 

ialah pembacaan Qur'an secara beramai-

ramai (mengaji sipulung) dan tahlilan. 

Bertitik tolak dari kepercayaan bahwa 

amalan orang hidup yang ditujukan kepada 

orang mati dapat diterima, maka keluarga 

orang mati ada yang tidak melakukan upa­

cara tersebut akan tetapi hanya memasuk-

kan sumbangan ke mesjid untuknya. Di-

samping itu ada juga yang masih melakukan-

nya dan pada waktu-waktu tertentu me-

masukkan sumbangan di mesjid untuk 

keluarga yang telah mendahuluinya. 

I V . K E S I M P U L A N 

Nilai dan norma yang berlaku di kalangan 

masyarakat Bugis adalah kristalisasi perpaduan 

antara unsur agama dan unsur budaya. Kedua 

unsur tersebut sulit dibedakan/dipisahkan se­

cara jelas, yang terlihat ialah munculnya upa­

cara atau prilaku tradisional yang bernafaskan 

agama atau upacara keagamaan yang berhias-

kan tradisi. 

Upacara-upacara keagamaan yang di 

dalamnya terjalin jaringan hubungan berbagai 

pihak (interaksi sosial) menjadi bahagian dari 

hidup masyarakat. Upacara yang masih di-

lestarikan oleh masyarakat sudah mengalami 

berbagai perubahan sejalan dengan perubahan 

pola pikir masyarakat. Banyak unsur-unsur yang 

telah ditinggalkan karena dinilai tidak sejalan 

dengan ajaran Islam, dan ada juga yang ditinggal­

kan karena pertimbangan efesiensi dan ke-

praktisan. 

Catalan Kaki 

1) Abu Hamid, Sistem Pendidikan Madrasah dan 
Pesantren di Sulawesi Selatan, dalam Taufik 
Abdullah (ed) Agama dan Perubahan Sosial, CV. 
Rajawali Jakarta, 1983, h.340. 

2) i b i d h. 342 
3) i b i d h. 343 
4) Baca Sofyan Anwarmufied, Ritus Tanah Studi 

Analisis Deskriptif tentang Upacara Tanah yang 
Berkaitan dengan Adat Pertanian Padi di Desa 
Mangempang Kabupaten Barm, PLPUS UNHAS 
Ujung Pandang, 1981 h.38-42. 

5) Baca Departemen Pendidikan dan Kebudayaa, 
Upacara Tradisional Daerah Sulawesi Selatan, 
Jakarta 1982 H.94-101. 

No. 3 & 4 Th. H Juli / Desember 1991 



K O N F I G U R A S I D A N T R A N S F O R M A S I A G A M A M E N J E L A N G T I N G G A L L A N D A S 
P E M B A N G U N A N N A S I O N A L K E C A M A T A N S E N T A N I IRIAN J A Y A 

9 

Dakwah atau pelayanan keagamaan, perlu 

dikoordinasi secara lebih programatis. 

Hal ini termasuk bagaimana menyusun 

materi dakwah atau bimbingan agama 

non Islam yang benar-benar sesuai 

dengan kebutuhan umat. Materi dakwah 

atau penyuluhan agama perlu diinven-

tarisasi berdasarkan kebutuhan yang 

mendesak, kemudian dikategorisasi 

untuk menentukan skala prioritas ter-

hadap aspek aspek yang harus di-

dahulukan. 

Peranan Departemen Agama untuk 

mengintensifkan pelayanan pemerintah 

terhadap aktivitas keagamaan masya­

rakat dapa t d i lakukan dengan 

meningkatkan bantuan buku paket, khut-

bah khutbah Gereja, dan buku panduan 

ibadah. 

4. Agar pemerintah mengambil peran yang 

lebih besar dalam pembinaan umat dan 

pelayanan agama. Peranan Departemen 

Agama untuk memotivasi masyarakat 

beragama sangat dibutuhkan. Secara 

struktural, organisasi Departemen 

Agama perlu dilengkapi dengan pe-

ngadaan tenaga pengelola dan personalia 

yang sesuai dengan kebutuhan masya­

rakat. 

D A F T A R P U S T A K A 

Robertson, Roland 

1988 

Suparlan, Parsudi 

1986 

Kleden, Ignas 

1982 

Boelars, Jan 

1986 

Sumardi, Mulyanto 

1982 

Agama, Dalam analisa 

dan Interpretasi So-

siologis.Rajawali Pers, 

Jakarta. 

Kebudayaan dan Pem 

bangunan , dalam 

Majalah Dialog, No.21 

Th XI 

Agama dalam 

Perubahan Sosial, 

dalam Prisma. No.9 Th 

XI 

Manusia Irian, Dahulu 

Sekarang Masa Depan, 

Gramedia, Jakarta. 

Penelitian Agama, 

Masalah dan Pemi-

kiran, Balitbang De-

pag, Jakarta. 

Thomas F.O'dea 

1985 

Michael R.Dove 

1985 

Astrid Susanto 

1983 

Ankie MM Hoogvelt 

1985 

Sosiologi Agama, 

Suatu Pengena lan 

awal, Yayasan Soli-

daritas Gajah Mada. 

Peranan Kebudayaan 

Tradisional Indonesia 

dalam Modernisasi, 

Yayasan Obor Indone­

sia. 

Pengantar Sosiologi 

dan Perubahan Sosial, 

Binacipta, Jakarta. 

Sosiologi masyarakat 

sedang berkembang, 

Terjemahan Aliman-

dan, CV Rajawali, 

Jakarta 

No. 3 & 4 Th. n Juli / Desember 1991 


