
Idham 

TRADISI LISAN SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN 
(Studi Pada Daur Hidup Orang Mandar di Kabupaten Pol man) 

Oral Tradition as Educational Media 
(A Study on Mandarese Lifecycle in Polman Regency) 

Oleh: Idham* 
*Peneliti pada Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar 

Jl. A. P. Pettarani No.72 Makassar 
E-mail: idbodi(%vahoo.co.id 

Abstrak 

Sasaran penelitian ini adalah tradisi lisan yang mengandung nilai-nilai keagamaan yang diekspresikan oleh masyarakat 
setempat. Penelitian ini mengangkat dua pertanyaan penelitian, yaitu: I) Tradisi lisan apa saja yang ada dalam siklus hidup 
masyarakat Mandar? dan 2) Unsur pendidikan apa saja yang ada dalam tradisi lisan sebagai media pendidikan bagi 
masyarakat Mandar? Sedangkan tujuan penelitian ini adalah untuk menjawab pertanyaan penelitian di atas. 
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan strategi ethnografl praktis (practical ethnography). Penelitian ini diadakan 
di kecamatan: Polewali, Tapango, Tinambung, Balanipa, Limboro, dan Campalagian Kabupaten Polewali Mandar Provinsi 
Sulawesi Barat. Adapun cara pengambilan data dilakukan dengan wawancara mendalam, pengamatan terlibat, dan 
dokumentasi, serta FGD (Focus Group Discusion). 

Kata Kunci: tradisi lisan, daw hidup, siklus hidup 

Abstract 
The object of the research was oral tradition implying religious values expressed by Mandar community. Research was addressed 
to answer the two following questions: 1) what oral tradition affecting Mandar community life cycle? and 2) what was the 
educational element in that oral tradition? 

Research was qualitative and used practical ethnography strategy (practical ethnography) and conducted in regencies: Polewali, 
Tapango, Tinambung, Balanipa, Limboro, and Campalagian, Mandar, West Sulawesi. Data was collected through in depth 
interview, involved observation, documentation and FGD (Focus Group Discussion). 

Result shows that: I) rich cultural heritage of moral and religious value transmitted through oral tradition exists in life cycle of 
Mandar community, and 2) the oral tradition has a role as educational media for community. 

Key words: oral tradition, life cycle. 

PENDAHULUAN 

Manusia terlahir dengan potensi yang 
melekat padanya. Manusia sebagai 
makhluk sosial, selalu berinteraksi 

dengan alam lingkungannya. Dalam interaksi tersebut, 
manusia menggunakan bahasa sebagai alat komu-
nikasi. Bahasa verbal dan non-verbal digunakan 
menyampaikan pesan sebelum ditemukannyatulisan. 
Bahasa Verbal maupun non-verbal selau mengalami 
perubahan seiring situasi dan kondisi orang yang 
menuturkan dan melakonkan, berbeda dengan bahasa 
yang ada dalam tulisan (naskah)1 yang tetap stabil. 
Akan tetapi, kenyataan di lapangan menunjukkan 
bahwa sangat banyak khazanah bangsa, berupa sastra 
dan tadisi yang belum dituliskan. Padahal, semua suku 
bangsa yang mendiami nusantara memiliki khazanah 
tersebut. Sebanyak 726 dari 746 bahasa daerah di Indo­

nesia terancam punah karena generasi muda enggan 
memakai bahasa tersebut. Bahkan kini hanya tersisa 
13 bahasa daerah yang memiliki jumlah penutur di atas 
satu juta orang, itupun sebagian besar generasi tua2. 
Demikian halnya suku bangsa yang memiliki tradisi 
tulis, yakni hanya sekitar 13 suku bangsa. Di Sulawesi 
Selatan, dari empat suku bangsa yang ada, yakni Bugis, 
Makassar, Mandar, dan Toraja. Hanya tiga suku 
bangsa yang disebutkan pertama yang memiliki 
memiliki aksara dan tradisi tulis. 

Salah satu tujuan penelitian lektur keagamaan 
adalah untuk dapat menjadi sarana pengembangan 
keagamaan yang lapang dan toleran selaras dengan 
wawasan kebangsaan dan kebhinnekaan.3 Hal ini 
menjadi sangat penting bagi bangsa Indonesia yang 
kian hari semakin jauh meninggalkan identitas 
kebangsaannya, ditandai dengan kecenderungan 

1 Mengenai naskah (naskah klasik) oleh Balai Penelitian dan Pengembangan Agama di Makassar telah melakukan inventarisasi dan 
digitalisasi naskah klasik di Indonesia Bagian Timur, selama dua tahun terakhir. Dari hasil penelitian tersebut telah terinventarisir dan 
terdigitalkan lebih dari 200 naskah klasik. 

2Kompas, Rabu 14 November 2007, h. 12 
3 Atho Mudzhar. 2009. Pengembangan Jaringan Riset dalam rangka penguatan peran Agama dalam pembangunan Nasional,. Jakarta: 

Departemen Agama Badan Litbang dan Diklat, h. 11-12 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 25 



Idham 

bergantinya budaya asli daerah dan melebur ke dalam 
budaya global yang dianggap sebagai kebutuhan dan 
tuntutan hidup zaman modern. 

Implikasi perkembangan zaman yang begitu cepat 
mengakibatkan kebudayaan setiap bangsa menjadi 
cenderung mengarah kepada globalisasi melibatkan 
manusia secara menyeluruh. Gaung globalisasi, yang 
sudah mulai terasa sejak akhir abad ke-20, telah 
membuat masyarakat dunia, termasuk bangsa Indo­
nesia harus bersiap-siap menerima kenyataan 
masuknya pengaruh luar terhadap seluruh aspek 
kehidupan bangsa, terutama dalam aspek keagamaan 
yang sudah menyatu ke dalam ritual kebudayaan 
masyarakat.4 

Terkait dengan kebudayaan masyarakat, 
kebudayaan dapat diartikan sebagai nilai-nilai (values) 
yang dianut oleh masyarakat ataupun persepsi yang 
dimiliki oleh warga masyarakat terhadap berbagai hal. 
Kebudayaan juga dapat didefinisikan sebagai wujudnya, 
yang mencakup gagasan atau ide, kelakuan dan hasil 
kelakuan5, dimana hal-hal tersebut diantaranya tersaji 
dalam siklus hidup manusia mulai dari lahir sampai mati 
dan diwariskan secara turun-temurun dari nenek 
moyang melalui tradisi lisan atau yang dikenal juga 
dengan sastra lisan.6 

Penelitian tradisi lisan dapat diamati melalui sajian 
siklus hidup manusia berupa ekspresi keagamaan dan 
kebudayaan. Siklus hidup manusia Indonesia sungguh 
sangat beragam dan khas berdasarkan ciri daerah-
daerah dimana kelompok manusia atau masyarakat 
berada, demikian halnya masyarakat Mandar yang 
mendiami provinsi Sulawesi Barat (sebagai lokasi 
penelitian) yang mempunyai kekayaan nilai-nilai yang 

terkandung dalam siklus hidup masyarakatnya. 
Sehingga untaian tergerusnya kekayaan nilai-nilai luhur 
yang terkandung dalam siklus hidup masyarakat 
Mandar harus segera diantisipasi dengan melakukan 
penelitian sebagai langkah penyelamatan. 

Banyak tradisi lisan terlupakan oleh masyarakat, 
sehingga perlu upaya pelestariannya. Pelestariannya 
menjadi penting karena tradisi lisan mengandung 
muatan-muatan kearifan lokal yang menunjang arah 
kebijakan pembangunan di bidang agama seperti 
tercantum dalam rancangan RPJMN 2010-2014, 
utamanya penvujudan kehidupan sosial yang harmonis, 
rukun, dan damai di kalangan ummat beragama.7 

Penelitian tradisi lisan keagamaan masih sangat 
kurang. Penelitian yang pernah ada, khususnya pada 
Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar 
adalah penelitian Shadiq Kawu8 dan Sirajuddin Ismail.9 

Shadiq Kawu meneliti folklore dan kehidupan 
keagamaan bagi migran Bugis studi tentang upacara 
kelahiran di Desa Soro Kabupaten Dompu. Penelitian 
ini terfokus mempelajari adat kebiasaan yang masih 
sering dilakukan masyarakat Bugis. Kebiasaan yang 
dimaksudkan adalah tradisi-tradisi lokal yang sering 
dan biasa dilakukan masyarakat Bugis sebagai bagian 
dari produk budaya lokal. Kebiasaan itu masih terus 
dilaksanakan ketika para migran Bugis meninggalkan 
pusat-pusat wilayah etnisnya dan kemudian menetap 
di luar daerah Sulawesi Selatan. 

Adapun Sirajuddin Ismail meneliti folklore dan 
kehidupan keagamaan bagi migran Bugis studi tentang 
aspek keagamaan dalam pembuatan perahu di Daru, 
Bima. Penelitian ini berkesimpulan bahwa pembuatan 
perahu tradisional yang dibuat oleh seorang panrita 

4 Bahawasanya ekspersi kebudayaan masyarakat Indonesia telah banyak diinspirasi dari pemahaman keagamaan, sehingga banyak nilai-
nilai budaya yang mencerminkan wujud religius dan bahkan sarat dengan pesan-pesan keagamaan yang bersifat mendidik bagi masyarakat. Pada 
masyarakat Mandar dikenal "Adaq makkesaraq, saraq makkeadaq" (adat bernuansa agama, agama bernuansa adat). Bahkan pertautan antara 
adat dan agama juga ada pada suku bangsa lain di Indonesia, seperti pada masayarakat Minangkabau dan Gorontalo "adat bersendikan syariat dan 
syariat bersendikan adat". 

5 Koentjaraningrat. 1990. Kebudayaan Mentalitas dan Pembangunan. Jakarta: Gramedia. 

6 Dalam masyarakat Nusantara tradisi lisan mempakan bagian dari kebudayaan yang sudah berakar, diwariskan turun-temurun. Tradisi lisan 
dapat hidup berabad-abad, karena dipandang bermanfaat oleh pemiliknya, antara lain sebagai media pendidikan dan pengesah pranata sosial. 
Secara sederhana, pengertian tradisi lisan, adalah segala sesuatu yang bersifat tradisional dalam lingkungan suatu kelompok masyarakat, yang 
diwariskan turun temurun melalui lisan, dan atau disertai contoh perbuatan. Batasan tersebut adalah penyederhanaan dari definisi folklor yang 
dilansir oleh Danandjaya. (lih. James Danandjaya. 1990, "Metode Penelitian Kualitatif dalam Penelitian Folklor" dalam Aminuddin (Ed) 
Pengembangan Penelitian Kualitatif dalam Bidang Bahasa dan Sastra. Malang: YA3, h. 2) 

7Atho Mudzhar, op.cit., h. 11-12. 

8 A. Shadiq Kawu. 1999. Folklore dan Kehidupan Keagamaan Bagi Migran Bugis: Studi tentang upacara kelahiran di Desa Soro 
Kabupaten Domu. Makassar: Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar. 

9 Sirajuddin Ismail. 1999. Folklore dan Kehidupan Keagamaan Bagi Migran Bugis: Studi tentang aspek keagamaan dalam pembuatan 
perahu di Daru Kabupaten Bima. Makassar: Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar. 

26 Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 



Idham 

lopi (tukang pembuat perahu), seorang pembuat perahu 
harus memiliki ilmu hakikat, karena yang akan 
dilakukannya berhubungan erat dengan kehidupan 
manusia. Pembuatan perahu bagi migran Bugis di 
daerah penelitian ini, masih berlangsung terus menerus 
dari generasi ke generasi. Periode selanjutnya, terjadi 
akulturasi budaya budaya lokal (Bima) dengan budaya 
migran (Bugis). 

Dua penelitian di atas, adalah penelitian bidang 
folklore, belum ada penelitian pada Balai Penelitian 
dan Pengembangan Agama Makassar tentang 
penelitian tradisi lisan secara khusus, dimana tradisi 
lisan adalah bagian kecil dari folklore. Penelitian ini 
berfokus pada penelitian tradisi lisan keagamaan di 
Indonesia bagian timur yaitu di Kabupaten Polewali 
Mandar Provinsi Sulawesi Barat. 

Adapun masalah pokok penelitian ini adalah: 1) 
Tradisi lisan apa saja yang ada dalam siklus hidup 
masyarakat Mandar? dan 2) Unsur pendidikan apa 
saja yang ada dalam tradisi lisan sebagai media 
pendidikan bagi masyarakat Mandar? Sedangkan 
tujuan penelitian ini adalah untuk menjawab pertanyaan 
penelitian di atas. Kegunaannya adalah sebagai 
masukan bahan pembuatan kebijakan Departemen 
Agama dalam upaya melestarikan nilai budaya 
nusantara. Khususnya budaya tradisi lisan yang tampak 
mulai berkurang pelaksanaannya dalam kehidupan 
masyarakat sosial. 

TINJAUAN PUSTAKA 

Tradisi lisan adalah bagian kecil dari folklore10. 
Tradisi lisan adalah karya yang penyebarannya 
disampaikan dari mulut ke mulut secara turun temurun. 
Adapun ciri-ciri tradisi lisan menurut Endraswara'1, 
adalah: 

1. Lahir dari masyarakat yang polos, belum melek 
huruf, dan bersifattradisional, 

2. Menggambarkan budaya milik kolektif tertentu, 
yang tak jelas siapa penciptanya, 

3. Lebih menekankan aspek khayalan, ada sindiran, 
jenaka, dan pesan mendidik, dan 

4. Sering yang agak umum, yaitu; a) tradisi lisan 
banyak mengungkapkan kata-kata atau ungkapan-
ungkapan klise, dan b) tradisi lisan sering bersifat 
menggurui. 

Berdasarkan ciri-ciri tradisi lisan tersebut, bahan-bahan 
tradisi lisan sangat banyak. Tradisi lisan ada yang sudah 
populer dan ada yang belum banyak dikenal. Jenis-
jenis tradisi lisan amat banyak tak jauh berbeda dengan 
sastra tulis. Menurut Hutomo12, bahan tradisi lisan 
dapat dibedakan menjadi tiga bagian, yakni: 

1. Bahan yang bercorak ceritera: a) ceritera-ceritera 
biasa {tales), b) mitos {myths), c) legenda {leg­
ends), d) epik {epics), e) ceritera tutur {ballads), 
f) memori {memorates). 

2. Bahan yang bercorak bukan bahan ceritera: a) 
ungkapan (folk speech), b) nyanyian {songs), c) 
peribahasa {proverbs), d) teka-teki {riddles), e) puisi 
lisan {rhymes), f) nyanyian sedih pemakaman {dirge), 
g) undang-undang atau peraturan adat {law). 

3. Bahan yang bercorak tingkah laku (drama): a) 
drama panggung, dan b) drama arena. 

Dari bahan kajian tradisi lisan yang ada pada 
masyarakat tersebut, ada juga yang dikemas dalam 
bentuk permainan. Hal ini yang menyebabkan tradisi 
lisan lebih menarik, di samping di dalamnya memang 
kaya nilai-nilai humanis yang patut diserap. Apalagi 
penyampaian tradisi lisan biasanya diiringi dengan 
sindiran-sindiran dan senda gurau yang penuh 
kegembiraan. Manusia pada dasarnya adalah makhluk 
homo ludens yang gemar bermain. Karena manusia 
adalah makhluk homo ludens, yakni makhluk yang 
gemar bermain, bersastra atau berceritera. Hal ini akan 
tampak juga dalam tradisi lisan, terutama ketika 
seorang ibu menimang-nimang anaknya sambil 
berdendang. Hakikat manusia sebagai homo ludens, 
sering memengaruhi dirinya lebih tertarik pada tradisi 

10 Dundes (1965: 3), mendefinisikan folklore secara etimologis. Folklore berasal dari kata folk dan lore. Folk merujuk kepada kelompok 
populasi yang juga berarti kolektif, lore adalah sebuah tradisi folk. Lebih lanjut Dundes menyajikan daftar hal-hal yang termasuk folklore, 
yaitu: mite (myths), legenda (legends) dongeng (folktales), lelucon (Jokes), peribahasa (proverbs), teka-teki (riddles), nyanyian doa (chants), 
jimat atau guna-guna (charms), doa seperti doa sebelum makan (blessings), hinaan (insults), godaan (teases), minum untuk keselamatan 
(toasts), serangkaian kata atau kalimat yang sulit diucapkan (tongue-twisters) salam (greeting), ungkapan berpisah (leave leaking formulas). 
Di samping itu, juga termasuk folklore: pakaian rakyat (folk costume), drama rakyat (folks drama), kesenian rakyat (folk art), kepercayaan 
rakyat (folk belief), obat-obatan rakyat (folk medicine), musik instrumen rakyat (folk instrumental music), nyanyian rakyat (folk songs) 
seperti nyanyian nina bobok, kelonan (lullabies) atau balada (ballads), ungkapan rakyat (folk speech), tamsilan rakyat (folk simile), folk 
metaphor, dan nama (names) seperti julukan ataupun gelar. 

" Suwardi Endraswara. 2008. Metodologi Penelitian Sastra: Epistemologi, Model, Teori, dan Aplikasi. Yogyakarta: MedPress, h. 15. 
12 Suripan Sadi Hutomo. 1999. Mutiara Yang Terlupakan: Pengantar Studi Tradisi lisan. Surabaya: HISKI Komda Jawa Timur, h. 62. 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 27 



Idham 

lisan. Oleh karena tradisi lisan lebih menarik dan unik, 
biasanya pemilik dan penikmat tradisi lisan akan 
terhibur. 

Ada beberapa konsep utama yang perlu didefi-
nisikan dalam penelitian ini, agar memperoleh 
kesamaan pandangan dan pemahaman tentang makna 
yang dibahas. Adapun konsep utama yang perlu 
didefinisikan dalam penelitian ini adalah, yaitu: 1) Tradisi 
lisan, tradisi lisan yang dimaksudkan dalam penelitian 
ini adalah tradisi lisan dan nilai-nilai luhur yang tercermin 
dalam siklus hidup masyarakat mulai dari proses 
kehamilan, kelahiran sampai kematian, 2) Siklus hidup 
{life cycle) biasa juga disebut daur hidup, mengandung 
pengertian yang ditujukan kepada siklus dalam 
lingkaran perjalanan hidup-kehidupan manusia secara 
berputar (berproses) baik sebagai individu atau 
masyarakat pendukung Budaya kelompok etnik 
tertentu. Daur hidup banyak dikaitkan dengan upacara-
upacara ritual kehidupan manusia secara individual 
maupun kelompok masyarakat telah diikat oleh religi 
dan menjadi tradisi-budaya, sehingga tidak bisa 
dipisahkan dari aspek kehidupan manusia dan menjadi 
kepribadian suku etnik tertentu, 3) Tradisi lisan 
keagamaan adalah tradisi lisan yang mengandung nilai 
sosial keagamaan, berupa moral, akhlak, pendidikan, 
dan petuah-petuah yang dituturkan oleh masyarakat 
setempat, dan 4) Media pendidikan merupakan suatu 
alat atau perantara yang berguna untuk memudahkan 
proses belajar-mengajar, dalam rangka mengefektifkan 
komunikasi antara penutur dan pendengar. 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif3 

dengan strategi ethnografi praktis {practical ethnog­
raphy)™. Penelitian ini diadakan di kecamatan: 
Polewali, Tapango, Tinambung, Balanipa, Limboro, dan 
Campalagian Kabupaten Polewali Mandar Provinsi 
Sulawesi Barat. Sasaran penelitian ini adalah tradisi 
lisan yang mengandung nilai-nilai keagamaan yang 
diekspresikan oleh masyarakat setempat yang dapat 
diamati melalui siklus hidupnya. Adapun cara 
pengambilan data dilakukan dengan wawancara 

mendalam, pengamatanterlibat, dan dokumentasi, serta 
FGD {Focus Group Discusion). Adapun analisis data 
digunakan pendekatan relativisme. Pendekatan 
relativisme adalah pendekatan yang menangkap 
makna apresiasi, pikiran, perilaku yang dianggap 
bermakna oleh pemangku budaya. 

PEMBAHASAN 

Gambaran Kebudayaan Masyarakat Mandar di 
Kab. Polman 

Nilai-nilai budaya tinggi dalam berbagai konsep-
konsep yang sangat modern telah dipunyai dan 
diamalkan oleh orang-orang Mandar sebelum diobrak-
abrik oleh penjajah Belanda. Berdasarkan cerita rakyat 
seperti yang direkam oleh Van Leyds (1940) menye-
butkan bahwa tanah Mandar telah dipimpin oleh 41 
Tomakaka, yaitu suatu bentuk kepemimpinan yang ada 
sebelum kerajaan. Tomakaka berhasil menciptakan 
interaksi yang baik melalui koalisi ataupun perang antar 
mereka yang pada akhirnya memunculkan 
Amaraqdiang-Amaraqdiang di Pitu Baqbana 
Binanga dan di Pitu Ulunna Saluq.15 

Salah satu konsep pemerintahan Amaraqdiang 
yang bernilai luhur adalah oleh maraqdia Balanipa 
IV Daetta, yang berbunyi: 

Naiyya maraqdia, tammatindo dibongi, terrare 
diallo namandaung mata, dimamatanna daung 
ayu, dimalimbonna rura, dimadinginna litaq, 
diajarianna banne tau, diateppuanna agama. 

(Sesungguhnya seorang raja-pemimpin, tidak akan 
terlena dalam lelap tidur dikeheningan malam, tidak 
akan berdiam atau berpangku tangan di waktu 
siang hari, namun ia terus berpikir dan berusaha 
untuk meningkatkan hasil-hasil pertanian, 
berlimpah ruahnya hasil perikanan dan tambak-
tambak, terciptanya kedamaian dan ketentraman, 
demi menjaga kelangsungan hidup manusia serta 
sempurnanya ajaran agama).16 

13 James Danandjaya. 1990. "Metode Penelitian Kualitatif dalam Penelitian Folklor" dalam Aminuddin (Ed) Pengembangan Penelitian 
Kualitatif dalam Bidang Bahasa dan Sastra. Malang: YA3, h. 98 

14 Metode ethnography praktis pertama kali dipeikenalkan oleh Profesor Andrew P. Vayda dan sejumlah anggota penelitiannya pada tahun 1979-
1984. Dapat dilihat dalam Tim Peneliti Kontras. 2004. Ringkasan Eksekutif: Ketika Moncong Senjata Ikut Bemiaga (Keterlibatan Militer dalam 
BIsnis di Bojonegoro, Boven Dogoel dan Poso. Jakarta: Kontras; lihat juga Mering Ngo. 2004. Kontekstualisasi Progresif dan Etnografi Praktis: 
Usulan Metodologi untuk Mengkaji Bisnis Militer dan Konsekwensinya, Makalah Workshop Kontras "Bisnis Militer, Korupsi dan Pelanggaran HAM: 
Sebuah Potret Bisnis Militer dalam Kehidupan Sehari-hari di Jawa Timur, Sulawesi tengah dan Papua'. Cibogo, 26-29 Januari 2004. 

15Darmawan Mas'ud Rahman. 1988. Puang dan Daeng Kajian Sistem Nilai Budaya Orang Balanipa Mandar. Ujungpandang: PPs 
UNHAS. 

16 Muh. Idham Khalid Bodi. 2005. Sibaliparri: Gender Masyarakat Mandar, Cet.I, PT. Graha Media Celebes: Jakarta, h. 80. 

28 Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 



Idham 

Secara historis, Mandar terdiri atas 14 kerajaan. tujuh 
kerajaan di bagian hulu (pitu ulunna salu) dan tujuh 
kerajaan di muara (pitu baqbana binanga). adapun 
yang menjadi sasaran penelitian ini adalah daerah pantai 
yang berfokus di kabupaten Polewali Mandar. 

Tradisi lisan dalam Siklus Hidup Masyarakat 
Mandar di Kab. Polman 

Berbeda lazimnya dengan studi terhadap makhluk 
hidup pada umumnya yang hanya menonjolkan siklus 
hidup dari aspek biologisnya. Studi terhadap manusia 
dapat mencakup aspek biologis dan sosiologis, bahkan 
spiritualis. Dalam diri manusia terdapat tahapan proses 
kehidupan yang menarik, bahkan terdapat fase-fase 
istimewa yang diupacarakan dengan khas dan berbeda-
beda di daerah satu dengan daerah lainnya. Bagi 
masyarakat Mandar di Polewali Mandar mereka 
mengenal ritual turun temurun dari nenek moyang 
mereka dan diwariskan secara lisan atau disebut tradisi 
lisan. Hasil penelitian tradisi lisan pada siklus hidup 
manusia Mandar di Polewali Mandar dapat dilihat pada 
acara: 1) meuriqldiuriq (acara kehamilan delapan 
bulanan), 2) menyambut kelahiran bayi, 3) mappadaiq 
toyang (parrimbang), 4) mesunnaq (khitanan), 5) 
upacara perkawinan (jodoh dan perkawinan ideal, 
jenis-jenis perkawinan mandar, tahapan perkawinan, 
tahapan hari perkawinan, tahapan sesudah per­
kawinan), 6) upacara kematian, 7) ritual membuka 
lahan, 8) mendaiq boyang (menaiki rumah), 9) 
mappande boyang (syukuran menempati rumah), 10) 
melluas turun laut dan melluaq turun sungai, 11) 
mappasoroq (memohon kesembuhan), 12)pamali, 13) 
macceraq koroang dan mappatammaq (saiyang 
pattuqduq), dan 14) kesenian rakyat (parraw ana, 
passayang-sayang, pakkacaping, paqgonggaq, 
pakkeke, paccalong, dan lain-lain). 

Unsur Pendidikan dalam Tradisi lisan sebagai 
Media Pendidikan pada Masyarakat Kab. 
Polman 

Perkembangan kebudayaan manusia dari sejak 
zaman batu sampai sekarang tampak sebagai suatu 
rangkaian sejarah panjang, di dalamnya terbentang 
lebar segala rupa aspek prilaku hidup dan kehidupan 
manusia yang sangat beraneka ragam. Perubahan 
tatacara pengelolaan hidup dari zaman ke zaman adalah 
suatu keniscayaan yang nyata, mulai dari pemanfaatan 
alat sederhana sampai kepada pemanfaatan alat 
canggih. Sesungguhnya ia merupakan suatu penge-

tahuan yang berproses akumulatif berjalan bertahap 
menuju suatu titik kesempurnaan. 

Segala bentuk pencapaian kebudayaan hari ini, 
selalu mempunyai garis akar yang jelas berasal dari 
masa lampau. Semakin tinggi intensitas pergerakan 
perilaku manusia dalam suatu kurun waktu dan tempat 
semakin menggambarkan kebesaran ekspresi kebuda-
yaannya, sehingga untuk melihat dan menelusuri jejak 
akar budaya suatu bangsa, hendaknya memotret 
perilaku masyarakatnya. Perilaku yang diyakini sebagai 
suatu warisan yang senantiasa dilaksanakan secara 
turun temurun dari masa ke masa. 

Transfer knowledge tentang perilaku kebudayaan 
melalui cara verbal dan non verbal dari suatu generasi 
ke generasi berikutnya, itulah kemudian disebut dengan 
tradisi lisan17, jadi tradisi lisan pada dasarnya adalah 
media penyampaian pengetahuan dari generasi kepada 
generasi berikutnya. Tradisi lisan biasanya mengandung 
gagasan, pikiran, ajaran dan harapan masyarakat yang 
biasanya didengarkan dan dihayati bersama-sama. 
Manusia zaman dahulu belum mengenal tulisan 
menurunkan ajaran-ajaran dan petuah-petuah adat 
mereka secara lisan (dari mulut ke mulut), serta 
perilaku (tindak dan laku) satu generasi ke generasi 
berikutnya. 

Bahasa dan tingkah laku menjadi media untuk 
menyatakan gagasan atau menyampaikan suatu nilai. 
Menurut seorang filsuf Yunani yang sangat terkenal, 
Plato, bahasa dipakai untuk membuat tiruan 
(menirukan) gambaran dari kenyataan yang sebe-
narnya. Aktivitas sastra (lisan) juga merupakan pene-
ladanan alam semesta dan sekaligus model dari 
kenyataan ideal (yang diharapkan). 

Menurut sejarahnya, tradisi lisan berkembang 
lebih dahulu daripada sastra tulis. Dalam keseharian, 
aktivitas ini terjadi ketika seorang ibu memberi nasehat 
kepada anaknya, atau para tetua adat memberi petuah 
kepada anggota-anggota masyarakatnya, serta segala 
aktivitas manusia untuk mengekspresikan perasaannya 
tentang manusia, alam, dan tempat hidupnya, sebe-
narnya merupakan bentuk-bentuk tradisi lisan. Dalam 
bahasa yang sangat sederhana, sastra dapat dipahami 
sebagai cara manusia mengekspresikan pengalaman 
batinnya tentang rasa senang, rasa sedih, rasa dicintai, 
atau rasa marah karena sebuah penolakan atau 
pengingkaran. 

Tradisi lisan atau tradisi lisan juga disebut dengan naskah tutur yaitu naskah yang tidak dirumuskan dalam bentuk tulisan. 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 29 



Idham 

Aktivitas tradisi lisan pada masyarakat Mandar di 
Kabupaten Polewali Mandar telah dipaparkan melalui siklus 
hidupnya terkait kebiasaan masyarakat. Kebiasaan 
masyarakat tersebut adalah untuk menyatakan gagasan 
dan menggunakan daya-upayanya. Sebagaimana dijelaskan 
di atas bahwa tradisi lisan bukan hanya ekspresi verbal 
melainkan mencakup semua bentuk aktivitas, karena 
terkadang kata-kata (sebagai lambang-lambangbunyi) tidak 
cukup mampu menggambarkan (mengekspresikan) secara 
utuhpengalaman batin manusia tentang rasa sedih, senang, 
marah, cinta dan takjub. 

Setelah pemaparan tradisi lisan yang terdapat 
pada siklus hidup masyarakat Mandar, berikut ini 
dibahas mengenai bagaimana tradisi lisan tersebut 
dijadikan sebagai media pendidikan dalam kehidupan 
masyarakat, yaitu dengan melihat unsur-unsur pen­
didikan yang terdapat dalam tradisi lisan tersebut dan 
menganalisa harapan-harapan yang dimaksudkan atau 
yang terkandung di dalamnya. 

a. Unsur pendidikan dalam acara meuriq 

Penentuan hari yang dipilih pada saat setelah 
delapan hari, enam hari atau empat hari bulan kehamilan 
yang berjalan akan berakhir. Pemilihan bilangan genap 
dimaksudkan sebagai harapan yang sempurna, dimana 
gannaq dalam bahasa Mandar dianggap sebagai 
sesuatu yang sempurna dan tidak memiliki kekurangan. 
Hal ini senada dengan kata arua (delapan) yaituparua 
artinya benar, annang (enam) artinya masannang 
(senang, sejahtera), dan appeq (empat) artinya empat 
penjuru mata angin. Kesemuanya merupakan ekspresi 
pikiran positif yang mengandung harapan dan cita-cita 
yang luhur yang dialamatkan kepada bayi yang tak 
lama lagi akan segara lahir. 

Dalam teori pendidikan terdapat teori tentang 
kekuatan pikiran positif, dan telah diteliti bagaimana 
ampuhnya pikiran positif terhadap perkembangan hidup 
anak manusia. Sudah menjadi pengetahuan umum 
tentang bagaimana jadinya dua buah gelas air yang 
sama jenis sumber dan takarannya, setiap hari satu 
buah gelas dibisikkan kata-kata positif dan satunya lagi 
senantiasa dibisikkan kata-kata negatif dengan waktu 
dan frekwensi yang sama, perlakuan tersebut terus 
menerus dilakukan. Hasilnya adalah suatu pembuktian 
akan kekuatan sugesti di mana air yang terdapat dalam 

gelas yang selalu dibisikkan dengan kata-kata positif 
tampak memancarkan bulir-bulir air yang semakin 
jernih. Sedangkan air pada gelas yang selalu dibisikkan 
kata-kata negatif seolah terkutuk dan menampakkan 
guratan-guratan hitam yang tak beratur. 

Chopra, seorang peneliti menemukan bahwa 
setiap sampel DNA plasenta "berubah bentuk menurut 
perasaan penelitinya." Ketika peneliti merasakan emosi 
positif, seperti cinta, kegembiraan, dan terima kasih; 
DNA "merespon dengan santai: untaian melonggar dan 
benar-benar memanjang." Ketika peneliti merasakan 
emosi negatif, seperti marah, takut, frustasi, atau stress; 
DNA "terikat rapat dan menjadi lebih pendek, dan 
bahkan mematikan banyak kode-kodenya. "Akhirnya, 
ketika peneliti merasakan emosi positif lagi, "kode-kode 
kembali menyala."18 

Jadi, "Pikiran dan perkataan seorang ibu hamil 
secara teori dibuat menjadi daging," seperti diins-
pirasikan oleh Chopra, "Setiap pengalaman mempunyai 
dampak pada biologis manusia." Solusinya ialah secara 
sadar "memilih pengalaman yang terbaik." Verby 
menyampaikan, "Tidak ada yang meragukan jika 
makanan ibu merupakan hal penting untuk per-
tumbuhan janin yang dikandungnya," namun "sensasi, 
perasaan, dan pemikiran membenamkan anak yang 
belum lahir ke dalam pengalaman dunia purba, secara 
rutin membentuk pikiran."19 

Secara bijak, Chopra menuliskan: "Kehamilan 
tidak hanya sesuatu yang sedang terjadi pada diri 
manusia. Itu adalah keajaiban yang terbentang karena 
manusia sebenarnya saling menciptakan. Selama 
Sembilan bulan, seorang ibu adalah lingkungan bagi 
janinnya, dan bayi akan dipengaruhi oleh setiap peng­
alaman yang ibunya lalui."20 Untuk itu, arahkan semua 
pengalaman ke sisi positif dan praktekkan hingga 
pemikiran dan persepsi disaring oleh lensa cinta. Hal 
itu mungkin adalah hadiah yang terbesar yang dapat 
diberikan kepada putra-putri tercinta. 

Konsep meuriq yang dilakukan oleh orang 
Mandar secara turun-temurun sejak zaman nenek 
moyang pada intinya mengandung pesan-pesan vital 
akan pentingnya mengalirkan energi pikiran-pikiran 
positif terhadap cabang bayi mereka, suatu konsep unik 
yang diekspresikan dengan begitu sakral dan elegan, 

18 James Goodlatte, http://www.epochtimes.co.id/kesehatan.php?id=404. /The Epoch Times/feb, Jumat, 19 Februari 2010 / 09:03:04 

"Ibid. 

20 Ibid. Pendapat yang sama dikemukakan oleh Kazo Murakami. 2007. The Divine Message of DNA: Tuhan Dalam Gen Kita. 
Jakarta: Mizan. 

Jurnal "Al-Oalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 

http://www.epochtimes.co.id/kesehatan.php?id=404


Idham 

lahir dari ide orisinil dan autodidak. Secara tidak sadar 
kita telah mewarisi 'seonggok harta karun' ilmu 
pengetahuan yang setara dengan sebuah hasil penelitian 
ilmiah modern yang pasti banyak menghabiskan dana 
dan energi. 

Berbagai macam persembahan buah-buhan dan 
aneka ragam makanan yang disaj ikan dalam kegiatan 
meuriq, kesemuanya merupakan agen-agen perasaan 
suka cita, titipan rasa syukur dan bahagia menyambut 
bakal datangnya seorang penghuni rumah yang baru. 
Persembahan tersebut juga pertanda kesejahteraan dan 
kesiapan mental dan materil, adalah buah dari 
perjuangan, kerja keras dan ketekunan dalam menjalani 
hidup sekaligus merupakan pernyataan sikap akan 
kesanggupan keluarga untuk menjaga dan memelihara 
calon bayi yang mereka nantikan. 

Persembahan dengan mengeluarkan harta untuk 
dinikmati bersama sebagai ekspresi kesyukuran adalah 
perintah agama. Orang-orang beriman dianjurkan 
untuk menyebarkan nikmat kepada orang-orang di 
sekitarnya. Kegiatan meuriq yang m.asih sering 
dilaksanakan sampai sekarang di Polewali Mandar 
selalu dirangkaikan dengan pembacaan shalawat 
kepada Nabi Muhammad Saw yang dialunkan dalam 
lantunan barazanji. 

Ciri khas keagamaan lainnya tampak pada 
penggunaan angka ganjil dalam persiapan meuriq. 
lima atau tujuh rumah yang menghadap ke matahari 
sebagai tempat mengambil minyak kelapa, juga lima 
atau tujuh tandang loka (pisang) yang berbeda-beda. 
Angka ganjil adalah kesukaan Allah SWT. dan banyak 
digunakan dalam masyarakat sebagi tanda kecintaan 
dalam agama. Sehingga tampaklah bahwa unsur 
pendidikan dalam kegiatan meuriq adalah bersifat 
keagamaan. 

b. Unsur pendidikan dalam menyambut ke-
lahiran bayi 

Sejak dalam kandungan seorang bayi sudah 
disuguhi sugesti positif yang sangat baik untuk 
perkembangan psikologisnya. Jika pikiran dan kata-
kata positif saja sudah sangat membantu untuk 
perkembangan seorang bayi, maka akan lebih signi-
fikan lagi j ika kata-kata yang diucapkan itu adalah doa-
doa yang bersumber dari ajaran agama, sehingga 
kelahiran seorang bayi disambut dengan mengazankan 
di telinga kanan dan mengiqomatkan di telinga kiri, tak 
lain merupakan pendidikan awal bagi mereka untuk 
mengenal Tuhannya lebih dini. 

Beberapa saat bayi dilahirkan kemudian 
dimandikan oleh seorang dukun yang telah berpeng-
alaman, terdapat dua pelajaran penting dalam proses 
ini; Pertama, bahwa bayi yang dimandikan dengan air 
hangat-hangat kuku dan disentuh dengan pijatan-pijatan 
khas oleh seorang dukun agar bayi tersebut menangis 
dan bertenaga, merupakan ritual yang menunjukkan 
pentingnya bagi seorang bayi untuk segera melakukan 
suatu aktivitas agar peredaran darah dalam tubuhnya 
berjalan lancar dan normal. Kedua, bahwa bayi yang 
baru lahir tersebut diperlakukan secara bertanggung 
jawab dengan diserahkannya kepada dukun yang 
berpengalaman untuk dimandikan, sekaligus sebagai 
tempat kursus buat ibu yang baru melahirkan agar ia 
memperhatikan dan mempelajari bagaimana cara 
memandikan bayi dengan baik. 

Pada saat penanaman ari-ari hendaknya disertakan 
bersama ari-ari tersebut sebuah kelapa bertunas, dengan 
harapan bahwa ari-ari sebagai bagian dari bayi yang 
dilahirkan, keduanya tumbuh besar berguna bagi semua 
orang dalam segala aspek keperibadiannya, sebagaimana 
halnya kelapa. Penanaman kelapa juga merupakan 
pertanda kepedulian terhadap keberlangsungan alamhijau, 
dengan adanya penanamn ari-ari beserta kelapa adalah 
sebuah program penghijauan yang telah lama 
dilaksanakan oleh nenek moyang Mandar. Hal ini kiranya 
senada dengan program pemerintah melalui Kementerian 
Kehutanan yaitu one man one tree dan program go 
green di Sulawesi Selatan. 

c. Unsur pendidikan dalam mappadaiq toyang 

Mappadaiq toyang merupakan ekspresi kesyu­
kuran kepada Allah atas keberhasilan anak bayi dalam 
melewati fase yang kritis, hal ini ditandai dengan 
penyerahan pemeliharaan anak dari dukun kepada 
orang tuanya. Dua ekor ayam betina atau seekor jantan 
dan seekor betina. Ayam betina hadiah untuk bayi dan 
yang lainnya untuk dukun. Saat dukun melepaskan 
ayam yang dipruntukkan bagi bayi, dukun berkata: 
lambamoqo paqitai andemu, pembaliqo mai na 
maqbiya (pergilah mencari makananmu, kembalilah 
ke sini dan berkembang biaklah). Dari perilaku 
tersebut, dapat dimenengerti bahwa bagi anak yang 
diayunkan kiranya ia tumbuh sampai dewasa, ibarat 
memelihara ayam yang dapat segera berjalan mencari 
makan sendiri dan selalu setia pulang kandang tepat 
pada waktunya serta berkembang biak. 

d. Unsur pendidikan dalam mesunnaq (khitanan) 

Persyaratan utama dalam mesunnaq bagi anak 
laki-laki dengan menduduki kelapa bertunas, yang mana 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 31 



Idham 

setelah sunatan ia diwajibkan menanam dan meme-
lihara sendiri kelapa tersebut, sehingga dalam usia 
belum baligh seorang anak laki-laki sudah mempunyai 
dua pohon kelapa (satu pohon pada penanaman ari-
ari dan kelapa yang diduduki). Bisa dibayangkan bila 
jumlah anak yang dikhitan di Sulbar dalam setahun 
dikalikan dengan dua pohon kelapa, maka dapat 
dipastikan bahwa kegiatan ini sangat mendukung 
keberlangsungan alam hijau di Sulbar. 

Terdapat pula pelajaran penting lainnya dalam 
kegiatan ini yaitu dengan kewajiban memberikan seekor 
ayam betina kepada anak yang disunat, di mana ayam 
yang diserahkan pada saat sunatan ini menjadi 
tanggung jawab bagi setiap anak yang disunat untuk 
memeliharanya. Usia dini sebagai masa penting dalam 
perkembangan kepribadian anak-anak sangat tepat 
untuk segera diberikan pelajaran tentang bagaimana 
bertanggung jawab, agar kelak di usia dewasa mereka 
dapat terbiasa dalam sikap-sikap positif sebagaimana 
yang diharapkan oleh orang tuanya. Selain pelajaran 
untuk menyayangi binatang, sesi ini juga menampilkan 
aspek penunjang perekonomian keluarga, bahwa 
dengan memelihara binatang ternak terayata dapat 
menghasilkan uang di samping dapat menimbulkan 
kebahagiaan tersendiri ketika dilaksanakan dengan 
cara yang menyenangkan. 

e. Unsur pendidikan dalam perkawinan 

Pemilihan keluarga dekat sebagai jodoh yaitu; 
sepupu satu kali (Boyang Pissang), sepupu dua kali 
(Boyang Pindaqdua), dan sepupu tiga kali (Boyang 
Pitallimg), sebagai pasangan hidup merupakan sistem 
penguatan kekerabatan keluarga, menjaga keutuhan 
persaudaraan dan mempermudah proses pelaksanaan 
perkawinan. Hal ini penting digali kembali untuk 
dijadikan sebagai pelajaran bagi generasi sekarang, 
hendaknya para orang tua tidak mempersulit anak-
anak muda dalam mewujudkan perkawinan dengan 
memberikan persyaratan yang memberatkan. Dalam 
hal pembatasan jodoh, tampaknya orang Mandar 
sangat mengerti akan pentingnya ke-sekupu-an, 
kesepadanan dan keserasian, di mana orang yang akan 
menikah diharapkan untuk memilih jodoh yang jelas 
garis keturunannya (bukan anak bule, budak atau 
kadae uliq). 

Adanya pembagian jenis perkawinan yang terdiri 
dari; siala macoa (ideal), Siala soroq (pesta tunda), 
Sipalaiang atau sipaindongan (kawin lari), 
Naottonglmaqottong (kawin karena dihamili), 
Maqoppoqi siriq (mengawini perempuan yang 

dihamili oleh orang yang tidak bertanggung jawab), 
Sigenggei (dikawinkan karena tangkap basah), Eloq 
tomawuweng (dijodohkan), dan Sisalle tappere 
(mengawini ipar setelah istri meninggal), kesemuanya 
menunjukkan kompleksnya permasalahan yang dapat 
terjadi dalam proses perkawinan. Permasalahan-
permasalahan ini menjadi pengalaman dan pilihan bagi 
masyarakat tentang jenis apa yang paling diinginkan. 

Timbulnya jenis perkawinan; Sipalaiang atau 
sipaindongan (kawin lari), Naottong/maqottong 
(kawin karena dihamili), Maqoppoqi siriq (mengawini 
perempuan yang dihamili oleh orang yang tidak 
bertanggung jawab), Sigenggei (dikawinkan karena 
tangkap basah), menjadi pelajaran berharga agar tidak 
terjadi dan merebak dalam masyarakat luas, karena 
perkawinan seperti ini dianggap aib yang sangat besar 
bahkan seorang ibu rela melepas tali kekeluargaan 
antara dia dan anaknya bila hal seperti benar-benar 
terjadi, terbukti dengan adanya istilah mallipas atau 
pelepasan hubungan keluarga secara tegas dikatakan 
oleh orang tua gadis yang sipalaiyang dengan 
mengatakan: 

Ulipasmi anaqu, umanusangmi sau di uai 
tammindulu (saya melepaskan anakku, saya 
sudah hanyutkan ke air yang takkan kembali). 

Ini merupakan suatu keputusan hukum sosial yang 
tegas dan sangat memberatkan bagi pelakunya, 
mempunyai efek j erah yang tinggi, sehingga tidak akan 
ada yang berani bermain-main dengannya. 

Ketika seorang gadis dilamar oleh seorang laki-
laki maka suatu kebiasaan orang Mandar memberikan 
nasehat kepada anak gadisnya dengan ungkapan 
berikut: 

iqo diting bunga kodaq, dao meloq nasulluq, 
muaq tania, to mamea gambana, to mameapa 
gambana, tammaq topa mangaji (kamu sang 
bunga/gadis, janganlah kau mau di lewati, kalau 
bukan orang yang merah ikat pinggangnya, nanti 
merah ikat pinggangnya, dan juga tamat mengaj i). 

Pesan pendidikan yang terkandung dalam 
ungkapan di atas adalah adanya dua syarat laki-laki 
yang bisa diterima jadi suami oleh gadis Mandar, yakni 
yang pertama tomameapa gambana (merah ikat 
pinggangnya) artinya orang yang berani berdiri di atas 
kebenaran, kejujuran; dan syarat kedua adalah tammaq 
topa mangaji (nanti laki-laki itu tamat mengaj i) artinya 
seorang calon suami harus tahu agama terutama 
membaca ayat suci Al-Qurqan, dua syarat di atas 
sudah menjadi ketentuan umum yang berlaku dalam 

32 Jurnal "AI-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 



Idham 

masyarakat, sehingga bagi siapapun laki-laki yang 
hendak menikah maka mereka harus mempersiapkan 
bekal pengetahuan dan mental yang mencukupi. 
Disebutkan dalam sebuah nasehat: 

Muaq diang atonangmu da leqbaq musekkeq 
i, muaq diang na mubare dao mangoa bega, 
muaq diang mubicara pamalampuq i lao, 
(Kalau ada batas tanahmu, jangan kau curangiq, 
kalau ada pembagian, jangan kamu terlalu loba, 
kalau ada yang sedang kamu bicarakan, maka 
berkatajujurlah). 

Tampak jelas bahwa unsur-unsur penting yang 
menunjang baiknya sebuah kepribadian manusia adalah 
keikhlasan dalam berbuat, kemampuan untuk berbagi 
kebaikan dan cinta, serta kejujuran dan ketulusan hati. 

Tumaeang dan mappande manu, yaitu masa 
tunangan yang terhitung setelah prosesi lamaran 
tepatnya setelah penentuan hari pelasanaaan 
pernikahan, kepada perempuan yang ditunangkan 
diberikan nasehat berikut: 

"Matongang toi tia neqibeine muaq mellambai, 
mellamba di hiring tangalalang, indo letteqna 
naita-itai. Mane meqillong lalang di atena o 
kiindoq o kamaq ita-itai aq mai maindaqi aq 
manini tai manu " (Sungguh agung seorang gadis, 
bila berjalan, berjalan dipinggir jalan, ibu jari 
kakinya yang diperhatikan. Kemudian dalam 
hatinya berteriak oh bapak, oh mama lihatlah akan 
aku, jangan sampai aku menginjaktahi ayam). 

Pesan ini sangat bermakna dalam suatu rencana 
perkawinan, bahwa seorang wanita yang dilamar 
hendaknya mempersiapkan diri khusus untuk calon 
suaminya, bahkan terlihat ke masyarakat umum 
sekalipun hendaknya sangat berhati-hati menjaga 
kesucian diri. 

Makna yang terkandung dalam pranata bertu-
nangan ini adalah agar masing-masing calon suami dan 
istri saling kenal-mengenal akan sifat dan perilaku satu 
sama lain, akan tetapi secara langsung berbeda dengan 
pemuda dan pemudi zaman sekarang. Namun 
terkadang terjadi juga penyelewengan—penye-
lewengan yang biasanya menyebabkan perkawinan 
itu gagal. Oleh sebab itu, orang Mandar apabila 
menghadapi rencana yang baik agar dipercepat 
pelaksanaannya, namun sebaliknya jika keburukan 
agar diulur-ulur dengan harapan di dalamnya dapat 
disusupi kebaikan. Hal tersebut dapat dilihat dalam 
ungkapan kalindaqdaq: 

Muaqdiang sara apiangan 
Baleq duga-dugai 
Dai manini 
Nasoqboq setang 

(bila ada urusan kebaikan 
hendaknya dipercepat 
agar jangan nantinya 
didahului setan) 

Muaq nasoqboqi setang 
Andiangmo diang 
Kara-karanana 
Saliwanna panoso alawe 

(jikalau didahului setan 
tidak ada lagi 
kebaikannya 
selain kekecewaan) 

Begitujuga sebaliknya: 

Muaq diang adaeang 
Nennerangi 
Mala ai 
Napettamai apiangan 

(kalau ada keburukan 
ulur-ulurlah ia 
semoga saja dapat 
disusupi kebaikan) 

Keseluruahan rangkain ritual dalam pernikahan 
berikutnya pada dasarnya senantiasa mengandung 
nilai-nilai moral yang berpotensi untuk membangkitkan 
semangatberbudi pekerti luhur, sebagaimanaharapan-
harapan yang terselip dalam setiap item kegiatan 
perkawinan. Nilai-nilai tersebut senantiasa terjaga dan 
terpelihara dalam tradisi lisan yang diwariskan secara 
turun temurun dan merupakan proses transformasi 
pendidikan dari suatu generasi ke generasi berikutnya. 

f. Unsur Pendidikan dalam kematian 

Dalam bait-bait kalindaqdaq berikut digam-
barkan saat-saat menghadapi kematian, penyesalan 
tak berguna lagi, dan ajal tak dapat diminta penang-
guhannya: 
Muaq di lalang adangang 
Polemi kalamauq 
Iqdami mala 
Niperau tanjengi 

Ketika manusia dalam sakaratulmaut 
Datanglah Malaikat Maut 
Tidak bisa lagi ' 
Ditunda-tunda kematian 

Polemi soso alawe 
Tammaqguna todami 

Jumal "AI-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 33 



Idham 

Apa iqda i 
Masseq pappejappunna 
Penyesalan telah datang, 

Tetapi tak berguna lagi 
Karena ia tidak mempersiapkan diri 
Dalam pengenalan Tuhannya 

Bait-bait di atas sangat mencerminkan makna 
pentingnya agama sebagai pegangan hidup, sebab 
akhirnya hidup di dunia ini akan berakhir dengan 
kematian dan tak pernah ada yang bisa menolaknya, 
menunda atau mempercepatnya. Pengungkapan 
kalindaqdaq tersebut dalam lagu-lagu yang 
dipentaskan kepada masyarakat umum sangat jelas 
sebagai suatu media pendidikan yang bermanfaat untuk 
meningkatkan pengetahuan masyarakat. 

g. Unsur pendidikan dalam ritual membuka laban 

Unsur pendidikan dalam membuka lahan sangat 
jelas ditujukan kepada manusia agar menghormati alam 
sekitarnya, untuk menebang pohon dan membakar 
lahan bagi orang Mandar sudah memiliki aturan 
tersendiri yang harus dipertanggung jawabkan kepada 
masyarakat dan pemuka adat, masyarakat tidak 
menebang pohon dan tidak membakar lahan kecuali 
melalui prosedur yang telah ditetapkan oleh adat. Hal 
ini menagaskan bahwa sejak dahulu telah ada hukum-
hukum yang jelas mengikat mereka untuk menjaga dan 
melestarikan alam. 

h. Unsur pendidikan dalam mendaiq boyang 

Dalam upacara ini, biasanya masyarakat 
menyiapkan tumbuhan ribu-ribu sebagai alat sugesti 
positif kiranya rumah yang baru ditempati akan 
berfungsi baik untuk mengantarkan pemiliknya 
memperoleh rezki yang beribu-ribu atau berlimpah rua. 
Persembahan aneka makanan yang bentuknya sama 
dengan kegiatan-kegiatan lain tak lain merupakan 
ekspresi kesyukuran yang tak terhingga atas nikmat 
karunia Ilahi dengan adanya keberhasilan membangun 
rumah. 

i. Unsur pendidikan dalam melluas dan 
mappasoroq 

Sakralisasi kegiatan-kegiatan masyarakat yang 
berkaitan dengan usaha pemenuhan hajat hidup 
merupakan upaya mengumpulkan semangat per-
juangan terutama untuk memulai suatu pekerjaan yang 
berat dan menantang bahaya. Melluas sengaja 
dirancang untuk dijadikan sebagai ajang memompa 
semangat dan pematri janji untuk bekerja keras dan 
berharap kembali pulang dari tugas pekerjaan dengan 

selamat dan membawa rezki yang berlimpah. 
Demikian halnya dalam kegiatan mappasoroq pada 
dasarnya merupakan moment yang dibuat khusus untuk 
meningkatkan semangat untuk sembuh dari suatu 
penyakit. Hal ini membuktikan bahwa pemanfaatan 
kekuatan sugesti alam bawah sadar sebagai alternatif 
penyembuhan sebenarnya telah lama dipraktekkan oleh 
orang-orang terdahulu. Karena dengan kegaiatan 
mappasoroq yang dilakukan ini, maka orang sakit 
setelah itu sudah tak lagi merasa sakit karena merasa 
telah menyerahkan penyakitnya kepada pemilik alam. 

j. Unsur pendidikan dalam pamali 

Pamali dalam konteks pendidikan merupakan 
dogma yang ditakuti dan ditaati oleh segenap 
masyarakat Mandar tanpa banyak tanya. Seperti 
larangan menduduki bantal sebagai sebuah pamali, 
maka tak akan ada yang berani melakukannya karena 
dipercayai akan mendapatkan akibat buruk yang 
berakhir kualat bagi siapayang berani melakukannya. 
Namun dalam perkembangannya kemudian timbul 
berbagai resistensi dan generasi masyarakat modern 
mencoba melakukan rasionalisasi terhadap pamali-
pamali yang ada selama ini, sehingga larangan 
menduduki bantal dianggap sebagai larangan yang tidak 
sakral lagi karena akibat yang dikhawatirkan oleh or­
ang tua sebenarnya adalah jangan sampai bantal itu 
robek, bocor atau meletus dan menyusahkan mereka 
untuk memperbaikinya. 

Rasionalisasi pamali dalam lingkungan masya­
rakat Mandar menggeser posisinya menjadi sesuatu 
yang tak lagi sacral. Pergeseran pola hidup yang 
semakin canggih semakin menghabiskan cerita-cerita 
indah pamali dalam kancah kehidupan masyarakat. 
Padahal terdapat banyak pesan-pesan moral yang 
terkandung di balik pamali-pamali tersebut. Orang-
orang dahulu banyak belajar cara berprilaku dan 
berbudi pekerti yang sopan dan santun dari konsep 
pamali, seperti adanya pamali ongkang-ongkang kaki 
di atas dipan teras rumah depan, ternyata mengandung 
arti bahwa kelakuan itu tidak etis dan tidak sopan 
bilamana ada orang lewat di depan rumah, maka 
seolah-olah kita dianggap menendang dari jarak jauh. 

k. Unsur pendidikan dalam mappatammaq 

Reward kepada anak-anak yang berprestasi dalam 
belaj ar agama terutama belaj ar mengaj i dilaksanakan 
dalam kegiatan mappatammaq, suatu kebanggaan 
yang didamba-dambakan oleh semua anak adalah 
dihargai dan disanjung oleh banyak orang dalam suatu 
acara khusus. Mappatammaq (mereka yang ikut dalam 

34 J urn a I "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 



Idham 

acara khataman Al Qur'an) dan orang yang 
dipatammaq (anak yang dikhatam) merupakan 
kebanggaan keluarga dan pribadi {sense of pride). 

Betapa besar penghargaan orang-orang tua 
terhadap anak-anak bangsa yang berprestasi dalam 
bidang agama, meskipun mereka tak pernah belajar 
akan pentingnya memungsikan otak kiri dan otak 
kanan. Akan tetapi, mereka seolah tahu bahwa 
menyenangkan dan membanggakan anak-anak adalah 
kegiatan untuk merangsang pertumbuhan sel-sel otak 
mereka, agar menjadi lebih giat dan lebih kreatif 
bahkan lebih termotivasi. 

1. Unsur pendidikan dalam kesenian rakyat 

Kesenian rakyat adalah kegiatan yang berfungsi 
ganda dalam kehidupan masyarakat, tak hanya sebagai 
pelipur dari kesedihan, penghibur sempurnanya suka 
cita, tetapi juga sebagai ajang kreatifitas penggunaan 
bahasa sebagai media pendidikan bagi masyarakat, 
sebagai media menyampaikan ide, gagasan dan ajaran-
ajaran agama yang dianut oleh masyarakat. Terdapat 
beberapa jenis kesenian rakyat dalam masyarakat 
Mandar yang sering dipentaskan dalam berbagai 
kegiatan. Kesenian rakyat itu antara lain: parrawana, 
passayang-sayang, pakkacaping, paqgonggaq, 
pakkeke, paccalong, dan lain-lain. 

Kesenian yang sering ditampilkan dalam acara-
acara siklus hidup sarat dengan berbagai muatan. 
Makna simbol yang ingin ditampilkan ada yang tersirat 
dan ada yang tersurat. Bentuk tradisi lisan (tradisi 
lisan) dalam siklus hidup dapat dilihat dalam berbagai 
bentuk, ada dalam bentuk permainan {pangi-
panginoang), lagu {elong), pesan-pesan {pappa-
sang), kalindaqdaq, doa, dan lain-lain. 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Berdasarkan hasil temuan lapangan yang telah 
dipaparkan, maka dapat ditarik kesimpulan sebagai 
berikut: 

1. Bahwa dalam siklus hidup masyarakat Mandar 
terbentang luas warisan budaya bangsa yang 
sangat kaya dengan nilai-nilai moral dan keagamaan 
yang disampaikan secara turun-temurun dari 
generasi ke generasi melalui tradisi lisan. 

2. Tradisi lisan yang tampak dalam siklus hidup 
masyarakat Mandar mempunyai peran sebagai 
media pendidikan bagi masyarakat. Hal ini terlihat 
jelas dengan adanya unsur-unsur pendidikan dari 

setiap tradisi yang diwariskan. 

Rekomendasi 

Berdasarkan kesimpulan yang telah dikemukakan 
di atas, berikut ini penulis merekomendasikan. 

1. Hendaknya masyarakat Mandar menyadari posisi 
pentingnya orisinalitas tradisi tradisi lisan sebagai 
warisan budaya bangsa yang begitu tinggi nilainya, 
berupaya mempertahankan kegiatan-kegiatan 
tersebut dalam semua aspek siklus hidupnya. 

2. Hendaknya pemerintah memberikan dukungan 
informasi tentang pentingnya menjaga budaya 
bangsa, dan berperan aktif bersama masyarakat 
dalam pelestarian tradisi-tradisi lisan, sehingga 
tidak terancam punah dan musnah. Untuk 
mensosialisasikan informasi tersebut, diperlukan 
penelitian lanjutan yang mendalam pada setiap 
pase siklus hidup tersebut. 

Ucapan Terima Kasih 

Apapun hasil karya kita, selalu ada bantuan 
orang lain di dalamnya. Dari itu, saya ucapkan banyak 
terima kasih kepada Kepala Balai Penelitian dan 
Pengembangan Agama Makassar yang telah meng-
ikutkan saya dalam penelitian ini. Selain itu, ucapan 
terima kasih kepada semua informan di Polewali 
Mandar yang telah memberikan data-datanya; juga 
ucapan terima kasih kepada rekan sejawat yang telah 
mendukung, memberikan kritik, saran, dan diskusi 
mengenai isi tulisan ini. 

DAI TAR PUSTAKA 

Badan Pusat Statistik Kabupaten Polewali Mandar. 2009. Polewali 
Mandar dalam Angka (Polewali Mandar in Figures). 

Bappeda bersama Badan Pusat Statistik Kabupaten Polewali Mandar. 
2009. Indikator Kesejahteraan Rakyat Polewali Mandar 2009. 

Bodi, Muh. Idham Khalid. 2005. Sibaliparri: Gender Masyarakat 
Mandar, Cet.I, Jakarta: PT.Graha Media Celebes. 

Danandjaya, James. 1990. Metode Penelitian Kualitatif dalam 
Penelitian Folklor. dalam Aminuddin (Ed) Pengembangan 
Penelitian Kualitatif dalam Bidang Bahasa dan Sastra. Malang: 
YA3. 

Dipodjojo, Asdi. 1970. Folklore dan Pendidikan: dalam Publikasi 
Ilmu Keguruan Sastra Seni, Nomor 1 Tahun I. Yogyakarta: 
FKSS IKIP Yogyakarta. 

Dundes, Alan (Ed.). 1965. The Study of Folklore. Englewood Cliff: 
Prentice Hall Inc. 

Endraswara, Suwardi. 2008. Metodologi Penelitian Sastra: 
Epistemologi, Model,. Teori, dan Aplikasi. Yogyakarta: 
MedPress. 

Endraswara, Suwardi. 2008. Metodologi Penelitian Sastra: 
Epistemologi, Model, Teori, dan Aplikasi. Yogyakarta: 
MedPress. 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 



Idham 

h t t p : / / w w w . p o l e w a l i m a n d a r k a b . g o . i d / 
index.php?ienis=content&id=99.dan.http://id. wikipedia.org/ 
wiki/Kabupaten Polewali Mandar. diakses Jumat, 19 Februari 
2010 / 09:03:04 

Hutomo, Suripan Sadi. 1999. Mutiara Yang Terlupakan: Pengantar 
Studi Tradisi lisan. Surabaya: HJSKI Komda Jawa Timur. 

Ismail, Sirajuddin. 1999. Folklore dan Kehidupan Keagamaan Bagi 
Migran Bugis: Studi tentang aspek keagamaan dalam 
pembuatan perahu di Daru Kabupaten Bima. Makassar: Balai 
Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar.. 

James Goodlatte, http ://www. epochtimes.co.id/ 
kesehatan.php?id=404./The Epoch Times/feb, diakses Jumat, 
19 Februari 2010 / 09:03:04 

Kawu, A. Shadiq.1999. Folklore dan Kehidupan Keagamaan Bagi 
Migran Bugis: Studi tentang upacara kelahiran di Desa Soro 
Kabupaten Domu. Makassar: Balai Penelitian dan Pengem­
bangan Agama Makassar. 

Koentjaraningrat. 1990. Kebudayaan Mentalitas dan Pembangunan. 
Jakarta: Gramedia. 

Kompas, Rabu 14 November 2007, h. 12 

Mering Ngo. 2004. Kontekstualisasi Progresif dan Etnografi Praktis: 
Usulan Metodologi untuk Mengkaji Bisnis Militer dan 
Konsekwensinya, Makalah Workshop Kontras "Bisnis Militer, 
Korupsi dan Pelanggaran HAM: Sebuah Potret Bisnis Militer 
dalam Kehidupan Sehari-hari di Jawa Timur, Sulawesi Tengah 
dan Papua'. Cibogo, 26-29 Januari 2004. 

Murakami, Kazo. 2007. The Divine Message of DNA: Tuhan Dalam 
Gen Kita. Jakarta: Mizan. 

Mudzhar, M. Atho. 2009. Pengembangan Jaringan Rise! dalam 
rangka Penguatan Peran Agama dalam Pembangunan 
Nasional. Departemen Agama RI: Badan Litbang dan Diklat. 

Rahman, Darmawan Mas'ud. 1988. Puang dan Daeng Kajian Sistem 
Nilai Budaya Orang Balanipa Mandar. Ujungpandang: PPs 
UNHAS. 

Tim Peneliti Kontras. 2004. Ringkasan Eksekutif: Ketika Moncong 
Senjata Ikut Berniaga (Keterlibatan Militer dalam Bisnis di 
Bojonegoro, Boven Dogoel dan Poso. Jakarta: Kontras. 

36 Jurnal "AI-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 

http://www.polewalimandarkab.go.id/
http://id
http://wikipedia.org/
http://epochtimes.co.id/

