MEMBEDAH KERUKUNAN PASCA KONFLIK DI KOTA AMBON
Dissecting Post-Conflict Harmony in Ambon City

Arifuddin Ismail
Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar
J1. A.P.Pettarani No. 72 Makassar
Email : arif_litbang@yahoo.com/arifuddinismail07@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini dimaksudkan untuk melakukan refleksi “Kerukunan Umat Beragama di Ambon Maluku”
dengan menggunakan pendekatan kualitatif. Secara khusus penelitian ini fokus pada “segregasi
pemukiman antara Muslim dengan Nasrani pasca konflik di Ambon. Salah satu kasus konflik yang
menggoncangkan Indonesia, bahkan dunia adalah “Konflik Ambon”. Kejadiannya sudah berlangsung
lebih dua dekade, dan secara faktual di permukaan menunjukkan kehidupan yang aman dan damai.
Tentu dengan kebijakan pemerintah yang dari awal melakukan “Segregasi Pemukiman” antara Muslim
dengan Nasrani pasca konflik. Ternyata di balik kedamaian terselubung banyak hal, sebagai dampak
dari “segregasi pemukiman,’ yaitu: 1. Melemahnya solidaritas kultural, dan menguatnya solidaritas
keagamaan pada masing-masing umat beragama; 2. Melanggengkan rasa trauma masyarakat terhadap
konflik yang mengerikan, artinya dengan pengalaman konflik Ambon memunculkan dampak psikologi
yang berkepanjangan, dan berefek pada susahnya memulihkan dan mengembalikan kepercayaan
(trust); 3 Interaksi yang terbangun bersifat formal dan semu di ruang-ruang publik. Masing-masing
komunitas menjalani kehidupannya sendiri-sendiri, bahkan merasa enggan untuk saling berkunjung,
dan membangun komunikasi yang lebih intens, sehingga terjadi jarak sosial di antara kedua komunitas;
4. Menciptakan sekat-sekat pemisah yang pada setiap komunitas memunculkan stigma negatif terhadap
orang-orang yang berada di luar kelompoknya (the other), konteks ini terjadi ketegangan sosial yang
sewaktu-waktu mencuat ke permukaan menjadi “konflik terbuka’Kondisi masyarakat seperti di
Ambon mengundang perhatian yang lebih intens guna membedah satu persatu fenomena psikologi
sosial yang berada pada titik mengkhawatirkan. Pilihan utama yang harus dilakukan adalah bagaimana
mengkondisikan masyarakat yang di dalamnya terbangun interaksi yang intens dan rajutan kasih sayang
secara ikhlas dan simultan untuk menggapai kehidupan yang kondusif dalam kedamaian yang abadi

Kata kunci: Kerukunan, Umat Beragama, Segregasi Pemukiman, Interaksi Sosial.

Abstract

This research is a intenden for reflection “Religious Harmony in Ambon” using a qualitative approach.
Specifically as focusing on “segregation of settlements between Muslims and post-conflict Christianity in
Ambon. One of the conflicts that shook Indonesia, even the world is the ‘Ambon Conflict”. The incident has
been going on for more than two decades, and factually on the surface appears to show a safe and peaceful
life. Of course with a prescription government policy that from the beginning do “Segregation Settlements”
between Muslims and post-conflict Christians. It turns out that behind the hidden peace of many things, as
a result of “settlement segregation,” namely: 1. The weakening of cultural solidarity, and the strengthening of
religious solidarity in each religious community; 2. To perpetuate the sense of community trauma to horrible
conflicts, meaning that the experiences of the Ambon conflict have resulted in a prolonged psychological
impact, and have an effect on the difficulty of restoring and restoring trust; 3 The built interaction is only
formal and false in the public spaces. Each community lives its own life, and even feels reluctant to visit each
other, and builds more intense communication, resulting in social distance between the two communities; 4.
Creating barriers of separation which in each community creates a negative stigma against people outside the
group, and this context occurs social tensions that at times rise to the surface into “open conflict” Conditions
of society like in Ambon invite more intense attention to dissect one by one psychosocial phenomenon that is
at the point of worrying. The main choice that must be done is how to condition the society in which woke up
intense interaction and knit affection sincerely and simultaneously to reach life conducive in lasting peace

Key word : harmony, religious, segregation of settelment, social interaction

Membedah Kerukunan Pasca Konflik di Kota Ambon - Arifuddin Ismail | 1



PENDAHULUAN

ecara historikal ~menunjukan, beberapa
S peristiwa konflik yang bernuansa “Sara” di

Indonesia terjadi di penghujung pemerintahan
Orda Baru, dan awal pemerintahan Reformasi yaitu
Konflik Sambas dan Pontianak di Kalimantan Barat,
Jakarta, Jawa Timur, Konflik Maluku Utara, Konflik
Poso Sulawesi Tengah, dan “Konflik Ambon”
Maluku. Dua konflik yang disebutkan terakhir (Poso
dan Ambon) cenderung bernuansa agama. Searah
dengan ini diungkapkan juga oleh Imam Tholhah di
dalam Jurnal Harmoni (2002: 9).

Konflik di Ambon yang melibatkan umat
Islam dan Nasrani telah berlalu, pihak pemerintah
telah memfasilitasi pertemuan perdamaian melalui
“Deklarasi Malino 27, semua pihak sepakat
untuk hidup dalam kedamaian. Salah satu tindak
lanjut dari deklarasi Malino 2 yang difasilitasi
pemerintah adalah dengan melakukan “Segregasi
Pemukiman”, yaitu menempatkan kelompok
(komunitas) penduduk dalam satu lokasi tertentu
secara homogen, tanpa dicampuri oleh kelompok
lain. Muslim ditempatkan di lokasi tersendiri, yaitu
di “Kampung Batu Merah” dan “Kebon Cengkeh”,
sedangkan Umat Nasrani juga ditempatkan di
daerah “Kuda Mati”. Dua kelompok tersebut hidup
pada masing-masing komunitasnya, dan terpisah
satu sama lain.

Interaksi sosial yang terbangun hanya berkisar
pada sesama komunitas (internal interaction). Tidak
ada lagi interaksi antar komunitas umat beragama
yang terbangun di daerah-daerah tersebut, sehingga
yang memungkinkan bisa dilakukan adalah
masing-masing kelompok atau komunitas menata
diri, baik secara personal maupun dalam hubungan
yang lebih luas. Lewis A Cooser mengungkapkandi
dalam buku “the Function of Social Conflict”, bahwa
konflik tidak selamanya merugikan, karena kondisi
optimum suatu organisasi bukan kompromi antara
konflik dan integrasi melainkan berkembang dari
keduanya secara simultan. Kelompok-kelompok
yang terpecah sebagai akibat terjadinya konflik,
masing-masing akan memperkuat identitas diri
atau kelompoknya dan melindunginya agar tidak
leburke dalam dunia sosial di sekelilingnya. Ini
diistilahkan dengan “Cohesi” (Coser, 1956: 33-95)

Berbeda dengan sebelum terjadinya konflik
di Ambon, orang Nasrani dan Umat Islam hidup
bersama dalam satu daerah (lokasi) tertentu, tanpa
ada sekat-sekat yang membatasi, baik dari sisi etnis,
suku bangsa maupun agama. Setiap saat mereka

berinteraksi satu sama lain secara akrab dalam
hubungan sosial dan kultural, sehingga tampak lebih
tenang dan damai. Ketika terjadi konflik, semuanya
jadi berantakan, porak-poranda, kedamaian yang
dibangun selama puluhan tahun hancur seketika.
Kondisi  seperti itu tidak dibiarkan
berlarut-larut, pemerintah mengambil kebijakan
pengatasan konflik dengan melakukan penataan
pemukiman, yaitu memisahkan kedua komunitas

(Muslim dengan Nasrani) yang sedang berkonflik

atau yang diistilahkan dengan sistem segregasi.

Kebijakan tersebut berlangsung hingga saat ini,

dan tampak di permukaan masyarakat Ambon

dalam keadaan tenang, hidup penuh kedamaian.

Akan tetapi, rupanya hidup terpisah antar

komunitasmenimbulkan beberapa efek yang bisa

mengarah kepada munculnya disintegrasi di antara
mereka,efek yang dimaksud, sebagai berikut:

1. Kedamaian yang terbangun pasca konflik antara
Muslim dengan Nasrani sudah berlangsung
sekitar dua dasawarsa, tampaknya hanya di
permukaan, dan secara psikologi bersifat semu,
terdapat jarak sosial di antara kedua komunitas.
Masing-masing komunitas menjalani
kehidupannya sendiri-sendiri, satu sama lain
merasa enggan untuk saling berkunjung, dan
membangun komunikasi yang lebih intens;

2. Segregasi Pemukiman telah menciptakan
sekat-sekat pemisah, pada setiap komunitas
memunculkan stigma negatif terhadap orang-
orang yang berada di luar kelompoknya. Bagi
Muslim akan menganggap orang-orang non
Muslim (Nasrani) sebagai orang lain atau
“the other”, demikian sebaliknya, dan kalau
sudah kenyataannya seperti itu, berarti sudah
ada ketegangan sosial yang bisa mengarah ke
konflik;

3. Segregasi Pemukiman membuat terpisahnya
dua kelompok komunitas Muslim dangan
Nasrani sebagai kelompok yang berdiri
sendiri, tanpa adanya pembauran dalam
kehidupan sosial kemasyarakatan. Masing-
masing komunitas akan memperkuat diri atau
komunitasnya, bahkan melakukan konsolidasi
internal secara terprogram yang dipersiapkan
untuk mengantisipasi kemungkinan buruk yang
terjadi;

4. Interaksi yang terbangun hanya melalui
hubungan-hubungan formal di kantor, sekolah
dan fasilitas umum lainnya. Hubungan atau
interaksi tersebut dilakoni hanya dalam
kaitannya dengan tugas, juga untuk pemenuhan

2 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 23 Nomor 1 Juni 2017



kebutuhan sesaat, bahkan tidak berbekas di hati,
tampak terdapat perasaan curiga mencurigai
dan tidak saling mempercayai, hubungan seperti
itu bersifat tidak langgeng.

5. Segregasi Pemukiman membuat umat beragama
pada masing-masing komunitas mengalami
ketidaknyamanan dalam menjalani hidup.
Mereka diliputi perasaan was-was dan selalu
diliputi rasa kecurigaan dalam membangun
komunikasi di antara mereka. Kalau dalam
satu kehidupan bermasyarakat selalu muncul
rasa curiga-mencurigai, maka kehidupan sosial
masyarakat itu sudah tidak sehat, atau ada yang
perlu diperbaiki.

Berdasar pada kondisi-kondisi tersebut,
diasumsikan, bahwa interaksi sosial yang terbangun
atas dasar hubungan formal yang tidak intens
berakibat pada semakin lemahnya rajutan kasih
sayang sebagai perakat dalam suatu kehidupan
sosial masyarakat, dan kemungkinan terbukanya
peluang gesekan, persaingan dan konflik semakin
besar. Terlepas dari statemen Lewis A. Coser
(1956: 33) yang menganggap konflik yang terjadi
di masyarakat adalah suatu hal yang lumrah atau
wajar. Akan tetapi perlu belajar dari pengalaman
ketika terjadi konflik Ambon 1998, efek yang
ditimbulkan sangat merugikan masyarakat dan
bangsa Indonesia. Nyawa yang melayang tidak
terhitung jumlahnya, ribuan orang yang terluka
dirawat di rumah sakit, banyak orang yang
kehilangan tempat tinggal, orang tua terpisah dari
anak-anaknya, pelajar dan mahasiswa banyak yang
morat marit, bahkan meninggalkan sekolah dan
kampusnya, para pebisnis dan pedagang kehilangan
aset hanya karena tindakan penyelematan diri.

Memang tampak di permukaan, umat
beragama di Ambon sudah rukun, tidak ada lagi
konflik yang mengatasnamakan umat beragama
atau menggunakan simbol-simbol agama. Akan
tetapi, perlu melihat kembali model segregasi
pemukiman sepertiyangada selama sekitar 16 (enam
belas) tahun untuk mengevaluasi apakah masih
perlu dipertahankan atau tidak bisa diberlakukan
seterusnya, atau tetap seperti sekarang, tetapi
dilakukan pembenahan perbaikan di beberapa
sektor yang dianggap masih lemah. Inilah yang
membuat peneliti tertarik untukmenelusuri kembali
kebijakan pemerintah dalam mengatasi konflik
melalui “Segregasi Pemukiman”.

Berdasar pada latar belakang di atas, maka
permasalahan pokok yang diangkat adalah
“Bagaimana  Kerukunan Terbangun setelah

Dilakukan Segregasi Pemukiman antara Muslim
dengan Nasrani Pasca Konflik di Ambon”.
Permasalahan pokok ini kemudian dijabarkan ke
dalam pertanyaan penelitian, sebagai berikut:

1. Bagaimana fenomena komunitas Muslim dan
Nasrani yang hidup dalam segregasi Pemukiman
pasca konflik.

2. Bagaimana pemahaman masyarakat Maluku
terkait dengan segregasi pemukiman yang
ada serta respons mereka terhadap kebijakan
tersebut?

3. Apa dampak segregasi pemukian dalam kaitan
dengan kondisi psikososial masyarakat yang
nampak melalui pola interaksi masyarakat

tersegregasi dalam membangun hubungan
secara damai?
4. Apa kebijakan yang ditempuh dalam

menjembatani kehidupan masyarakat pasca
tersegregasi?

Secara umum penelitian ini bertujuan untuk
menggali dan mengungkap Kerukunan yang
terbangun setelah dilakukan Segregasi Pemukiman
antara Muslim dengan Nasrani Pasca Konflik di
Ambon. Secara khusus penelitian ini bertujuan
untuk menggali dan mengungkap: Bagaimana
fenomena komunitas Muslim dan Nasrani yang
hidup dalam segregasi Pemukiman pasca konflik;
Pemahaman masyarakat Maluku terkait dengan
segregasi pemukiman yang ada serta respons mereka
terhadap kebijkan tersebut; Dampak segregasi
pemukian dalam kaitan dengan kondisi psikososial
masyarakat yang nampak melalui pola interaksi
Masyarakat tersegregasi dalam membangun
hubungan secara; Kebijakan yang ditempuh sebagai
upaya menjembatani kehidupan masyarakat yang
tersegregasi.

Tinjauan Pustaka

Penelitian terkait dengan persoalan kerukunan
umat beragama dalam konteks kemajemukan
Indonesia telah dilakukan oleh banyak peneliti.
Mujiburahman dalam penelitiannya membahas
kedudukan agama dalam negara Pancasila dengan
menyebutkan bahwa Pancasila menjadi titik temu
bagi berbagai elemen bangsa, dan salah satu fungsi
Pancasila adalah menjamin kebebasan beragama
(Mujiburahman, 2009: 46-50). Terkait dengan
kerukunan umat beragama Yewangoe dalam
penelitiannya melihat persoalan “Regulasi Toleransi
dan Pluralisme Agama di Indonesia”, dengan
menggunakanperspektifsosiologimenggungkapkan
fakta pluralisme dengan mengatakan bahwa

Membedah Kerukunan Pasca Konflik di Kota Ambon - Arifuddin Ismail | 3



dalam masyarakat selalu ada berbagai kelompok
masyarakat, yang keberadaannya dikonkretisasikan
dalam berbagai lembaga sosial yakni suku, agama
bahkan kepen- tingan (politik dan ekonomi). Oleh
sebab itu diperlukan regulasi yang menata toleransi
sebagai suatu bentuk konsistensi terhadap realitas
keberagaman yang ada (Yewangoe, 2009: 76-83).

Bagi Yewangoe, fakta pluralisme yang nampak
melalui keragaman agama, suku bahkan lembaga-
lembaga sosial lainnya termasuk kepentingan
politik dan ekonomi yang berbeda merupakan
ancaman, sehingga membutuhkan suatu regulasi
dalam menata keberagaman tersebut. Hal ini bisa di
lihat dari berbagai konflik yang terjadi di berbagai
tempat di Indonesia baik antara agama seperti di
Ambon, Poso dan konflik antar suku yang terjadi
di Sambas, maupun konflik internal agama yang
terjadi antara kelompok Islam tertentu dengan
Syiah, maupun Jemaah Ahmadiyah Indonesia (JAI).

Flavius Andries dalam penelitian terkait
dengan minoritas dalam masyarakat majemuk
dengan mengangkat kasus Jemaah Ahmadiyah
Indonesia di Kuningan dan Yogyakarta,
mengungkapkan bahwa salah satu faktor penyebab
konflik antar agama adalah adanya kepentingan
politik baik apda level nasional maupun lokal.
Karena itu ia berkesimpulan bahwa konflik antar
Ahmadiyah dan Islam di Kuningan disebabkan
karena kepentingan politik lokal.

Persoalan kemajemukan umat beragama
mendapat perhatian serius pula dari Antropolog,
Clifford Geertz, sebagaimana dikutip oleh Bahrul
Hayat, di dalam buku “Mengelola Kemajemukan
Umat Beragama” (2012 : 10) bahwa “bangsa
Indonesia yang memilki keanekaragaman agama,
etnik, dan budaya merupakan potensi sosiokultural,
seharusnya dikelola dengan baik, kalau tidak begitu,
maka besar kemungkinan akan terjadi gesekan-
gesekan kultural yang berujung ketidak-stabilan
politik dan integrasi bangsa. Searah dengan itu,
Bahrul Hayat mempertegas, bahwa “Kemajemukan
bangsa seyogyanya dikelola sebagai kekuatan
dan potensi yang dapat didayagunakan untuk
memajukan negara dan bangsa, bukan menjadi
sumber pemicu disintegrasi bangsa (Bahrul Hayat,
2012: 14). Hal ini perlu dijadikan inspirasi, dalam
membangun dan memperkokoh kohesi sosial.
Demikian juga untuk menjaga kemungkinan
hilangnya spirit berbangsa dan bernegara yang
berbasis multikultur. Hal itu sangat membantu
dalam memperkuat keutuhan Negara Kesatuan
Republik Indonesia sebagai negara kesatuan

yang memiliki semboyan bhinneka tunggal ika
(Muhammad, 2013: 107).

Khusus yang terkait dengan hubungan umat
beragama,pemerintah telah mencanangkanberbagai
hal. Salah satunya adalah Trilogi Kerukunan Umat
Beragama yang dicanangkan oleh Kementerian
Agama ketika dipimpin A. Mukti Ali dilanjutkan
dengan membentuk forum musyawarah antarumat
beragama dan konsep unity in diversity atau agree
in disagreement. Forum dialog tersebut kemudian
dilanjutkan oleh H. Alamsyah Ratu Perwiranegara
dengan  membentuk  Badan  Musyawarah
Antarumat Beragama dan mengembangkan
konsep trilogi kerukunan, yaitu kerukunan intern
umat beragama, kerukunan antarumat beragama,
dan kerukunan antara umat beragama dengan
pemerintah. Pandangan terhadap kerukunan
tersebut sangat penting untuk disosialisasikan dan
dipraktikkan agar masyarakat Indonesia bisa hidup
dalam kebersamaan (sekalipun banyak perbedaan)
sehingga nilai-nilai kerukunan bisa menjadi modal
sosial penopang pembangunan (Muhammad, 2013:
125—128).

Secara khusus terkait dengan persoalan
segregasi pemukiman dalam konteks Maluku pasca
konflik telah dilakukan oleh banyak peneliti. Subair
dan kawan-kawan (2008) dengan judul penelitian
“Segregasi pemukiman berdasar Agama: Solusi atau
ancaman?” Peneltian ini menggunakan pendekatan
sosiologi filosofis atas interaksi sosial antara orang
Islam dan orang kristen pasca Konflik 1999-2003
di Kota Ambon. Kesimpulannya, bahwa segregasi
pemukiman masyarakat berdasarkan agama
Maluku sesungguhnya bukan fenomena baru.
Pemerintah kolonial memberikan kontribusi cukup
signifikan untuk melahirkan kondisi segregasi
agama untuk mempermudah kontrol sosial mereka
terhadap masyarakat jajahan. Subhair mengatakan
bahwa segregasisosial tidak saja merambah wilayah
fisik-geografis, tetapi juga terlestarikan melalui
kodefikasi personal dalam ruang publik. Singkatnya,
Agama menjadi hal yang sifatnya tendensius dalam
persoalan segregasi di Maluku.

Dari pemaparan di atas jelas bahwa isu
kerukunan beragama dan persoalan segregasi
pemukiman bukan hal baru yang diteliti dalam
dunia akademik. Namun peneliti merasa tertarik
untuk tetap meneliti masalah tersebut dengan
alasan bahwa ada aspek yang tidak tersentuh oleh
peneliti sebelumnya terkait dengan persoalan
restorasi justice dan trauma healing, sebaliknya
aspek budaya menjadi hal primadona. Demikian

4 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 23 Nomor 1 Juni 2017



juga pada persoalan segregasi pemukiman pasca
konflik. Peneliti sebelumnya menekankan pada
aspek kultural dan fakta sejarah dan geografis.
Wacana-wacana perdamaian yang bertendensius
politik seperti Maluku sebagai laboratorium
perdamaian, serta kampong multikulturalisme
tidak menjadi focus kajian peneliti sebelumnya.
Hal ini yang menjadi urgensi dan originalitas dari
penelitian penulis dari penelitian sebelumnya.

Dari aspek teoritik penelitian ini merujuk pada
konsep-konsep civil society. Gagasan Civil society
muncul sebagai reaksi terhadap adanya praktek
hegemoni dan dominasi negara, serta berbagai
institusi di dalamnya yang terstruktur secara formal
melalui kekuasaan publik. Institusi-institusi yang
dimaksudkan adalah parpol, perserikatan dagang,
kelompok penekan sudah dibirokratisasikan serta
melenceng jauh dari konsistensi mereka. Dalam
bahasa Habermas, institusi-institusi birokrasi
ini telah mengkolonisasi kehidupan rakyat,
sehingga menjadi tugas masyarakat sipil untuk
memulihkan komunikasi dan struktur pendukung
komunitas diantara penduduknya. Masyarakat
sipil juga bertugas menjaga etos yang berbeda
dari negara, birokrasi dan ekonomi. Masyarakat
sipil dikonseptualisasikan sebagai sebuah ruang
tempat rakyat dapat mengejar tujuan yang mereka
tentukan sendiri dalam sebuah area dalam suatu
ruang bersama, serta memelihara dan menyokong
penghuninya daripada saling meng-kontrol
diantara mereka (Chandoke, 2001: 2).

Civil society bukan organisasi yang
membentuk kolektivitas sosial yang lemah. Civil
society memiliki kekuatan sosial serta kekuatan
politik sehingga bukan lagi menjadi objek dari
kepentingan negara semata-mata. Konteks ini
disebabkan karena pada dasarnya civil society
bersifat otonom, mandiri dari negara dan terikat
dalam tatanan nilai bersama (Diamond, 2003).
Civil society berada dalam suatu interaksi yang
bisa saja ada dalam kontestasi dengan negara demi
kepentingan masing-masing. Oleh sebab itu, perlu
ada semacam kontrak sosial antara negara dan
warga negara yang menghormati hak-hak individu
untuk mencegah peran dominan negara (absolut).
Peran negara dalam membuat regulasi yang harus
ditaati untuk melindungi civil society dari konflik
tetap diperhatikan.

Terkait dengan kondisi ini maka kebebasan
yang mendasar terutama kebebasan menganut
agama dan keyakinan adalah nilai tertinggi dan
harus dihormati. Prinsipnya setiap individu

diberikan kebebasan untuk menentukan caranya
sendiri menemukan kebenaran dan jalan menuju
Tuhannya. Penggunaan teori civil society dalam
penelitian ini sebagai pisau analisis untuk melihat
bagaimana relasi sosial di tingkat masyarakat yang
tersegregasi dijalankan melalui hubungan social;
dan bagaimana peran civil society dari komuniats
tersegregasi di Maluku diimplementasikan pada
dssemua level atau tingkatan sosial

METODE

Penelusuran terhadap Kerukunan antara
Muslim dan Nasrani Pasca Konflik di Ambon
dikategorikan sebagai penelitian “evaluasi”, yaitu
ingin melihat kembali kebijakan pemerintah yang
memberlakukan “segregasi pemukiman”. Penelitian
ini dilakukan dengan pendekatan kualitatif.

Penelitian ini dilakukan dalam wilayah Kota
Ambon, pertimbangannya adalah Kota Ambon
sebagai Conflict Centre, dari sini awal dimulainya
konflik komunal dan merembes ke berbagai daerah
di Provinsi Maluku. Di Kota Ambon juga bermula
diterapkannya kebijakan “segregasi pemukiman”
antara Muslim dan Nasrani pasca konflik. Pilihan
sasaran lokasi akan mempertimbangkan secara
purposive kantong-kantong yang termasuk wilayah
“segregasi pemukiman Muslim dan Nasrani”,
khususnya yang memiliki hal-hal yang krusial, dan
kasus-kasus yang menarik dalam kaitannya dengan
tujuan penelitian.

Sasaran penelitian ini adalah komunitas
Muslim dan Nasrani sebagai komunitas yang
terlibat dalam konflik Ambon, dan saat ini menjadi
bagian dari kebijakan pemerintah tentang “segregasi
pemukiman.” Sasaran penelitian sekaligus menjadi
sumber data, yaitu orang-orang yang dianggap
pantas memberikan informasi terkait data yang
dicari. Warga dari masing-masing komunitas
(Muslim dan Nasrani) yang dijadikan sasaran akan
dipertimbangkan keterpilihannya.

Ada 2 (dua) jenis data yang ditelusuri, yatiu
data primer dan data sekunder. Data primer adalah
data inti, yaitu: 1) pola hidup dalam masing-masing
komunitas Muslim dan Nasrani yang dibangun
setelah konflik Ambon, dan saat melakoni segregasi
pemukiman; 2) Segmen-segmen terjadinya
interaksi antara Muslim dan Nasrani dalam
menjalani segregasi pemukiman pasca konflik di
Ambon yang membuat mereka semakin merasa
nyaman atau merasa tidak nyaman; 3) Pola interaksi
yang dilakukan pada masing-masing komunitas
Muslim dan Nasrani, baik secara internal maupun

Membedah Kerukunan Pasca Konflik di Kota Ambon - Arifuddin Ismail | 5



secara eksternal yang bisa dikembangkan dalam
hubungan yang lebih intens; 4) Kearifan baru
dalam menjalin hubungan yang lebih luas antar
komunitas dan memungkinkan diber-lakukan
secara berkesinambungan; 5) Upaya dari komunitas
Muslim dan Nasrani membangun strategi dan
langkah-langkah yang lebih ril untuk menangkal
munculnya pengaruh-pengaruh eksternal yang
bisa merusak kerukunan. Data sekunder ialah data
yang terkait dan mendukung substansi data primer
sesuai dengan jenis data dan tujuan penelitian.

Data primer dan data sekunder akan diambil
dari sumber yang dianggap akurat, sehingga bisa
terjamin tingkat validitasnya. Terkait dengan
sumber data dalam penelitian ini, maka unsur
pemberiinformasiyang dianggap tingkat akurasinya
lebih tinggi akan ditelusuri melalui “informan
penelitian”. Informan penelitian terdiri atas: 1)
informan kunci, yaitu para pejabat pemerintah
daerah, tokoh masyarakat dan tokoh agama; 2)
informan ahli adalah para tokoh masyarakat, tokoh
agama dan orang-orang yang terlibat langsung
dalam peristiwa konflik Ambon yang saat ini juga
menjadi bagian dari kebijakan pemerintah tentang
segregasi pemukiman; 3) informan biasa, yaitu umat
Muslim dan Nasrani yang terlibat langsung dalam
peristiwa konflik Ambon, dan saat ini ikut dalam
kebijakan pemerintah terkait dengan segregasi
pemukiman.

Dalam kaitannya dengan pengumpulan data,
digunakan metode yang lazim digunakan dalam
penelitian kualitatif, yaitu teknik wawancara dan
observasi (Cresswell, 1994). Dari penggunaan
metode ini diharapkan bisa menjaring data yang
lebih mendalam, terutama yang terkait substansi
yang dicari, tentu mengacu pada ketentuan dalam
prosedur penelitian kualitatif, bahwa materi
wawancara diformulasi secara longgar sesuai
konteks, apalagi peneliti itu sendiri yang menjadi
instrumen (Sugiyono, 2010: 305).

Penelitian kualitatif memandang data adalah
salah satu core (inti) dalam penelitian. Dari awal
pengumpulan data, prosedur kerja penolahan
data sudah dimulai, artinya data yang dijaring
sudah mulai dilihat secara cermat substansi
dari data tersebut, berarti “pengolahan” dan
“analisis”terhadap data sudah dilakukan. Kegiatan
pengolahan dan analisis data secara terus menerus
dilakukan seiring dengan pengumpulan data hingga
selesainya penulisan laporan. Penggunaan teknik
pengolahan dan analisis data disesuaikan dengan
substansi data dan tujuan penelitiann.

Proses pengolahan dan analisis data tidak
berhenti sampai pada pengelompokan dan
penguraiannya dalam bentuk deskripsi, akan tetapi
juga dilakukan pelaahan secara kritis terhadap
data yang dihimpun dengan mendiskusikannya
dari berbagai perspektif teoritis. Jadi aktivitas
pengolahan dan analisis data dalam penelitian
kualitatif dilakukan secara interaktif secara terus
menerus hingga berakhirnya penelitian, atau
mencapai tingkat kejenuhan data (Miles and
Huberman, 1984).

PEMBAHASAN
Segregasi Pemukiman Sebagai Warisan Kolonial
Secara  sosiologis maupun demografis

masyarakat terkotak-kotak berdasarkan identitas
kultural adalah petanda dan penanda yang
disebabkan oleh konflik. Subair dalam bukunya
menjelaskan bahwa secara umum konteks Maluku
dari aspek historis terdapat jejak konflik bernuansa
agama yang telah berlangsung sejak lama, yaitu
sejak Belanda menginjakkan kaki di bumi Maluku
pada tahun 1598, diperkuat lagi pada kedatangan
keduanya tahun 1605 (Subair, 2008: 9). Belanda
dengan siasat anti Portugis yang lebih dulu masuk di
Maluku membuat mereka mendapat simaptik dari
rakyat Maluku baik di Ternate, Tidore, Halmahera
dan Ambon.

Berdasarkan penjelasan Subhair, bahwa
Kristen menyebar luas di Maluku terutama di
wilayah selatan, sedangkan pada bagian utarabanyak
yang memeluk agama Islam karena pengaruh
Ternate. Peta seperti ini juga nampak jelas terjadi di
pulau Ambon. Di bagian Utara yang disebut jazirah
Leihitu banyak di huni warga Muslim, sebaliknya
pada bagian selatan yang di sebut jazirah Leitimor
di huni oleh warga yang beragama Kristen. Ini
menunjukan secara jelas bentuk segregasi pemukian
berbasis agama.

Polarisasi masyarakat Maluku juga sudah
terbentuk berkaitan dengan pekerjaan. Bagi
penduduk yang beragama kristen memiliki
pekerjaan yang sebagian besar berada pada wilayah
yang berdekatan dengan lingkungan pemerintahan
Hindia Belanda, baik secara sipil maupun militer.
Sebaliknya penduduk yang beragama Islam kurang
melakukan relasi yang berpengaruh terhadap
pekerjaan mereka, sehingga mereka lebih banyak
berkerja pada bidang perdagangan, pertanian
secara bersama dengan pedagang yang dari Bugis,
Makasar, Cina dan Arab. Pola pemukiman dan
pekejaan seperti itu, benih konflik mulai dirasakan

6 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 23 Nomor 1 Juni 2017



diantara komunitas masyarakat Maluku (Subair,
2008: 10).

Pola segregasi pemukiman secara khsusus
di kota Ambon juga berlangsung berbasis agama.
Subhair dalam penelitiannya menyebutkan bahwa
pola pemukiman Kristen-Islam di kota Ambon
berdasarkan sekat-sekat agama sebagai pembatas
dilakukan secara tegas. Hanya ada sedikit dari
daerah daerah yang dihuni oleh dua komunitas
secara bersamaan seperti Muslim di Desa Lata
yang berasal dari Buton yang mayoritas orang
Kristen, di desa Nusaniwe yang mayoritas Kristen
juga terdapat orang-Islam yang berasal dari suku
Buton. Di Beberapa tempat lain juga seperti di Desa
Urimesing daerah Kristen juga dihuni beberapa
komunitas Islam yang berasal dari Buton.

Wilayah Waihaong, Silale, Jalan Baru dan
sekitarnya termasuk Ponogoro yang mayoritas
beragama Islam juga di huni oleh orang Kristen
asli Ambon. Suatu gambaran konkrit yang
memperlihatkan bahwa pola segregasi pemukiman
telah menjadi tradisi orang Maluku termasuk kota
Ambon. Hal menarik yang perlu dilihat adalah
bahwa desa Muslim yang penghuninya adalah orang
asli Maluku hanya ada di desa Batu Merah yang
dalam perkembangan kemudian juga dihuni oleh
orang-orang kristen termasuk muslim lainnya yang
berasal dari kelompok migran. Sebuah gambaran
jelas pola segregasi pemukiman berbasis agama di
Maluku baik secara umum maupun secara khusus
di kota Ambon telah terjadi sejak zaman kolonial.
Hal menarik yang perlu di lihat bahwa keterlibatan
suku-suku lain di wilayah Maluku maupun secara
khusus di kota Ambon, dari mereka lah pola
segregasi itu mencair.

Laporan penelitian Tim Universitas Pattimura
yang dikutib oeh Subhair menjelaskan bahwa
perincian daerah hunian di kota Ambon berbasis
agama dahulu yang disebut kota Ambon (lama)
hanya seluas 42 ha dan dihuni oleh 108.500 jiwa
penduduk. Wilayah tersebut hanya satu kecamatan
yaitu Sirimau. Penduduk Islam bertempat tinggal
mayoritas di Batumerah, Waihaong dan sebagian
besar Tanah lapang Kecil, Diponegoro dan Jalan
Baru. Kelompok Kristen mayoritas tinggal di
Mardika, Belakang Soya, Tanah Tinggi, Batu Meja,
Batu Gajah, Urimesing, Pohon Pule, Perigi Lima dan
Batu Gantung. Kemudian kota Ambon dimekarkan
menjadi tiga kecamatan maka kelompok Islam
menambah wilayah hunian pada daerah Waringin,
Wainitu, kebun Cengkeh, kapaha, Batu Gong, Nania
dan Wailete serta daerah perbukitan atau daerah

gunung yang didiami mayoritas orang Kristen.
Dengan pemekaran wilayah kota Ambon maka
penyebaran masyarakat Kristen semakin pesat pada
ketiga wilayah kecamatan, Baguala, Nusaniwe, dan
kecamatan Sirimau (Subair, 2008: 11).

Berdasarkan keterangan di atas maka jelas
bahwa pola segregasi pemukiman telah menjadi
suatu realitas konkrit masyarakat Maluku dan
kota Ambon secara khusus. Namun suatu hal yang
nampak dalam pola segregasi itu peran para migran
secara khusus dari suku Buton, Bugis, Makasar, Jawa
China dan Arab mereka yang kemudian berbaur
dalam kehidupan sosial dengan masyarakat Ambon
yang beragama Kristen karena faktor ekonomi. Hal
ini menjadi penanda bahwa peranan kaum migran
menjadi penting dalam mencairkan kebekuan
relasi Islam-Kristen yang tersekat melalui segregasi
pemukiman.

Kelompok migran inilah yang menghapuskan
batas-batas teritori (boundary territory) baik
Islam maupun Kristen melalui jalur perdagangan.
beragaam Islam di kota Ambon lebih berorientasi
pada pertanian dan perdagangan sebagian dari
mereka adalah nelayan.

Konflik 1999 kembali membuka lembaran
kelam kehidupan sosial kemasyarakatan diantara
dua komunitas. Pasca konflik, pemukiman
masyarakat yang dibuat oleh pemerintah maupun
atas bantuan sektor swasta dilakukan atas
pertimbangan agama. Kehidupan tersekat-sekat
sebagai budaya yang terselubung kini kembali
muncul menjadi suatu fakta sosial. Pada saat konflik
relasi terputus diantara kedua komunitas. Ruang-
ruang sosial perkantoran, pendidikan bahkan sektor
niaga juga seakan lumpuh.

Intervensi negara sebagai upaya untuk
menyelesaikan konflik salah satunya dilakukan
melalui jalur perundingan atau dialog. Perjanjian
Malino adalah satu wujud intervensi tersebut,
yang melaluinya lahir butir-butir perjanjian yang
menampkan nada kebencian, sekaligus protes
atas ketidakadilan. Saling menuduh dan muncul
pengakuan melalui konflik, ada istilah identitas
teroris yang harus diakui oleh komunitas Islam
melalui lascar Jihad, sementra separatis melalui
gerakan Republik Maluku Selatan (RMS) yang
harus diakui oleh orang Kristen.

Keputusan lain dari Malino yang berdampak
signifikan dalam membangun relasi kehidupan di
Maluku dan kota Ambon pasca konflik adalah terkait
dengan perimbangan. Keputusan perimbangan ini
akhirnya baik di birokrasi dan dunia kampus sangat

Membedah Kerukunan Pasca Konflik di Kota Ambon - Arifuddin Ismail | 7



berpegang pada keputusan tersebut. Segala sesuatu
jika berjalan tidak pada asas perimbangan maka
berdampak terjadi demonstrasi bahkan aksi anarkis
dan kekerasan bisa muncul kembali.

Kekuasan dan ruang-ruang publik yang
seharusnya membutuhkan kualiats dan sumber daya
manusia untuk mengelolahnya tidak lagi menjadi
persyaratan melainkan perimbanagn adalah syarat
mutlak yang harus di penuhi untuk menghindari
pecahnya konflik. Hasil interview dengan salah
satu informan berinsial F mengatakan apapun
keputusan Malino adalah akumulasi dari sejumlah
ketidakadilan yang terjadi sejak zaman kolonial
yang terus di pelihara sehingga kesenjangan itu ada
dan menjadi kecemburuan.

Salah satu akademisi Islam di sela-sela
kegiatan workshop ia mengatakan salah satu
dampak dari tertinggalnya orang Islam di
Maluku dan Ambon secara umum karena faktor
ideologi yang menganggap kafir jika menekuni
pendidikan sejak zaman kolonial. Hal ini disatu
sisi menunjukan bahwa Islam sejak awal telah
mengambil jarak dengan kaum penjajah dengan
resiko akan terlambat dari segi pendidikan.
Sebaliknya Kelompok masyarakat kristen yang
selalu berbaur dengan penjajah dan menjadi anak
emas mengalami kemajuan yang pesat. Kesalahan
interpretasi berdampak pada keterbelakangan yang
bisa saja itu menjadi benih kebencian diantara dua
komunitas jika tidak di cermati secara bijak.

Pemukiman yang Tersegregasi Pasca Konflik 1999

Konflik Maluku dan kota Ambon secara
khusus mengalami dampak signifikan pada wilayah
pemukiman. Banyak wilayah tergusur, masyarakat
Islam di beberapa tempat di daerah Kristen seperti
di Desa Seri, Nusaniwe, Gunung Nona dan Karang
Tagepe, Alinong, Amahuang, Mahia, (daerah kristen
di wilayah desa Urimesing), serta beberapa tempat
lain di Kota Ambon, seeprti kudamati, Karang
Panjang, Batu bulan, Batu Gaja, Batu Meja, Batu
Gong, Wailiha, Wailete tergusur dan tidak kembali
lagi. Hal yang sama juga terjadi pada komunitas
kristen di beberapa tempat seperti Waihaong-Silale,
Batu Merah, Tantui, Kebun Cengkih, Hila, Benteng
Karang, Hitu dan Larike akhirnya harus keluar
meninggalkan tempat mereka dan tidak kembali
lagi.

Tidak kembalinya mereka ke lokasi
pemukiman semula disebabkan karena berbagai
aspek, ada yang menjual rumah dan tanah, ada
yang hanya meminjam tempat untuk membangun

dan pada saat konflik itu dicabut. Namun tercatat
ada salah satu tempat yakni desa lata yang berada
di tengah pemukiman warga Kristen yang kembali
ke tempat pemukiman mereka semula, sementara
warga Benteng Karang, Hila dan Larike keluar
meninggalkan tempat dan mendapat pemukiman
baru. Secara otomatis peninggalan atau warisan
yang secara adat dan hukum merupakan hak
mereka tidak lagi di nikmati.

Warga Hila Kristen tidak kembali lagi ke
daerah tersebut, namun gereja tetap dibangun
pasca konflik hanya karena alasan situs sejarah.
Hal yang sama juga terjadi dengan masjid di Paso
yang dibangun namun tidak ada masyarakat Islam
yang bermukim secara patent di daerah tersebut
pasca konflik. Karenanya pasca konflik segregasi
pemukiman walaupun dilihat sebagai resolusi
konflik yang sifatnya sementara namun hal itu tidak
berubah hingga saat ini.

Hal ini juga berpengaruh pada sekolah-
sekolah dimana awal pasca konflik baik dari TK
sampai SMA warga Muslim bersekolah pada
sekolah-sekolah yang terletak di wilayah Muslim
dan sebaliknya Kristen juga demikian. Belakangan
ada siswa beragama Islam yang sekolah di wilayah
kristen misalnya di SMA negeri 1 Ambon ada
warga muslim yang bersekolah di sekolah tersebut.
Demikian juga di SMP negeri 6 Ambon di Tanah
tinggi daerah Kristen ada warga muslim yang
bersekolah di daerah tersebut. Namun berdasarkan
pengamatan peneliti tidak ada siswa Kristen yang
bersekolah di SMA di kawasan Muslim seperti Batu
Merah-Galunggung.

Gong Perdamaian: Simbol Belajar Berdamai

Kawasan pertokoan Pelita sebelum konflik
termasuk salah satu pusat pertumbuhan ekonomi
yang sebelum konflik para pedagang dari suku Bgis
dan Jawa berpusat di lokasi tersebut selain adanya
terminal taxi. Para pedangan tersebut adalah
pengusaha pada bidang jahit menjahit, warung
Makan serta salon kecantikan dan tempat cukur
rambut. Masyarakat kelas menegah ke bawah yang
sering kali bersentuhan dengan para pedagang
pada lokasi ini karena harganya boleh dikatakan
ekonomis. Karena itu Pertokoan Pelita banyak
di kunjungi masyarakat kelas menegah ke bawah
karena dari segi harga sangat terjangkau. Namun
kawasan pasar ini hangus terbakar karena dibakar
masa.

Setelah  konflik pemerintah mengubah
kawasan ini menjadi daerah monumental melalui

8 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 23 Nomor 1 Juni 2017



pembangunan Gong Perdamaian. Berdasarkan
informasi yang peneliti temukan di lapangan,
pembangunan Gong Perdamaian ini sebagai
karya monumental untuk upaya pembangunan
perdamaian di Maluku pasca Konflik 1999. Di
tempat ini diharapakan masyarakat Maluku secara
khusus di kota Ambon dapat bertemu dan belajar
saling memaafkan dan hidup berdamai. Karya
ini juga dibangun pasca peringatan HARGANAS
nasional yang berlangsung di kota Ambon. Situs-
situs peradamaian di bangun sebagai upaya
membangun kembali Maluku secara damai.

Kawasan Gong Perdamaian yang tadinya
diharapkan untuk membantu masyarakat Maluku
belajar dan membangun kembali persaudaraan
akhirnyajugaberubah menjadisuatutempatbersantai
dan dijadikan tempat rekreasi. Hal ini sangat strategis
karena terletak di pusat kota, dan bangunanya
terkesan unik untuk dijadikan tempat berpose di
depan kamera. Karena itu bagi pengungjung yang
masuk dilokasi ini dikenakan pajak. Situs perdamaian
yang diharapkan masyarakat dapat belajar bersama,
hidup bersama, berubah menjadi tempat pariwisata,
karenanya bagi pengunjung yang masuk tempat ini
ditagih pajaknya.

Terjadi disorientasi pembangunan gong
perdamaian dari fungsinya yang dapat dijadikan
sebagai  jembatan  sosial = menghubungkan
dua komunitas yang berkonflik dalam ikatan
persudaraan yang rukun. Ataukah memang untuk
pembangunan suatu wilayah baik pariwisata
dan ekonomi keduanya penting. Namun jika itu
dikenakan pajak, maka yang memasuki kawasan
itu hanya masyarakat tertentu yang punya uang
dan karenanya kawasan ini berubah juga menjadi
kawasan elit.

Inkonsistensi ~ terhadap  pembangunan
ruang sosial sebagai jembatan perdamaian yang
dipoles dengan kepentingan ekonomi dan politik
akhirnya gong perdamaian bagaikan sebuah karya
monumental yang tidak bermakna dalam kaitan
dengan perdamaian. Di sisi lain dalam pendekatan
budaya istilah gong tidak begitu kental dengan
tardisi orang Maluku sendiri. Orang Maluku
snagat kental dengan Tifa dan Tahuri (kulibia
yang terbuat dari kerang) yang bunyinya sangat
khas dan digunakan sebagai media informasi
dan komunikasi. Karenanya penggunanan Gong
perdamaian adalah sesuatu yang asing dan dari segi
kultural merupakan sesuatu yang sifatnya imagine
namun dari aspek politik harus diterima karena
tidak ada kekuatan melawan intervensi penguasa.

Karena itu gong perdamaian adalah simbol
perdamaian yang sifatnya semu. Karena sangat jauh
dari kultur dan simbol yang sering dipakai oleh
Orang Maluku. Mungkin jika istilah Gong diganti
dengan Tifa nuansa dan maknanya akan lebih
menyentuh masyarakat Maluku dan Kota Ambon
dari dua komunitas. Hal ini cukup beralasan karena
di depan masjid Batumerah masih terdapat tifa
yang dunakan sebagai sarana komunikasi kepada
umat islam untuk melakukan sholat. Pada daerah-
adat islam dan kristen tifa masih dugunakan untuk
acara-acara adat selain tahuri yang telah disebutkan
sebelumnya. Karena itu bagi peneliti proses
pembangunan monument Gong perdamaian adalah
suatu intervensi pusat yang cukup kuat melakukan
penetrasi terhadap masyarakat. Di sini terlihat
kuatnya negara dengan segala otoritasnya menekan
dan mengontrol masyarakat namun terlihat lemah
(Migdal, 1988).

Kuatnya negara dalam melakukan intervensi
dan konntrol sosial dalam pola top down pada
akhirya kebijakan pembanguan gong perdamaian
juga bisa di lihat sebagai politik pencitraan.
Pencitraan tersebut berkaitan dengan perdamaian
yang disimbolkan melalui gong. Karenanya
gong perdamaian adalah petanda dna sekaligus
penanda realitas sosial masayrakat pasca konflik
yang hidup kembali aman dan damai. Namun
tidak mempertimbangkan aspek kemajemukaan
sebagai realitas sosial konflik dan konteks kultural
Maluku yang sifatnya majemuk. Karenanya Gong
perdamaian pada akhirnya diajdikan sebagai tempat
komersialisasi. Hal ini baik dalam kaitan dengan
aspek ekonomi. Namun tujuan daro pembangunana
monument tersebut bukan pada sasaran ekonomi.

Pernyataan informan sebagaimana disebutkan
gong perdamaian tidaklagi dijadikan sebagai tempat
belajar bersama, bertemu dua komunitas, melainkan
aspek pariwisata yang berpenagruh pada ekonomi.
Bagaimana masyarakat mau belajar bersama pada
tempat yang yang sudha sifatnya komersialisasi.
Alasan lain juga disampaikan oleh salah satu
informan lain bahwa Gong perdamaian terlalu
asing buat kami di Maluku dan Ambon khususnya.
Budaya kami adalah budaya tifa bukan budaya
gong mengapa harus disebut gong perdamaian
harusnya tifa perdamaian? Gong perdamaian tidak
memberikan kontribusi apapun terhadap terhadap
proses perdamaian pasca konflik. Bagi saya ada
keterasingan budaya di sini.

Pendapat informan di atas bisa dikaitkan
dengan pendapat Fukuyamayang mengatakan

Membedah Kerukunan Pasca Konflik di Kota Ambon - Arifuddin Ismail | 9



bahwa kuatnya suatu negara dalam melakukan
kontrol sosial dan intervensi kepada masyarakat
harus memperhatikan kultur masyarakat tersebut
(2001: 28). Karena itu kebijakan pembangunan
monument tersebut tidak relevan dengan konteks
Maluku maupun kota Ambon. Bertolak dari
pendapat Fukuyama, maka aspek budaya adalah
salah satuhal penting yang perlu di perhatikan dalam
konteks ini. Budaya yang dimaksudkan adalah
bukan budaya yang semata merupakan warisan
sejarah tetapi budaya yang selalu diadaptasikan
dengan relaitas konteks yang memperhatikan aspek
sejarah tetapi juga kondisi masa kini.

Dampak Segregasi Pemukiman Bagi Masyarakat

Sebagaimana  disebutkan pada  bagian
sebelumnya bahwa segregasi pemukiman pasca
konflik bertumpuh pada aspek agama membuka
ruang untuk terciptanya politik identitas berbasis
agama, bersamaan dengan hal itu perlu disadari
juga bahwa segregasi pemukiman menunjukan
secara tegas bahwa solidaritas keagamaan lebih kuat
dari pada solidaritas kebudayaan dengan nilai-nilai
kulturalnya.

Dalam konteks Maluku yang selalu
membanggakan diri dengan budaya pela-gandong
sebagai perekat dan pemersatu masyarakat ternyata
tidak mampu membendung kekuatan fanatisme
dan solidaritas keagamaan sehingga tragedi Januari
1999 meng-hancurkan dan meluluhlantakan sendi-
sendi kehidupan masyarakat Maluku berbasis
nilai budaya terbukti. Kohesi sosial masyarakat
Maluku yang berbeda agama namun terikat dalam
ikatan kekeluargaan berbasis pela dan gandong
ternyata tidak mampu membendung sentimen dan
fanatisme keagamaan.

Kejujuran terhadap realitas ini sulit ditemukan
di tengah komunitas masyarakat Maluku beda
agama. hasil interview dengan salah satu informan
mengatakan bahwa:

“Orang kristen dan Islam Maluku punya pride
tersendiri tentang budaya karena itu adalah
warisan, Karena itu dalam konteks apapun
pela gandong itu tetap menjadi pilihan dalam
resolusi konflik” (interview dengan salah satu
informan S, 30 Juli 2016)

Pernyataan ini mengingatkan peneliti
pada statement salah satu peneliti konflik
yang mengatakan bahwa orang Maluku terlalu
romantisme pada sesuatu yang sifatnya historis
karena dianggap sebagai produk budaya dan

warisan leluhur, sehingga harus di pelihara. Dengan
kata lain karena kebanggaan atau pride itu maka
budaya pela-gandong tetap menjadi hal yang
sifatnya romantisme bagi masyarakat Maluku. Hal
ini dapat pula terlihat dari pernyataan berikut:

Bagi orang Maluku asli ada keinginan
untuk kembali menjalin kehidupan seperti
sebelum konflik. Ada semacam penyesalan
melalui pernyataan. lebih baik kehidupan
kita waktu dulu dari yang sekarang. Ada
rasa saling percaya diantara masyarakat. Saat
ini, masyarakat sudah jenuh dan tidak mau
untuk diadu karena konflik harganya mahal.
baik dari ekonomi, sosial budaya.Saat konflik
transportasi dari Waihaong ke Kailolo terlalu
mahal. Ini contoh faktor ekonomi. Ada alasan
kultural. Romantisme akan memori hidup
orang basudara di masa lampau menjadi
inspirasi untuk membangun Maluku pasca
konflik (Interview NB, 30 Juli 2016)

Pernyataan ini seakan ingin menegaskan
bahwa ada rekayasa orang luar yang ingin
menghancurkan budaya orang Maluku, sehingga
muncul suatu kesadaran akan kehidupan masa
lalu antara salam-sarane. Aikap bangga atau pride
akan budaya tanpa melakukan suatu analisis kritis
terhadap eksistensi budaya dalam konteks ruang
dan waktu masa kini pada akhirnya orang lain
diluar budaya Maluku yang disalahkan.

Pemukiman berbasis agama menunjukan
bahwa kekuatan budaya yang terepresentasi
melalui pela-gandong pada konteks masa kini
hanyalah sebuah roman masa atau narasi budaya
yang sifatnya absurb. Kebijakan apapun yang
terkait dengan konteks ke-Maluku-an saat ini tidak
lagi bertumpuh atau berbasis budaya melainkan
berbasis agama. Hal ini agak kontras dengan
pernyataan salah satu akademisi Maluku yang
mengatakan bahwa pela sebagai budaya masih
memiliki kekuatan pemersatu di Maluku. Hal ini
terlihat dari saat konflik dan pasca konflik ritus
panas pela selalu dilakukan oleh negeri-negeri
berpela. Pernyataan ini jika di sikapi secara kritis
maka pertanyaan berulang muncul dimanakah
pela saat konflik dan mengapa pola pemukiman
pasca konflik tidak dilakukan berbasis pela tetapi
sebaliknya berbasis agama? Jadi tampak budaya
(pela-gandong) tinggal kenangan, tetapi justru
dengan agama dijadikan pilihan untuk merekatkan
umat yang berbeda dan berkonflik.

10 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 23 Nomor 1 Juni 2017



Kondisi pasca konflik dengan pemukiman
yang tersegregasi lebih menambah sifat rasa takut
dan khawatir serta hidup penuh kecurigaan yang
tinggi walaupun setiap orang sadar bahwa kita
adalah saudara pela bahkan ada yang segandong
(hubungan darah yang sama). Ketakutan dan
kekhawatiran akan keselamatan diri jika berjalan
diwilayah berbeda itu tidak ada karena alasan faktor
budaya sebagaimana di tegaskan oleh informan
berikut:

“orang Maluku asli jika berjalan ke tempat
lain (kudamati) tidak merasa takut karena
meyakini bahwa orang dikudamati tidak akan
melakukan sesuatu yang mencelakai mereka.
Hal ini disebabkan karena budaya Maluku itu
masih kental. Namun budaya itu fatal sejak
tahun 1999 karena sentiment agama.”

Pernyataan akhir dari informan di atas
sebenarnya tersirat bahwa budaya itu telah
dikalahkan oleh sentiment agama. Hal ini yang tidak
diakui oleh hampir keseluruhan masyarakat Maluku
bahkan pemerintah sekalipun. Hanya segelintir
kecil orang yang menyadari dan mengakui hal itu.
Padahal pola segregasi pemukiman masyarakat sejak
zaman kolonial hingga konflik Maluku tahun 1999
menunjukan bahwa kekuatan agama lebih kuat atau
dengan kata lain sikap fanatisme keagamaan lebih
kuat dari pada fanatisme suku atau etnis. Secara
faktual pola pemukiman Maluku pasca konflik
tahun 1999, diatur berdasarkan agama bukan suku,
etnis dan lainnya.

Segregasi pemukiman Berbasis agama di kota
Ambon semakin memperkuatsolidaritaskeagamaan
dari pada solidaritas kultural menembusi ruang
politik praktis. Dalam konteks politik lokal, faktor
agama turut menentukan masyarakat kota ambon
dalam melakukan pemilihan walikota yang selalu
berbasis agama. hal ini dapat di lihat dari penuturan
informan berikut ini:

Bagaimana bicara hidup bersama tapi
faktanya tidak demikian selama ini. Contoh
tidak mungkin orang Muslim akan menjadi
walikota di Ambon.

Pernyataan ini menegaskan bahwa dalam
konteks yang tidak segregasi saja masyarakat
Maluku dan kota Ambon agama lebih kuat
pengaruhnya sampai pada keputusan politis. Karena
itu hidup bersama dalam budaya pela gandong tidak
menjamin hidup yang damai yang sesungguhnya
dalam konteks Maluku. Karena itu dalam konteks

Maluku dan kota Ambon secara khusus agama
memiliki andil yang besar dalam penentuan segala
sesuatu.

Hal ini juga yang ditegaskan dalam keputusan
Malino sebagai resolusi konflik bahwa isu
perimbangan yang menjadi salah satu keputusan
Malino bukan isu budaya, melainkan isu agama.
Hal ini berarti arena yang dominan dalam konteks
Maluku adalah arena agama dan para peserta
Malino adalah mereka yang memiliki modal sosial
yakni pengetahuan yang relevan dengan konteks
Maluku bahwa agama itu ternyata lebih kuat
dominasinya dari isu yang lain seperti budaya.
Banyak demontrasi dari persoalan birokrasi, politik,
bahkan dunia kampus sendiri selalu berkaitan
dengan isu perimbangan agama Islam-Kristen,
bukan pela atau gandong.

Segregasi Pemukiman Melanggengkan Trauma
Masyarakat

Konflik 1999 yang diwarnai dengan berbagai
tindak kekerasan fisik dan non fisik tidak saja
menjadi catatan sejarah atau kolektif memori
bagi masyarakat Maluku dan kota Ambon secara
khusus. Banyak korban dan dampaknya yang
signifikan tidak saja terkait dengan jatuhnya korban
jiwa, penjarahan, pembakaran bahkan berdampak
pada pola segregasi pemukiman yang terjadi hingga
saat ini. Namun hal lain yang signifikan dampaknya
bagi upaya membangun kepercayaan atau trust
diantara sesama komunitas adalah muncjulnya
rasa trauma masyarakat karena pengalaman konflik
yang tidak saja bertindak sebagai pelaku, tetapi
korban dan bahkan saksi sejarah atas pembunuhan,
pembantaian, penembakan dan lainnya.

Dalam kondisi trauma atas peristiwa
kekerasan yang secara mentalitas masyarakat
rasakan, kondisi ini menjadi carut marut dan
masyarakat berupaya menyelamatkan diri dari
ancaman dengan cara mengungsi ke tempat yang
aman. Hal yang terpikirkan adalah menyelamatkan
diri pada lokasi pemukiman yang seagama, bukan
suku, etnis. Masyarakat secara fisik terlindungi
dan terselamatkan dengan pilihan tersebut, namun
secara mental dan psikis, mereka sebenarnya
mengalami trauma. Rasa takut dan hilang
kepercayaan terhadap komunitas berbeda agama
adalah kenyataan yang tidak bisa terhindari.
Karenanya pasca konflik walaupun masyarakat
telah membaur melalui sektor pasar, namun hal
itu tidak berlaku pada sektor lainnya. Harta miliki
dua komunitas baik muslim maupun kristen dijual

Membedah Kerukunan Pasca Konflik di Kota Ambon - Arifuddin Ismail | 11



karena alasan keamanan atau ditukar guling atau
barter.

Mentalitas masyarakat yang traumatik
diperparah dengan kebijakan segregasi pemukiman,
di satu sisi merupakan pilihan yang baik untuk
persoalan keamanan. Namun di lain sisi justru lebih
menambah bertumbuhnya atau terpeliharanya rasa
trauma itu yang nampak dalam sikap tidak percaya,
takut, curiga kepada komunitas berbeda agama.
Memori akan konflik tidak akan hilang dari ingatan
masyarakat karena itu diwaktu-waktu tertentu
rasa trauma itu akan muncul. Seperti contoh bagi
komunitas Kristen untuk melewati jalur Batumerah
pada saat takbiran dengan kondisi jalan yang macet
merupakan suatu ancaman bagi mereka walaupun
sebenarnya tidak apa apa-apa. Namun karena
trauma itu menimbulkan rasa takut curiga dan
memori konflik muncul lagi. Apalagi kehadiran
aparat keamanan baik polisi maupun TNI berjaga-
jaga di setiap wilayah saat itu lebih manambah rasa
trauma itu. Hal ini dapat di lihat melalui penuturan
informan berikut ini:

Beta memang takut karena trauma konflik itu
belum hilang, apalagi suasana takbiran yang
menggunakan atribut-atribut keagamaan
dan bernuansa Timur Tengah. Misalnya
menggunakan kaos, Suria, Arab, Afganistan
seperti pada malam itu dengan teriakan
Allah Akbar, hidup Palestina, bebaskan
Palestina yang muncul dari kerumunan
anak-anak yang bertakbir, menambah rasa
takut (interview dengan informan D, 4
Agustus, 2016)

Pernyataan di atas memang sama dengan
pengamatan yang dilakukan oleh infroman lainnya
yang saat itu yang sementara melintasi daerah Batu
Merah saat malam takbiran. Ada rasa takut yang
menegangkan. Memori konflik muncul lagi, kondisi
jalan yang macet karena terlalu banyak orang yang
melintasi jalan itu ditambah dengan kelompok
takbiran dengan mobil dan motor yang sangat
banyak. Hampir sekitar satu jam kami mengalami
kemacetan di lokasi itu. Rasa takut semakin
parah juga dengan kehadiran aparat keamanan
yang berjaga-jaga, sehingga hati bertanya-tanya
sebenarnya ada apa? Apakah hanya karena bertugas
menjaga keamanan saat takbiran atau ada sesuatu?
Hati mulai tenang ketika tiba di depan masjid Batu
Merah, ternyata di situ ada pertunjukan budaya
yang melibatkan komunitas anak muda desa Paso
dan Batu Merah.

Informan tidak melakukan pengamatan dalam
waktu yang lama karena rasa takut belum hilang.
Namun dapat diprediksikan bahwa anak-anak muda
yang melakukan pertunjukan budaya totobuang dan
music tradisional Islam di Batu Merah itu dilakukan
oleh gabungan anak-anak dari dua komunitas
tersebut karena alasan mereka adalah saudara pela.
Dalam pentas musik tradisional dalam menyambut
idul Fitri saat takbiran terlihat penampilan anak-
anak memainkan musik melantunkan pujian
bernafaskan Islam tanpa melihat latar belakang
mempersoalkan anak-anak muda perempuan yang
memainkan totobuang tidak menggunakan Jilbab
di depan masjid, sehingga informan berkesimpulan
itu pemudi kristen asal Paso yang bergabung
dengan saudara pelanya untuk memeriahkan
malam takbiran dengan melantungkan Shalawat
mengangungkan kebesaran Ilahi. Namun informan
tidak bisa bertahan lama untuk melihat pertunjukan
rohani yang begitu sahdu karena alasan adanya rasa
takut yang menegangkan dengan keramaian yang
ada.

Pernyataan di atas menunjukan bahwa
masyarakat masih sementara sakit dan trauma atas
konflik 4 tahun silam, sehingga butuh perhatian
yang tentunya terkait dengan penanganan secara
psikososial untuk menyembuhkan luka dan trauma
itu. Hal ini perlu dilakukan karena jika dibiarkan
maka trauma itu akan menyebabkan orang saling
curiga, tidak percaya, tidak aman. Karenanya
relasi sosial tidak dapat berjalan secara normal
di Masyarakat. Relasi sosial melalui hubungan
pela-Gandong ternyata belum bisa menjamin
keberadaan masyarakat untuk berada di suatu
loaksi etrtentu yang dianggap belum aman baginya.
Karena itu Trauma, distrust dan lain-lain adalah
penyakit psikososial yang semnetara di alami oleh
masyarakat Maluku secara khusus kota Ambon.

Hasil interview dengan salah satu informan
berinisial Z dari komunitas Islam dikatakan bahwa
menyembuhkan trauma, mengembalikan trust, rasa
amanbutuhwaktudanbiarituberjalan denganwaktu
jangan dipaksakan. Pernyataan ini menegaskan
juga bahwa kondisi psikososial masyarakat Maluku
secara khusus kota Ambon, belum pulih normal
seperti sebelum konflik. Kondisi ini yang perlu di
sadari oleh semua pihak bahwa kondisi psikososial
masyarakat belum normal.

PENUTUP
Refleksi masyarakat Ambon Maluku terhadap
segregasi pemukiman sifatnya bervariatif. Namun

12 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 23 Nomor 1 Juni 2017



hal ini menjadi fenomena menarik untuk diteliti
karena beragam pendekatan sosial dalam ilmu
sosial akan melahirkan beragam interpretasi dan
sudut pandang terhadap realitas segregasi tersebut.
Segregasi pemukiman adalah warisan sejarah yang
menunjukan bahwa masyarakat Ambon Maluku
sebenarnya adalah masyarakat yang sering terjadi
konflik dan tingkat kerawanan yang tinggi. Di
zaman kolonial segregasi pemukiman dirancang
sebagai salah satu bentuk pola yang dimainkan
pemerintah kolonial untuk memecah masyarakat
yang berbasis agama.

Pola segregasi juga dilakukan melalui simbol-
simbol budaya, patah siwa-patalima, pela-gandong
adalah bentuk segregasi pemukiman tanpa teritori
secara geografis. Namun dalam kaitan dengan

ikatan-ikatan kultural yang sifatnya terbatas
disitulah segregasi terbentuk.
Segregasi pemukiman berdampak

memperkuat identiats kolektif berbasis agama yang
secara langsung melemahkan ikatan-ikatan kultural
berbasis budaya lokal yang sering dibanggakan
seperti pela-gandong, patasiwa-patalima. Agama
menjadi salah satu alasan kuat pola segregasi
pemukiman.

Segregasi Pemukiman melangengkan kondisi
psikososial masyarakat yang sakit. Secara psikologi
masyarakat akan tetap trauma karena rasa takut
yang tidak akan berakhir karena hidup yang terpisah
secara agama. fanatisme dan curiga akan meningkat
diantara masyarakat yang diperkuat dengan alasan
ideology agama.

Segregasi pemukiman adalah arena yang
paling mudah untuk masyarakat menjalankan
aturan-aturan kegamaan. Disinilah identitas agama
semakin menguat dari pada identiats kultural yang
berbasis budaya pela-gandong.

Maluku pasca konflik membutuhkan ruang
sosial yang terbuka luas untuk masyarakat, selain
pentingnya penegakan hukum dan regulasi yang
mengarah pada restorasi justice bagi kepentingan
masyarakat, selain trauma healing. Keadilan
dan mentalitas adalah dua hal penting yang juga
dibutuhkan oleh masyarakat. Hak-hak politik
dan hukum yang menjadi milik masyarakat perlu
dikembalikan, sealing penyembuhan mental secara
psikis.

UCAPAN TERIMA KASIH

Keberadaan artikel ini tak terlepas dari
konstribusi banyak pihak. Untuk itu, penulis
menghaturkan banyak terima kasih pada informan,

budayawan, tokoh agama dan informan lainnya
yang tak bisa penulis sebut satu persatu. Teriring
harapan semoga tulisan ini dapat bermanfaat bagi
pembaca dalam menata relasi sosial.

DAFTAR PUSTAKA

Andries. Flavius Floris, 2014, Minoritas Dalam
Masyarakat Majemuk, Disertasi, Universitas
Gadjah mada, Yogyakarta.

Coser, Lewis A. 1956. “The Functions of Social
Conflict”. Gleancoe, USA: the Free Press.

Chandoke, Neera. 2001. Civil and political in Civil
Society. Journal “Democratization, volume 8
nomor 2.

Creswell, John W. 2013. “Research Design Pendekatan
Kualitatif, Kuantitatif dan Mixed”. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Diamond, Larri dan Platner Marc F. 2003. Hubungan
Civil-Militer dan Konsolidasi Demokrasi.
Jakarta: Rajawali Press.

Fukuyama, Francis, 2005.Memperkuat Negara Tata
Pemerintahan Dan Tata Dunia Abad 2001.
Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama. (28-
38)

Hayat, Bahrul. 2012. Mengelola Kemajemukan
Umat Beragama. Jakarta: PT,. Saadah Cipta
Mandiri, Cetakan Pertama.

Migdal,Joe. 1988. Strong and Weak State: State-
Societies Relations and State Capabilities in
the Third World. Princenton: Princenton
University Press

Milles, M.B. and Huberman, M. A. 1984. Qualitative
Data Analysis. London: Sage Publication

Mujiburahman, 2009, Legitimasi dan
KritikPemikiran Keagamaan Djohan Effendi,
di Dalam Merayakan Kebebasan Beragama,
ICRP, Jakarta

Nasir, Muhammad. 2006. “Islam dan Solidaritas
Sosial dalam  Sayyidul Ayyam, tgl. 17
Nopember.http://sayyidulayyaam.blogspot.
com/2006/11/islamdansolidaritassosial.html.

Subair, Amal, dan Moh. Yamin. Rumpa 2008,
Segragasi Pemukiman Berdasar Agama: Solusi
atau Ancaman. Yogyakarta: Graha Guru

Sugiyono. 2010. Metode Penelitian Pendidikan
(Pendekatan  Kualitatif, Kuantitatif, dan
Ré+D). Bandung: Alfabeta

Tholhah, Imam. 2006. “Memupuk Kerukunan dan
Menepis Konflik Berbasis Masyarakat” di

Membedah Kerukunan Pasca Konflik di Kota Ambon - Arifuddin Ismail | 13



dalam Jurnal Harmoni, Vplume 1 Nomor 4, Yewangoe, Andreas A, 2009, Regulasi Toleransi

Oktober — Desember 2002 Pluralisme Agama Di Indonesia, Dalam Elsa
(ed) Merayakan Kebebasan Beragama, ICRP,
Jakarta.

14 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 23 Nomor 1 Juni 2017



