
Eksistensi Amanat Keagungan Ilahi (AKI) Perspektif Fungsionalisme Durkheim - Jamaluddin  |229

EKSISTENSI AMANAT KEAGUNGAN ILAHI (AKI) 
PERSPEKTIF FUNGSIONALISME DURKHEIM

THE EXISTENCE OF GOD SUPREME (GSA):  
THE PERSFECTIVE OF DURKEIM FUNGSIONALISM 

Firman Nugraha
Balai Diklat Kegamaan Bandung

Jl. Soekarno Hatta No.716, Babakan Penghulu, Cinambo, 
Kota Bandung, Jawa Barat 40294
Email: phiemanbdg@gmail.com

Naskah diterima tanggal 4 Agustus 2016. Naskah direvisi tanggal 30 September 2016. Naskah disetujui tanggal 9 November 2016.

Abstrak
Tujuan penulisan artikel ini untuk mendeskripsikan fenomena kelompok Amanat Keagungan Ilahi 
yang menyangkut keberfungsian ajaran, makna dan kolektifitas sosial para penganutnya. Data-data 
dan informasi diperoleh dari dokumen hasil kajian terdahulu dan hasil wawancara dengan partisipan 
yang merupakan anggota AKI, maupun copy transkrip ajaran yang berlaku di lingkungan AKI. Analisis 
menggunakan perspektif fungsionalisme Durkheim yang menyatakan keyakinan beragama tidak 
hanya berkenaan dengan dimensi sakral yang bersifat personal melainkan juga kekolektifan. Hasil 
analisis menunjukkan bahwa ikatan primordial yang kuat atas kelompok oleh penganutnya didorong 
bukan hanya karena adanya motivasi sipiritual yang ditawarkan dalam ajaran AKI, melainkan juga 
adanya dukungan intimasi sosial yang kuat antar anggota sehingga mereka merasakan kenyamanan 
dan kebermaknaan dalam AKI. Kondisi ini meneguhkan konsep Durkheim bahwa keyakinan yang 
fungsional cenderung bertahan dan dipertahankan pemeluknya.
Kata kunci: Agama, kolektifitas sosial, masyarakat, sistem.

Abstract
The purpose of writing this article is to describe the phenomenon of group Amanat Keagungan Ilahi 
(AKI) concerning the functioning of the doctrine, meaning and social collectivity adherents. The data and 
information obtained from the documents the results of previous studies as well as a copy of the transcript 
doctrine prevailing in the AKI. And interviews with participants who are members of AKI. Analysis using 
the perspective of functionalism Durkheim that stating the religious beliefs not only with respect to the 
sacred dimension that are personal but also collectivity. The analysis showed that the primordial strong 
bond over the group by its adherents are encouraged not only because of the motivation sipiritual offered 
in AKI teachings, but also the support of a strong social intimacy between members so that they feel the 
comfort and meaningfulness in AKI. This condition confirms Durkheim concepts that functional beliefs 
tend to survive and maintain its adherents.
Keywords: Religion, social collectivity, society, system

PENDAHULUAN

Jauh sebelum hadirnya agama-agama besar saat 
ini, manusia telah berupaya untuk menemukan 
suatu hubungan khusus antara dirinya 

dengan Sesuatu Yang Luar Biasa dan berinteraksi 
denganNya. Menurut E.O James (1964:1) hal ini 
merupakan konsekuensi dimensi spiritual yang ada 
dalam diri manusia. Kesadaran religius ini menurut 
Komarudin Hidayat (1995: 36) memang menjadi 

potensi primordial manusia termasuk manusia 
paling primitif sekalipun. Pergulatan manusia dari 
yang primitif sampai modern dalam mencari agama 
tampaknya tidak bertepuk sebelah tangan. Tuhan 
turun tangan memberikan sinyal melalui para nabi 
dan orang-orang suci mengenai keberadaanNya. 
Upaya ini sebagai jawaban Tuhan atas kegelisahan 
manusia dan membimbing manusia menuju ke 
arah yang ”diinginkan” oleh Tuhan dan membawa 
manusia dalam kehidupan yang paripurna baik 



230 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016

secara duniawi-ukhrawi maupun mental-psikologis 
dan fisik-indrawi (Syari’ati, 2000: 36).

Pergulatan manusia dengan agama sampai 
hari ini tidak selesai pada titik kepuasan dengan 
adanya agama-agama mainstream (Bruinessen, 
1992: 16-27) Di balik itu tetap saja manusia mencari 
bentuk-bentuk lain dan semangat lain baik yang 
masih memiliki ciri dari agama yang mereka anut 
sebelumnya atau melakukan konversi agama. 
(James, 2015, 193-256 ) Tindakan konversi agama 
sesungguhnya bagi agama yang ditinggalkannya 
menjadi suatu bentuk pelanggaran, pun demikian 
dengan adanya kreasi lain dari garis mainstream 
dalam agama yang telah dianutnya. Konsep ini sering 
disebutkan dengan sekte, atau deviasi dari agama 
mainstream. Meski masih menunjukkan ciri umum 
dari agama mainstream yang dianutnya namun 
berpotensi melahirkan ketegangan horizontal. 
Karena agama pada ahirnya berbicara mengenai 
pengikatan pemeluknya melalui serangkaian ritual 
yang berdampak pahala dan dosa.

Atas fenomena lahirnya deviasi atau konversi 
ini yang dalam konteks ke- Indonesiaan mengalami 
dua periode rezim dengan kendali yang berbeda 
atas “agama” berimplikasi pada respon masyarakat 
agama itu sendiri dalam mengidentifikasi diri 
sebagai bagian dari kelompok tertentu. Orde 
baru dengan ciri khasnya stabilitas nasional 
dan kendali ketat dari pemerintah untuk setiap 
tindakan penduduk termasuk dalam berkeyakinan 
dan beragama tampak telah “sukses” untuk 
mengidentifikasi keberagamaan penduduknya pada 
dua besaran, beragama formal dan berkeyakinan 
(Rozak, 2005: 147). Hal berbeda terjadi di era 
reformasi, sebagai imbas dari euphoria demokrasi 
pihak-pihak yang sebelumnya “tersembunyi” dalam 
bayang-bayang kelompok mainstream baik agama 
maupun keyakinan kebatinan, mereka mengemuka 
menuntut pengakuan atas eksistensinya. Maka, 
secara sepintas terkesan era ini membuka pintu 
deviasi dalam beragama dan berkeyakinan secara 
terbuka (Laporan Balai Litbang Keagamaan Jakarta, 
Tahun 2013).

Salah satu yang menarik untuk dikaji adalah 
kelompok Amanat Keagungan Ilahi. Kelompok ini 
sudah ada sejak orde baru masih berkuasa, dan 
sampai hari ini masih eksis meskipun mendapat 
resiko tertentu. Seperti dilaporkan hasil penelitian 
Balai Litbang Agama (2013) mereka yang menjadi anti 
mainstream akan mendapat stigma sesat. Beberapa 
penelitian terdahulu juga cenderung menunjukan 
kelompok ini sebagai ajaran yang cenderung sesat 

dengan parameter teologis (Nugraha, 2013.Website 
bdkbandung.kemenag.go.id./journal/2013). Karena 
bentuk umumnya masih menunjukkan ciri agama 
Islam, maka parameter yang digunakan oleh kajian-
kajian awal adalah fatwa MUI dan parameter ajaran 
Islam (Ma’mun, 2013: 125-149). Namun demikian 
dalam penelitian lain, Asary misalnya menunjukkan 
bahwa kelompok ini telah terpecah dan diantara 
mereka ada yang tidak digolongkan sesat (Asy’ary, 
2009).

Kajian sederhana ini tidak dalam kapasitas 
untuk menunjukkan sisi sesat atau tidak sesatnya 
kelompok ini, namun dalam upaya untuk 
menemukan jawaban atas pertanyaan masalah 
bagaimana konsepsi makna dan keberfungsian 
ajaran AKI dalam merawat kolektifitas para 
anggotanya?

Tinjauan Pustaka
Untuk mendeskripsikan secara teoritik 

atas pertanyaan tersebut, maka digunakan teori 
fungsionalisme Durkheim.Teori ini dipengaruhi oleh 
pemikiran biologis, yang menganggap masyarakat 
sebagai organisme yang terdiri dari organ-organ 
yang saling ketergantungan.Ketergantungan ini 
terjadi sebagai konsekuensi agar organisme tersebut 
tetap dapat bertahan hidup.Durkheim berpendapat 
bahwa masyarakat adalah sebuah kesatuan yang di 
dalamnya terdapat bagian–bagian dengan fungsi 
masing–masing yang membuat sistem menjadi 
seimbang. Bagian tersebut saling ketergantungan 
antara satu sama lainnya dan fungsional. Sehingga 
jika ada yang tidak berfungsi maka akan merusak 
keseimbangan sistem. 

Mengapa manusia beragama atau memerlukan 
agama tampaknya menjadi pertanyaan mendasar 
yang telah menarik minat banyak sarjana dan 
mencoba mendeskripsikan (tentu) sesuai dengan 
disiplin ilmu yang menjadi basis pemikiran mereka. 
Semisal Wiliam James (2015: 14-18) sebagai filsuf 
yang juga ahli di bidang psikologi menjawab 
pertanyaan kecenderungan beragama sebagai 
nuansa batiniah manusia yang menjadi pengalaman 
religius setiap umat manusia. Dalam perspektif 
ini mungkin kita berkata pada ahirnya agama itu 
sangat personal, sebab sulit untuk menemukan 
pengalaman religius yang sama untuk setiap 
manusia. Tetapi kita juga menyaksikan adanya 
kolektifitas dalam beragama. Sifat kekelompokan 
ini niscaya salahsatunya ditopang oleh perasaan 
atau pengalaman yang mirip dari masing-masing 
anggota atau pemeluk. Menurut Durkheim (1995: 



Eksistensi Amanat Keagungan Ilahi (AKI) Perspektif Fungsionalisme Durkheim - Jamaluddin  |231

37), hal tersebut terjadi karena pada akhirnya agama 
bukan hanya persoalan tentang tuhan atau spirit, 
dan untuk itu ia mendefinsikan agama sebagai 
sekumpulan keyakinan dan praktek yang berkaitan 
dengan sesuatu yang sakral yang menyatukan satu 
komunitas tunggal.

Agama bagi Durkheim dipandang sebagai 
sumber utama solidaritas sosial (1995: 395). 
Ritual agama yang dilakukan secara kolektif 
dapat memperkuat solidaritas. Semakin inklusif 
terhadap agama tersebut, pada saat yang sama 
semakin eksklusiv terhadap kelompok-kelompok 
agama yang lain. Solidaritas ini menjadi solidaritas 
baru yang didasarkan pada kesadaran terhadap 
kondisi pluralitas yang terbentuk apabila apabila 
dalam masyarakat yang telah mengalami proses 
individualisasi itu telah timbul kesadaran adanya 
saling ketergantungan di antara mereka dan timbul 
pula rasa saling membutuhkan. Dalam konteks 
AKI, ritual yang bersumber dari ajaran diduga akan 
meneguhkan kolektifitas di antara anggota mereka. 
Semakin dinilai fungsional dalam realitas doktrin, 
maka semakin kuat solidaritas yang terbangun di 
antara mereka.

METODE PENELITIAN
Studi ini dilakukan dengan pendekatan 

kualitatif (Mulyana, 2006: ix). Informasi diperoleh 
melalui wawancara pada partisipan yang ditentukan 
yaitu unsur pemerintah dan pengikut yang berada 
di lingkaran utama AKI. Lain dari itu juga dilakukan 
pemeriksaan atas data-data pada dokumen yang 
berkaitan dengan subjek studi baik data internal 
maupun data eksternal dari pihak-pihak yang 
berhubungan dengan subjek studi seperti laporan 
penelitian terdahulu, seperti Lembaran Amanat  M. 
Syamsoe; Protap AKI yang disusun oleh Firman 
40 (AKI Andreas) di Jakarta; transkrip rekaman 
wawancara dan rekaman ceramah Mas Min tokoh 
AKI dari Bandung saat haul M. Syamsoe serta surat-
surat resmi dari Kejaksaan, MUI tentang AKI. Data 
dan informasi tersebut dianalisis dengan tahapan, 
reduksi, kategorisasi, penafsiran, verifikasi dan 
penyimpulan (Sugiyono, 2009)

PEMBAHASAN
Amanat Keagungan Ilahi: Deskripsi dan Analisis
Sekilas Sejarah AKI dan Perkembangannya

Amanat Keagungan Ilahi selanjutnya disingkat 
AKI merupakan nama bagi ajaran sekaligus 
kelompok bagi pengikut ajaran ini. AKI dikenalkan 
mulai tahun 1969 oleh tokoh pendirinya yaitu Rd. 
Mohamad Syamsoe (Aki Syamsu) lahir di Bandung 

pada tanggal 14 September 1932 dan meninggal 
di Jakarta pada tanggal 7 Juni 1995. Pada tahun 
1969 tersebut, M. Syamsoe mengaku mendapat 
wahyu ketika dia bertapa di Banten pada malam 
malam 12 Maulud atau 29 Mei 1969 (Asary, 2009; 
Nurhamidah, 2010; Nugraha, 2013; dan Ma’mun, 
2013). Atas dasar wahyu itu ia merasa terpanggil 
untuk menyebarkan keyakinannya yang sekaligus 
menjadi tanggung jawab moral dia sebagai insan 
terpilih.

Sebagai ajaran, AKI merupakan metamorfosis 
dari kegiatan lain yang bernama Aliran Kepribadian 
di Jawa Barat ketika M. Syamsoe berdomisili di 
Bandung. Kemudian ketika diindikasikan terjadi 
pencampuran pemahaman keagamaan dan 
berpotensi menjadi ajaran dan kelompok sesat, maka 
pada tahun 1979 terbit Surat Keputusan Kejaksaan 
Tinggi Jawa Barat Nomor: Kep-45/K2.3/12/1979 
tertanggal 4 Desember 1979 yang pada poin 9 
kembali menegaskan kepada kejaksaan negeri di 
wilayah Jawa Barat untuk kembali membekukan 
akifitas M. Syamsoe dan pengikutnya (Ma’mun, 
2013). 

Pada tahun 1982, M. Syamsoe pindah ke 
Pandeglang dan mengembangkan ajarannya 
dengan nama Ajaran Takwa. Namun karena masih 
dibawakan oleh tokoh yang sama dan dasar ajaran 
yang sama, maka Ajaran Takwa inipun bernasib 
sama dengan Aliran Kepribadian, harus berujung 
pada pembekuan kegiatan atas dasar surat Kejaksaan 
Negeri Serang nomor Kep-002/K.2/22-2/82 
tertanggal 24 Februari 1982 (Ma’mun, 2013).

Pada tahun 1991 M. Syamsoe mengembangkan 
ajarannya di Subang dan Purwakarta dengan nama 
Amanat Keagungan Ilahi. Kegiatan inipun berujung 
pada pelarangan dari Kajari Subang nomor Kep-
01/K2.24/Dsk.3/5/91 tertanggal 1 Mei 1991; dan 
Kajari Purwakarta dangan nomor Kep-525/K2.20.2/
Dsk.3/5/91 dan dipertegas dengan surat lanjutan 
dari Kajati Jabar nomor R.538/P2.3/Dsb.1/11/1993 
(Ma’mun, 2013).

Setelah M. Syamsoe meninggal dan 
dimakamkan di Cangkuang, Leles, Garut. Ajaran 
ini terpecah menjadi tiga besaran sesuai dengan 
tokoh yang melanjutkannya. Dan menurut studi-
studi terdahulu di antara bentuk AKI pasca M. 
Syamsoe ini ada yang terindikasi sesat dan ada 
yang tidak sesat. Hasil penelitian Asary dari Litbang 
dan Diklat Kemenag pada tahun 2009 misalnya 
dalam kesimpulannya AKI yang dipimpin Kurnia 
Wahyu di Bandung tidak sesat, karena kelompok 
ini bertransformasi menjadi majlis zikir dan 



232 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016

tidak dan penyimpangan dari Islam secara umum 
(Asary, 2009). Kesimpulan ini serupa dengan hasil 
investigasi Pengawas aliran kepercayaan masyarakat 
(Pakem) Kabupaten Bandung (Pikiran Rakyat, 24 
Maret, 2009). Selain AKI Kurnia Wahyu juga ada 
AKI Andreas atau Firman 40, dan Amir Bulganon. 
Mereka bertiga merupakan murid M. Syamsoe yang 
melanjutkan ajaran dengan versi masing-masing. 
Bulganon bergabung dengan Syamsoe sejak 1975, 
sedangkan Kurnia Wahyu bergabung pada 1979. 
Selain Kurnia, AKI juga dikembangkan di Jakarta 
oleh Andreas. Nama terakhir ini adalah pengikut 
Syamsoe yang belakangan bergabung, pada 1986 
(Gatra Nomor 13 Kamis, 5 Februari 2009). Bulganon, 
setelah M. Syamsoe meninggal, ia mendirikan 
Yayasan Kharisma Usada Mustika (Yaskum) yang 
bergerak di bidang sosial kemasyarakatan, hukum, 
pendidikan formal dan informal, kesehatan/
pengobatan, dan pembinaan mental (Gatra Nomor 
13 Kamis, 5 Februari 2009; website Yaskum). Di 
antara tiga kelompok AKI ini, AKI Andreas dinilai 
sesat oleh Pakem dan MUI sehingga Andreas harus 
berurusan dengan meja hijau atas pasal penistaan 
agama.

Di Leles Garut, AKI berkembang seiring 
dengan dimakamkannya M. Syamsoe di sana. 
Sebelumnya menurut Ibu Andi (Wawancara, 24/2/ 
2016) pada tahun 1993 mereka membeli tanah 
di sekitar Cangkuang dan 1994 mulai dibangun, 
kini menjadi pusat kunjungan para murid M. 
Syamsoe serta pengikut generasi berikutnya. 
Dimana setiap tanggal 24 selalu ada kumpulan 
bersama sebagai ajang silaturahmi di antara mereka 
(Wawancara, 24/2/2016).Sebagai pusat dalam 
pusaran perkembangan ajaran, AKI di Leles tentu 
harus mengakomodir seluruh murid M. Syamsoe. 
Maka menjadi banyak warna dalam AKI di Leles, 
namun semuanya terikat oleh kesatuan ikrar dalam 
pewarisan yang menjadi pintu peneguhan batin 
sesama anggota. Lain dari itu, pada prinsipnya 
mereka mengamalkan amanat dari M. Syamsoe 
yang bersumber dari wahyu yang diterimanya ketika 
bertapa itu (Nurhamidah, 2010).

Selain di Jawa Barat dan Jakarta, Aki juga 
ditemukan di Sumatera Selatan. Dalam penelitian 
Ma’mun terungkap bahwa AKI di Sumatra Selatan 
dipimpin oleh Mahidin yang mendapat ajaran 
ini ketika ia berada di Bandung (Ma’mun, 2013: 
137-138). AKI di Sumatera Selatan berpusat di 
Palembang dan Mahidin memiliki pengikut sekitar 
200 orang yang dibantu oleh imam lainnya yaitu 
Slamet, Aris, Mulyadi dan Ivan. Dalam penelitian 

Ma’mun, AKI di Sumatera Selatan ini digolongkan 
sesat karena beberapa pokok ajarannya dinilai 
menyimpang dari ajaran Islam.

Pokok Ajaran dan Makna
Pokok ajaran Aki bersumber kepada amanat 

M. Syamsoe yang dihayati sebagai wahyu yang 
diterimanya (Nugraha, 2013). Amanat (Transkrip 
copy amanat dalam Protap AKI) Antara lain:

Assalamu’alaikum wr.wb.
Bismillahi tawakaltu illAlloh, lahaola 

walaquwata illa billahi aliyul adzim, asyhadu 
ala illaha illAlloh, wa asyhadu anna muhammad 
rasululloh, demi Alloh rasululloh, wAllohi Alloh hu 
akbar lillahi ta’ala: holikul insyanu abduhu .... sirotol 
mustakim.

Sabenerna anjeun palsu micinta ka kami 
[Alloh] sabenerna anjeun asal timana?Jeung rek 
kamana? Geura tingali ku anjeun: bumi, langit, 
bulan, bentang, matahari jeung sakabeh pangeusina 
alam dunya eta kami [Alloh] anu ngajadikeun!

Dengekeun amanat-amanat kami [Alloh] 
pikeun aranjeun, kami [Alloh] sengaja anjeun ku 
kami [Alloh] dirobahkeun hate anjeun, tina kagelapan 
pikeun anjeun kudu ngarti kana kakuasaan kami 
[Alloh]

Sebarkeun kanikmatan ti kami [Alloh] anu 
kuanjeun geus karasa, pikeun ka sasama machluk 
anjeun, bukakeun hatena tina kagelapanana, yen 
kami [Alloh] anu berkuasa di dunya teh. 

Dosalah anjeun lamun ngoretkeun kana 
kanikmatan ti kami [Alloh] pikeun ka sasama 
machlukna.

Sabenerna kami [Alloh] nyaksi tina sakabeh 
achlak kalakuan anjeun, tina dosa jeung salah ...ulah 
boga rasa buni tina kasalahan jeung dosa buni soteh 
ti sasama machlukna, sagede beungeut hate anjeun 
cumarita, kami geus ngarti, kami leuwih nyaho ti 
anjeun!

Allohuakbar (aslinya dalam tulisan arab)
Bismillahirrohmannirrohiem,
Assalamu’alaikum wr. Wb.
Upami enya machluk tos ngaku ka gustina 

...[tidak jelas] gusti eta: maha ninggali, maha nguping 
kana sakabeh kalakuan machlukna, yakin palsuna 
eta pangakuan teh.

Upami enya rasa dirina geus bisa, geus karasa 
yen dirina disaksian  ku gustina; pinasti eta machluk 
moal bisa berbuat sawenang-wenang, singhoreng 
machluk teh paralsu tina pangakuannana ka gustina.

Lamun enya mah karasa: disaksi, ditingali 
...[tidak jelas] buni tina dosa jeung kasalahanna, 



Eksistensi Amanat Keagungan Ilahi (AKI) Perspektif Fungsionalisme Durkheim - Jamaluddin  |233

...[tidak jelas] sasama machluk: gusti maha ningali, 
gusti ...[tidak jelas] nguping, ngan sa ukur karek 
bisa ngu...[tidak jelas] horeng simana horeng ngaku 
bener dirina teu dikoreksi kajero mah hatena teh, 
kalakuannana teh, pinuh ku kotoran hatena, pinuh 
ku dosa jeung kasalahan tina kalakuannana.

Cobi hayati dilebetkeun kana manah anu suci 
sangkan urang jadi abdi Alloh anu sampurna.

Amien ya robbal alamien.

“...Sakumaha ayat-ayat suci al Quran kasebat 
diluhur, sumangga urang kaitkeun kana naon 
anu ku urang parantos nyata; karaba sareng 
karasa, tur anu sanes wartos tisasamana, nyaeta 
anu ngalangkungan petunjuk ‘Amanat Kesucian 
Illahi’ [A.K.I.], anu awal kacarioskeun nyaeta 
anu ngalangkungan salahsawios hiji jalma 
lalaki, sakalipun nyaeta anu bersangkutan 
nyaeta sarirana aki, bakal moal ngangkenna, 
diantawisna salahsawios ayat/dawuhan gusti 
Alloh anu katampi ngalangkungan sesepuh 
utami AKI, diantawisna :

1.	 Geura dengeukeun ku diri maneh, yen kami 
[Alloh] ngahaja ngarobahkeun rasa hate/diri 
maneh, pikeun maneh ngarti ka kami [Alloh].

2.	 Saha maneh anu sabenerna? Jeung saha kami 
[Alloh] anu sabenerna?

3.	 Jeung asal timana  diri maneh? Jeung rek kamana 
diri maneh?

4.	 Prak geura tuturkeun rasa kami [Alloh] di diri 
maneh, lamun diri maneh hayang aya dina ridho 
kami [Alloh].

5.	 Jeung kami mere beja ka maneh, sing saha 
anu satia kami [Alloh], niscaya maneh bakal 
meunang kasenangan dunya /acherat.

6.	 Ieu jangji kami [Alloh] ka maraneh, jeung maneh 
cukup nurut  kana kahayang kami [Alloh].

7.	 Pikeun maneh cukup moal ngarti, kana naon 
anu dipiharep ku kami [Alloh].

8.	 Eta urusan kami [Alloh], jeung kami leuwih 
nyaho ti maneh.

9.	 Oge sabalikna, lamun maneh palsu jeung bohong 
ka kami [Alloh] berarti maneh ngundang 
kamiskinan dina urusan hirup maraneh di dunya 
jeung acheratna.

10.	 Geura tuturkeun rasa kami [Alloh] di diri maneh, 
sangkan maneh wawuh jeung kami [Alloh] jeung 
rasulna.....?

11.	 Dimana maneh geus wawuh jeung kami [Alloh] 
katut rasulna, geura prak syukuran ka kami 
jeung rasulna!!!

12.	 Nyatana maneh mawa hirup ti kami [Alloh], anu 

kudu balik deui ka kami [Alloh].
13.	 Hirupna kami lain hirupna maneh, kade urah 

arek linglung pangakuan!
14.	 Komo eta hirup ti kami, rek wani-wani diruksak 

ku diri maneh, nu engke akibatna siksa hirupna, 
anu moal bisa ditulungan kusasamana.

15.	 Pek ku diri maneh geura palikiran, meungpeung 
kami [Alloh] mere beja ka diri maneh.

16.	 Di mana kami [Alloh] can nutup pikeun umat-
umatna anu embung ngadenge beja ti kami 
[Alloh]; sumun bukmun umyun pahum layar 
ji’un.

Kun fayak kun.

Berdasar amanat ini Andreas Firman 40 
menyusun sebuah protap (Copy protap AKI) 
mengenai implementasi ajaran yang dimulai dengan:

Kun fayak kun

Allah berfirman

Dengarkanlah olehmu! Aku sengaja

Aku obahkan

Rasa hatimu

Untuk dirimu mengerti

Siapa Aku? Siapa dirimu

Akulah yang berkuasa

Di dunia ini Lailaha Ilallahallohuakbar 
[dalam tulisan arab]

Akulah yang menjadikan seluruh

Alam semesta berikut isi-isinya

Dan makhluk-makhluknya. Allohuakbar 
[dalam tulisan arab]

Maka bersyukurlah dirimu kepada diri-Ku

Dan sampaikanlah kekuasaan-Ku

Dan nikmat-Ku yang dirimu telah

Menerimanya Allohuakbar [dalam tulisan 
arab] SELAMATKANLAH SESAMA 
UMATMU DI DUNIA



234 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016

Yang masih kegelapan hatinya, diatas

Kekuasaan-Ku Lailahailalloh Allohuakbar 
[dalam tulisan arab]

SALAMUN QAOLAMMIRROBBI ROHIM

Jakarta, Tgl 04 Mei 1989

Lailahailalloh Allohuakbar [dalam tulisan 
arab]

A.K.I

Protap ini juga merinci tahapan untuk 
mengikuti ajaran AKI (disalin dari protap AKI) 
sebagai berikut:
1.	 Penyampaian sinar kuasa ilahi dalam bentuk 

tuntun doa atau pewarisan
2.	 Mandi taubat dengan lafaz
3.	 Puasa
4.	 Bersyukur dengan menyembelih kambing
5.	 Kholwat Guha
6.	 Kholwat Jalan
7.	 Penghayatan
8.	 Peringatan Hari-Hari besar AKI.

Dalam kelompok ini pewarisan merupakan  
bagian dari ritual yang harus dilakukan bagi 
seseorang yang merasa terpanggil dengan panggilan 
tuhan sebagaimana telah dijelaskan terdahulu. 
Dalam pasal 14 protap AKI, disebutkan bahwa 
pewarisan sebagai proses upacara dalam rangka 
penyampaian sinar kasih kuasa Tuhan atau Nur 
Ilahi kepada seseorang. Selanjutnya dijelaskan 
bahwa seseorang yang berhak untuk menyampaikan 
pewarisan harus berstatus imam baik tingkat 
Turjaun, Nulkarim atau Firman. Imam Turjaun 
adalah tingkatan kedua kedudukannya dalam 
stratifikasi keanggotaan AKI. Selanjutnya adalah 
nulkarim dan paling tinggi disebut firman. Adapun 
yang boleh menerima pewarisan disyaratkan 
minimal serendah-rendahnya berusia 10 tahun 
(Nugraha, 2013).

Pewarisan ini dilakukan dengan 
memperhatikan gender, namun juga dijelaskan 
jika dalam darurat boleh laki-laki diwarisi 
oleh perempuan. Sementara dalam prosesi ini 
hendaknya ada saksi apalagi jika mewarisi yang 
bukan muhrimnya. Selain itu, dalam prosesi juga 
ada tatacara yang harus dilakukan serta bacaan 
khusus. Namun demikian, uniknya pewarisan ini 
dapat dilakukan oleh orang dengan beragama apa 

saja. Dalam protap dijelaskan empat jenis bacaan 
sumpah pewarisan, pertama oleh orang Islam, 
kedua oleh orang Kristen, Katolik dan orang yang 
tidak beragama formal namun meyakini adanya 
Tuhan. 

Bacaan pewarisan cara agama Islam adalah: 
Takbir 3x; ta’awudz; tasmiah; syahadat; shalawat 
(Allohuma sholli ala sayidina muhammad wa’alla 
sholli alla sayidina muhammad); demi Alloh, 
Rosululloh, wallahi, allah hu akbar 3 x; lillahi ta’ala. 
Laa hawla walaa quwwata illa billahil aliyyil aziem; 
ya Allohu, ya Allohu, ya Allohu (secukupnya) allah 
hu akbar 3 x.

Adapun bagi seseorang yang hanya mengakui 
adanya tuhan namun tidak beragama secara formal 
adalah: Ya Tuhan Yang Maha Kuasa; Ya Tuhan 
Yang Maha Adil; Ya Tuhan Yang Maha Pengasih; 
Ya Tuhan Yang Maha Penyayang; Ya Tuhan Yang 
Maha Pelindung; Ya Tuhan Yang Maha Penyelamat. 
Selanjutnya berjanji “akan setia bakti kepada-Mu 
Ya Tuhan; seumur hidupku. Bilamana ternyata 
saya mengingkari janji saya, demi Tuhan saya siap 
menerima hukumnya. Ya Tuhan,...” secukupnya, 
diakhiri dengan Tuhan Maha Besar 3x.

Dalam kumpulan amanat dari pendiri 
kelompok ini tidak ada yang menggambarkan 
bentuk ritual yang harus dilakukan anggotanya.
Namun dalam protap disusun berbagai kewajiban 
yang harus dilakukan anggota kelompok, seperti 
tugas mandi ungkapan syukur, puasa dan khalwat. 
Mandi dalam kelompok ini menjadi kewajiban 
pertama setelah menerima pewarisan. Mandi ini 
merupakan bagian dari proses pertaubatan baik 
secara lahir maupun batin. Dalam prosesi mandi 
tersebut dilakukan oleh orang setingkat imam baik 
Turjaun maupun Nulkarim kepada anggotanya.

Puasa dalam kelompok AKI dibagi menjadi 
beberapa jenis, puasa tetapi makan nasi putih dan 
minum air putih yang disebut puasa mutih. Puasa 
dari sesuatu yang mengandung unsur garam. Puasa 
dengan hanya makan buah-buahan saja. Puasa 
dari seluruh makanan namun hanya minum saja. 
Puasa dari unsur makanan yang bernyawa. Puasa 
dengan hanya makan sayur dan buah-buahan. 
Puasa dengan hanya makan umbi-umbian. Puasa 
untuk tidak bicara. Puasa tidak bersetubuh. Puasa 
tidak mandi. Puasa tidak keluar rumah dan puasa 
dari unsur makanan pokok. Puasa tersebut ukuran 
lamanya mulai dari 3 hari (untuk anak-anak), 7 
hari untuk kaum perempuan dewasa, 9 hari standar 
orang dewasa, 17, 27, 31, 45 dan 99 hari dalam tugas 
tertentu.



Eksistensi Amanat Keagungan Ilahi (AKI) Perspektif Fungsionalisme Durkheim - Jamaluddin  |235

Syukur ditetapkan dengan memotong hewa 
“kurban”. Pemotongan hewan ini, dilakukan setiap 
melakukan ritual syukur seperti syukuran awal, 
syukuran pribadi, syukuran masalah, syukuran 
penyakit, syukuran besar, syukuran tutup tahun dan 
syukuran syukur bersyukur. Bagi kelompok AKI 
tidak ada pengkhususan jenis hewan bahwa harus 
jantan, betinapun dijadikan alat bersyukur ketika 
yang melakukannya adalah perempuan.

Di samping ritual-ritual tersebut, ada juga 
yang disebut dengan kholwat, meliputi Kholwat 
Guha dan Kholwat Jalan. Kholwat Guha disebutkan 
hakikatnya adalah sebagai balajar berpasrah diri 
secara total kepada Tuhan dengan meninggalkan 
segala urusan  dan kebutuhan selama 2 hari dan 2 
malam mulai dari pukul 21 sampai pukul 21 malam 
berikutnya. Peserta Kholwat Guha ini hanya untuk 
anggota berstatus imam, dan selesai kholwat ini 
dilakukan syukuran dengan memotong hewan. 
Sementara ini tempat Kholwat Guha adalah Goa 
Kencana di Tasikmalaya. Sementara itu kholwat 
jalan nampaknya merupakan upaya napak tilas atas 
perjalanan pendiri kelompok ini. Mulai dari Jakarta, 
Bandung, Leles (Garut), Banjar, Majenang, Gunung 
Srandil, Rajawana, Banten dan kembali ke Jakarta 
(srengseng). Selama di perjalanan pelaku kholwat 
dilarang untuk menginap  di hotel tetapi dianjurkan 
menginap di rumah-rumah insan Nulkarim, pantai, 
hutan, masjid atau tempat yang dianggap keramat.

Berkenaan dengan Leles menjadi pusat 
kunjungan murid murid M. Syamsoe, maka AKI di 
Leles memiliki beberapa kegiatan rutin seperti:1) 
Bakti Sosial diantaranya adalah pengobatan gratis 
baik dilakukan secara medis maupun non medis, 
pengobatan bagi pencandu narkoba, penyantunan 
beasiswa, pemberian sembako; 2) penyembelihan 
hewan kurban yang jumlahnya hingga mencapai 
ratusan ekor Kambing dan beberapa ekor Sapi; 3) 
peringatan hari-hari  besar kelompok AKI yaitu 
di antaranya peringatan petunjuk kesucian ”Nur 
Ilahi” setiap tanggal 12 Maulud; 4) Ziarah ke 
Makam M. Syamsoe dan penghayatan dzikir; 4) 
Tempat berkhalwat di mushallah Leles (Ibu Andi, 
wawancara, 24/2/2016).

AKI dalam Perspektif
Bagaimana sebuah keyakinan berwujud dan 

berkembang merupakan  kuriositas dari sekian 
deretan pertanyaan lainnya, termasuk makna apa yang 
dibangun dari sebuah ajaran. Dalam kenyataannya, 
agama-agama besar lahir, salah satunya, dari realitas 
sosial yang terhampar didepannya. Dalam konteks 

ini, deviasi sosial, seperti penindasan kaum lemah 
oleh kaum kuat, pelecehan seksual yang disertai 
kekerasan, penimbunan dan penguasaan distribusi 
kekayaan-ekonomi oleh kaum borjuis, pemerahan 
tenaga kerja oleh kaum berduit dan lain sebagainya 
yang terjadi pada waktu itu merupakan salah satu 
historical background kemunculan sekaligus respon 
agama atasnya. Agama mendobrak ketimpangan-
ketimpangan tersebut dengan perlawanan yang luar 
biasa. Dalam hal ini, sejarah telah mencatat, bahwa 
masyarakat yang hidup sebelum agama-agama 
lahir mengalami persoalan yang termasuk stadium 
akut dalam realita kehidupannya. Kenyataan ini 
diperparah dengan adanya justifikasi dari para tokoh 
agamawan bahwa merekalah yang paling berhak 
untuk menentukan baik dan benar dalam persoalan 
agama dengan tujuan untuk melanggengkan 
kekuasaan serta legitimasi mereka. Akibatnya, 
kehidupan keagamaan pun menjadi tak menentu, 
dikarenakan masing-masing agamawan memiliki 
penafsiran masing-masing dalam persoalan agama.

Berkaca dari fenomena sosial di atas, agama 
lahir untuk mengembalikan posisi manusia 
kembali kepada ajaran sejatinya. Agama lahir 
untuk memberikan tuntunan dan bimbingan 
yang berkeadilan dan humanis dalam aplikasinya. 
Hal ini tentunya dibarengi dengan sejumlah aksi 
nyata (political will). Agama memperbaiki dan 
memosisikan tatanan sosial-kemasyarakatan 
yang telah hancur kembali kepada aspek-aspek 
kemanusiannya.

Ketimpangan-ketimpangan yang diakibatkan 
dari deviasi sosial di atas akan menyebabkan 
kegelisahan seorang moralis yang sebenar-
benarnya. Kegelisahan dalam dirinya, lahir akibat 
ia melihat realitas di sekitarnya, yang tidak sesuai 
dengan nurani, nilai-nilai luhur dan moral, tentu, 
dalam pandangan seorang guru moral yang suci.  
Kegelisahan sang guru moral akan menghasilkan 
agama, mestilah untuk melakukan perubahan 
sosial, agar keseimbangan sistem sosial terjadi. 
Bahwa kemudian sang guru moral mendapatkan 
wahyu, atas klaim mereka sendiri yang kemudian 
dibenarkan oleh para pengikutnya, adalah soal lain. 
Yang ingin ditegaskan di sini, berkaitan dengan 
pelacakan asul-usul agama adalah, wahyu-wahyu 
itu telah menjadi justifikasi sebuah tindakan sosial 
bagi sang guru moral. Bahwa wahyu itu diyakini 
sebagai betul-betul datang dari Tuhan, lagi-lagi 
adalah soal lain. Sebab pada kenyataannya, sang 
guru moral melakukan tindakan sosial dengan 
mengklaim diri sebagai nabi dan rasul. Hampir 



236 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016

tidak pernah ada, tradisi di mana para nabi dan 
rasul, tidak mendakwahkan bahwa dirinya adalah 
utusan Tuhan.

Dalam kasus AKI, M. Syamsoe menjadi 
guru moral yang memiliki justifikasi versinya 
atas wahyu yang diterima untuk membenahi 
kondisi umat manusia. Lain dari itu seperti yang 
dituturkan Ibu Andi (wawancara, 24/02/2016), AKI 
saat ini lebih merupakan jalan seseorang untuk 
menemukan kesejatian dirinya. Menurutnya, AKI 
bukanlah lembaga keagamaan yang bertujuan 
untuk memperdalam ilmu agama [Islam] bukan 
pesantren, atau lainnya, melainkan sebuah ajaran 
yang bersumber dari amanat M. Syamsoe yang 
bertujuan untuk memperteguh dimensi batin agar 
semakin tahu dan menyadari siapa dirinya (saksi 
diri). Ajaran ini terbuka untuk dilakukan oleh 
siapapun. Maka sebagai sebuah ajaran yang terbuka, 
AKI boleh dimasuki oleh siapapun tanpa terbatasi 
oleh etnis, agama maupun identitas lainnya. Seperti 
yang terlihat dalam perkembangan murid-murid 
AKI saat ini yang ada dalam tiga besaran yakni 
Majlis Zikir (Islam) Yaskum Bulganon (Islam) 
dan Andreas (Katolik) terlihat bahwa AKI tidak 
menjadi monopoli salahsatu pemeluk agama 
formal di Indonesia. Lain dari itu seperti tampak 
dalam pewarisan yang mengakomodir keragaman 
keyakinan.

Kondisi akomodatif ini bagi pihak tertentu 
seperti MUI dan Pakem melahirkan keputusan 
bahwa ada potensi kesesatan di dalamnya. Namun 
demikian dalam perspektif antropologi benar dan 
salah sebuah agama tidaklah menjadi sesuatu yang 
dihiraukan, seperti kesimpulan Durkheim yang 
dikutip Morris (2007: 138) bahwa “realitasnya 
tidak ada agama yang salah. Semua agama 
memiliki kebenaran dalam modelnya masing-
masing, sekalipun dengan cara yang berbeda-beda, 
semuanya menjawab kondisi eksistensi manusia 
yang sudah ada.” Konsep saksi diri yang ditawarkan 
AKI sebagai jalan untuk menemukan hakikat yang 
dimulai dari diri sendiri memenuhi pendapat 
Durkheim di atas. Pewarisan atau tuntun doa 
yang dilanjutkan dengan amalan zikir tertentu—
yang bagi pemeluk Islam dengan melapalkan lafaz 
Ya Allohu, memiliki kemiripan dengan gerakan 
tarekat. Meskipun seperti pernyataan Ibu Andi 
bahwa AKI bukanlah gerakan agama maka menepis 
AKI sebagai sebuah tarekat. Pewarisan atau tuntun 
doa lebih merupakan upaya seperti pintu pertama 
dalam penerimaan keanggotaan atau murid baru 
dalam kelompok apapun.

Sebagai ajaran yang memiliki tujuan untuk 
“memperbaiki” kondisi masyarakat, AKI bukanlah 
pihak baru. Agama atau keyakinan lain yang sudah 
berkembang di Indonesia pada prinsipnya dalam 
tataran ini memiliki tujuan serupa. Namun ketika 
AKI lahir dan memiliki pengikut yang tertarik 
dengan ajaran M. Syamsoe kembali menegaskan 
tesis terjadinya deviasi atau paham dan aliran 
sempalan merupakan bentuk protes dari status 
quo yang telah menjadi hegemoni elit agama atau 
bahkan agama itu sendiri yang mainstream. Dalam 
wawancara dengan Ibu Andi (wawancara, 24/2/2016) 
terungkap bahwa banyak di antara pengikut adalah 
mereka yang sebelumnya memiliki persoalan dalam 
kehidupan, dan mengaku memiliki kesulitan dalam 
penyelesaiannya. Sementara ia adalah orang yang 
mengaku telah beragama. Melalui AKI yang dimulai 
dari tuntun doa (pewarisan) dan penghayatan atas 
amanat, mereka yang bermasalah ini menemukan 
jawaban baik secara material maupun spiritual. 

Secara spiritual yakni hadirnya ketenangan 
batin, yang dalam perspektif James (2015: 50), boleh 
jadi merupakan wujud pengalaman keagamaan 
yang sifatnya personal karena berada dalam wilayah 
psikologis. Sementara itu secara material, mereka 
yang sebelumnya memiliki masalah kehidupan 
baik dalam bentuk perusahaan atau pertanian yang 
semula diambang kebangkrutan, dengan menjadi 
anggota AKI dan mengamalkan ajaran AKI seolah 
memiliki jawaban riil atas permasalahannya tersebut 
(wawancara dengan Cecep 24/02/2016). Menurut 
tuturan Cecep, ketika isu AKI dianggap sesat 
mulai mengemuka, beberapa anggota kelompok 
bersikukuh bertahan dalam keyakinannya dengan 
AKI, bahkan berpendapat andai AKI adalah ajaran 
yang menyimpang dan sesat, maka niscaya hasil 
panennya akan lebih buruk dibanding tetangga 
sawahnya. Alih-alih bangkrut hasil pertaniannya 
justru jauh lebih baik daripada sawah milik non 
anggota AKI (wawancara 24/02/2016). Fenomena 
ini tentu semakin mengukuhkan keyakinan anggota 
AKI tentang “kebenaran” ajarannya.

Memandang agama memiliki dimensi 
fungsional menurut Morris (2007: 225) merupakan 
kerangka awal dalam beragama yang primitif 
dimana agama dipandang secara pragmatis. 
Pola hubungan yang sederhana dan tidak rumit. 
Kondisi wacana pragmatisme pengikut AKI yang 
melihat pola benar dan salah dari keberfungsian 
agama senada dengan temuan Bamualim yang 
meneliti Aliran Kebatinan Perjalanan (AKP). Salah 
satu poin yang terekam adalah banyak di antara 



Eksistensi Amanat Keagungan Ilahi (AKI) Perspektif Fungsionalisme Durkheim - Jamaluddin  |237

mereka yang sebelumnya mengaku agama Islam 
kemudian konversi agama karena melihat adanya 
ketidakkonsistenan dalam pemuka agama, secara 
lebih jauh antara ajaran dengan penganut ajaran. 
Berbeda dengan yang disaksikan dalam AKP yang 
dipandang memiliki konsistensi yang baik dalam 
ajaran dengan penganutnya (Bamualim, 2015: 51).

Seperti halnya keyakinan lain, ketika ia 
menjadi semakin besar dan pengikutnya semakin 
banyak terdiri dari lintas wilayah dan etnis maka 
memerlukan semacam code of concuct bagi 
kelompok. Dalam hal ini protap AKI menjadi 
wujud praksis atas amanat yang disampaikan M. 
Syamsoe. Protap disusun kemudian jauh setelah 
amanat disampaikan. Hal serupa terjadi dalam 
AKP. Pokok ajaran AKP baru disusun kemudian 
setelah ada permintaan dari Kejaksaan untuk 
dapat menjelaskan bagaimana sesungguhnya 
AKP (Rozak, 2005: 178179). Munculnya protap 
merupakan respon atas perubahan kondisi AKI. 
Protap pada ahirnya menjadi guide line bagi para 
anggota dan calon anggota untuk dapat memahami 
bagaimana AKI dijalankan. Tentu, sebagai sebuah 
kelompok keberadaan protap menjadi penting. 
Karena ia menjadi pengikat bagi anggotanya dan 
menunjukkan posisi masing-masing dalam AKI. 
Hal-hal yang dibangun dalam protap banyak yang 
merupakan aktifitas profan. Namun ia meningkat 
statusnya menjadi sakral ketika berkaitan dengan 
ajaran (Dhavamony, 1995: 88-89). Dalam telaahan 
ini, semua tahapan dalam protap AKI dapat 
dijelaskan. Mandi dan kholwat baik kholwat guha 
maupun kholwat perjalanan yang semula aktifitas 
biasa namun karena dihubungkan dengan dimensi 
ajaran maka naik statusnya menjadi ritual yang 
sakral.

Dalam perspektif gerakan, wahyu-wahyu 
yang diterima M. Syamsoe sebagai tokoh pendiri 
sekaligus guru moral, menjadi pendorong bagi 
penciptaan keseimbangan sosial dalam perspektif 
AKI. Beberapa orang kemudian mengikuti 
pikiran-pikiran dari seorang guru moral, yang 
telah mengklaim diri telah memperoleh wahyu 
tersebut. Sebagai tindakan sosial sang guru moral 
yang demikian, agama-agama dari asalnya muncul, 
kemudian mampu menyingkirkan ajaran-ajaran 
sebelumnya. Atau paling tidak, ajaran-ajaran itu 
mampu menjadi wacana tanding dalam sebuah 
komunitas dan menyeimbangkan hegemoni. 
Dengan mempertimbangkan konteks sosial sebagai 
salah satu unsur dalam membedah asal-usul agama, 
maka terlihat jelas bahwa agama-agama besar yang 

ada sampai hari ini juga sekte-sekte keagamaan 
yang lahir belakangan, muncul untuk merespon 
ketimpangan-ketimpangan yang terdapat sejarah 
pergulatan manusia sebagai pengklaim kebenaran 
(Ridwan, 2003: 47-49).

PENUTUP
AKI menjadi komunitas dengan sebuah ajaran 

yang bersumber dari ”wahyu” yang diterima M. 
Syamsoe. Keanggotaan dimulai dari tradisi tuntun 
doa atau pewarisan yang menjadi kunci pembuka 
pintu kesejatian diri. Hadirnya para pengikut 
merupakan wujud dari keberfungsian ajaran 
yang dianggap mampu menjawab problematika 
kehidupan mereka baik bersifat spritual maupun 
material. Fenomena AKI mengukuhkan bahwa 
sejatinya manusia memang memiliki dimensi 
spiritual yang akan terus bergejolak untuk 
menemukan ”kebenaran”. Dalam kaitannya dengan 
perspektif teori fungsionalisme Durkheim, tampak 
bahwa komunitas AKI menjadi representasi 
masyaraka mekanis dimana aktifitas ritual yang 
dilakukan baik mulai dari pewarisan maupun ritual 
lainnya semakin meneguhkan komitmen anggota. 
Dan ini relevan dengan tesis bahwa semakin kolektif 
ritual dilakukan dan semakin fungsional dengan 
realitas maka para anggota akan semakin solid. Hal 
ini berarti meneguhkan eksistensi mereka dalam 
bentangan masyarakat beragama lainnya.

UCAPAN TERIMAKASIH
Penyusun mengucapkan banyak terimakasih 

kepada pihak-pihak yang telah membantu selesainya 
studi ini. Terutama kepada informan selaku 
narasumber yang berkenan untuk diwawancarai 
dan diobservasi untuk kelengkapan bahan analisis 
atas studi ini. Terimakasih juga kepada pengelola 
Jurnal Al-Qalam yang telah memberikan saran-
saran konstruktifnya serta memasilitasi penerbitan 
hasil studi ini.

DAFTAR PUSTAKA
Asary, M. Yusuf. 2009. ‘Transformasi Aliran dan Faham 

Keagamaan: Kasus Amanat Keagungan Ilahi 
Kurnia Wahyu di Majlis Zikir dan Shalawatan” 
Jurnal Multikultural dan Multireligius.Vol. 
VIII Tahun 2009 Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama.

Bamualim dalam Mille, Julian dan Dede Syarif. 2015. 
Islam dan Regionalisme. Jakarta: Pustakajaya.

Bruinessen, Martin van. 1992. ”Gerakan Sempalan di 
Kalangan Umat Islam Indonesia: Latar Belakang 
Sosial Budaya” dalam Jurnal Ulumul Qur’an. Vol.
III No.1, 1992.



238 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016

Dhavamony, Mariasusai. 1995. Fenomenologi Agama, 
Terj. Kelompok Studi Agama Driyakara. 
Yogyakarta, Kanisius.

Dokumen Lembaran Amanat M. Syamsoe.
Durkheim, Emile. 1995. The Elementary Forms of the 

Religious Life. New York: The Free Press.
Gatra. AKI bukan Yaskum. Nomor 13, Kamis, 5 Februari 

2009.
Hidayat, Komaruddin, Nafis, dan Muhammad Wahyuni. 

1995. Agama Masa Depan Perspektif Filsafat 
Perenial. Jakarta: Paramadina, Cet. I.

James, E.O. 1964. History of Religion. London: English 
University.

James, Wiliam. 2015. The Varieties Religious Experience, 
Pengalaman-Pengalaman Religious. Yogyakarta: 
Ircisod.

Ma’mun. 2013. “Ajaran Aliran Amanat Kegungan Ilahi 
di Provinsi Sumatera Selatan” dalam Fenomena 
Aliran Keagamaan dan Perubahan Sosial. Jakarta: 
Balai Litbang Agama.

Morris, Brian. 2007. Antropologi Agama. Yogyakarta: AK 
Group.

Mulyana, Deddy. 2006. Metodologi Penelitian Kualitatif 
Paradigma Baru Ilmu Komunikasi dan Ilmu Sosial 
Lainnya. Bandung: Rosdakarya.

Nugraha, Firman. 2013. Tinjauan Islam Tentang Konsep 
Wahyu dan Pewarisan Amanat Keagungan Ilahi, 
http://www.website bdkbandung.kemenag.go.id./
journal/2013

Nurhamidah, Enda. 2010. Amanat Keagungan Ilahi 
di Garut. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 
Keagamaan.

Protap AKI yang disusun oleh Firman 40 (AKI Andreas) 
di Jakarta.

Ridwan, Nur Khalik. 2003. Detik-Detik Pembongkaran 
Agama: Mempopulerkan Agama Kebajikan, 
Menggegas Pluralisme-Pembebasan. Yogyakarta: 
Ar-Ruzz Book Gallery.

Rozak, Abdul. 2005. Teologi Kebatinan Sunda. Bandung: 
Kiblat.

Sugiyono. 2009. Metode Penelitian Kuantitatif dan R&D. 
Bandung: Alpabeta.

Syari’ati, Ali. 2000. Agama versus Agama, Terj. Afif 
Muhammad dan Abdul syukur. Jakarta: Pustaka 
Hidayah.


