EKSISTENSI AMANAT KEAGUNGAN ILAHI (AKI)
PERSPEKTIF FUNGSIONALISME DURKHEIM

THE EXISTENCE OF GOD SUPREME (GSA):
THE PERSFECTIVE OF DURKEIM FUNGSIONALISM

Firman Nugraha
Balai Diklat Kegamaan Bandung
J1. Soekarno Hatta No.716, Babakan Penghulu, Cinambo,
Kota Bandung, Jawa Barat 40294

Email: phiemanbdg@gmail.com

Naskah diterima tanggal 4 Agustus 2016. Naskah direvisi tanggal 30 September 2016. Naskah disetujui tanggal 9 November 2016.

Abstrak

Tujuan penulisan artikel ini untuk mendeskripsikan fenomena kelompok Amanat Keagungan Ilahi
yang menyangkut keberfungsian ajaran, makna dan kolektifitas sosial para penganutnya. Data-data
dan informasi diperoleh dari dokumen hasil kajian terdahulu dan hasil wawancara dengan partisipan
yang merupakan anggota AKI, maupun copy transkrip ajaran yang berlaku di lingkungan AKI. Analisis
menggunakan perspektif fungsionalisme Durkheim yang menyatakan keyakinan beragama tidak
hanya berkenaan dengan dimensi sakral yang bersifat personal melainkan juga kekolektifan. Hasil
analisis menunjukkan bahwa ikatan primordial yang kuat atas kelompok oleh penganutnya didorong
bukan hanya karena adanya motivasi sipiritual yang ditawarkan dalam ajaran AKI, melainkan juga
adanya dukungan intimasi sosial yang kuat antar anggota sehingga mereka merasakan kenyamanan
dan kebermaknaan dalam AKI. Kondisi ini meneguhkan konsep Durkheim bahwa keyakinan yang
fungsional cenderung bertahan dan dipertahankan pemeluknya.

Kata kunci: Agama, kolektifitas sosial, masyarakat, sistem.

Abstract

The purpose of writing this article is to describe the phenomenon of group Amanat Keagungan Ilahi
(AKI) concerning the functioning of the doctrine, meaning and social collectivity adherents. The data and
information obtained from the documents the results of previous studies as well as a copy of the transcript
doctrine prevailing in the AKL. And interviews with participants who are members of AKI. Analysis using
the perspective of functionalism Durkheim that stating the religious beliefs not only with respect to the
sacred dimension that are personal but also collectivity. The analysis showed that the primordial strong
bond over the group by its adherents are encouraged not only because of the motivation sipiritual offered
in AKI teachings, but also the support of a strong social intimacy between members so that they feel the
comfort and meaningfulness in AKIL This condition confirms Durkheim concepts that functional beliefs
tend to survive and maintain its adherents.

Keywords: Religion, social collectivity, society, system

PENDAHULUAN

auh sebelum hadirnya agama-agama besar saat
ini, manusia telah berupaya untuk menemukan
suatu  hubungan khusus antara dirinya
engan Sesuatu Yang Luar Biasa dan berinteraksi
denganNya. Menurut E.O James (1964:1) hal ini
merupakan konsekuensi dimensi spiritual yang ada
dalam diri manusia. Kesadaran religius ini menurut
Komarudin Hidayat (1995: 36) memang menjadi

potensi primordial manusia termasuk manusia
paling primitif sekalipun. Pergulatan manusia dari
yang primitif sampai modern dalam mencari agama
tampaknya tidak bertepuk sebelah tangan. Tuhan
turun tangan memberikan sinyal melalui para nabi
dan orang-orang suci mengenai keberadaanNya.
Upaya ini sebagai jawaban Tuhan atas kegelisahan
manusia dan membimbing manusia menuju ke
arah yang “diinginkan” oleh Tuhan dan membawa
manusia dalam kehidupan yang paripurna baik

Eksistensi Amanat Keagungan Ilahi (AKI) Perspektif Fungsionalisme Durkheim - Jamaluddin |229



secara duniawi-ukhrawi maupun mental-psikologis
dan fisik-indrawi (Syariati, 2000: 36).

Pergulatan manusia dengan agama sampai
hari ini tidak selesai pada titik kepuasan dengan
adanya agama-agama mainstream (Bruinessen,
1992: 16-27) Di balik itu tetap saja manusia mencari
bentuk-bentuk lain dan semangat lain baik yang
masih memiliki ciri dari agama yang mereka anut
sebelumnya atau melakukan konversi agama.
(James, 2015, 193-256 ) Tindakan konversi agama
sesungguhnya bagi agama yang ditinggalkannya
menjadi suatu bentuk pelanggaran, pun demikian
dengan adanya kreasi lain dari garis mainstream
dalam agama yang telah dianutnya. Konsep ini sering
disebutkan dengan sekte, atau deviasi dari agama
mainstream. Meski masih menunjukkan ciri umum
dari agama mainstream yang dianutnya namun
berpotensi melahirkan ketegangan horizontal.
Karena agama pada ahirnya berbicara mengenai
pengikatan pemeluknya melalui serangkaian ritual
yang berdampak pahala dan dosa.

Atas fenomena lahirnya deviasi atau konversi
ini yang dalam konteks ke- Indonesiaan mengalami
dua periode rezim dengan kendali yang berbeda
atas “agama’ berimplikasi pada respon masyarakat
agama itu sendiri dalam mengidentifikasi diri
sebagai bagian dari kelompok tertentu. Orde
baru dengan «ciri khasnya stabilitas nasional
dan kendali ketat dari pemerintah untuk setiap
tindakan penduduk termasuk dalam berkeyakinan
dan beragama tampak telah “sukses” untuk
mengidentifikasi keberagamaan penduduknya pada
dua besaran, beragama formal dan berkeyakinan
(Rozak, 2005: 147). Hal berbeda terjadi di era
reformasi, sebagai imbas dari euphoria demokrasi
pihak-pihak yang sebelumnya “tersembunyi” dalam
bayang-bayang kelompok mainstream baik agama
maupun keyakinan kebatinan, mereka mengemuka
menuntut pengakuan atas eksistensinya. Maka,
secara sepintas terkesan era ini membuka pintu
deviasi dalam beragama dan berkeyakinan secara
terbuka (Laporan Balai Litbang Keagamaan Jakarta,
Tahun 2013).

Salah satu yang menarik untuk dikaji adalah
kelompok Amanat Keagungan Ilahi. Kelompok ini
sudah ada sejak orde baru masih berkuasa, dan
sampai hari ini masih eksis meskipun mendapat
resiko tertentu. Seperti dilaporkan hasil penelitian
BalaiLitbang Agama(2013) merekayang menjadianti
mainstream akan mendapat stigma sesat. Beberapa
penelitian terdahulu juga cenderung menunjukan
kelompok ini sebagai ajaran yang cenderung sesat

dengan parameter teologis (Nugraha, 2013. Website
bdkbandung.kemenag.go.id./journal/2013). Karena
bentuk umumnya masih menunjukkan ciri agama
Islam, maka parameter yang digunakan oleh kajian-
kajian awal adalah fatwa MUI dan parameter ajaran
Islam (Ma'mun, 2013: 125-149). Namun demikian
dalam penelitian lain, Asary misalnya menunjukkan
bahwa kelompok ini telah terpecah dan diantara
mereka ada yang tidak digolongkan sesat (Asy’ary,
2009).

Kajian sederhana ini tidak dalam kapasitas
untuk menunjukkan sisi sesat atau tidak sesatnya
kelompok ini, namun dalam upaya untuk
menemukan jawaban atas pertanyaan masalah
bagaimana konsepsi makna dan keberfungsian
agjaran AKI dalam merawat kolektifitas para
anggotanya?

Tinjauan Pustaka

Untuk mendeskripsikan secara teoritik
atas pertanyaan tersebut, maka digunakan teori
fungsionalisme Durkheim.Teoriinidipengaruhioleh
pemikiran biologis, yang menganggap masyarakat
sebagai organisme yang terdiri dari organ-organ
yang saling ketergantungan.Ketergantungan ini
terjadi sebagai konsekuensi agar organisme tersebut
tetap dapat bertahan hidup.Durkheim berpendapat
bahwa masyarakat adalah sebuah kesatuan yang di
dalamnya terdapat bagian-bagian dengan fungsi
masing-masing yang membuat sistem menjadi
seimbang. Bagian tersebut saling ketergantungan
antara satu sama lainnya dan fungsional. Sehingga
jika ada yang tidak berfungsi maka akan merusak
keseimbangan sistem.

Mengapa manusia beragama atau memerlukan
agama tampaknya menjadi pertanyaan mendasar
yang telah menarik minat banyak sarjana dan
mencoba mendeskripsikan (tentu) sesuai dengan
disiplin ilmu yang menjadi basis pemikiran mereka.
Semisal Wiliam James (2015: 14-18) sebagai filsuf
yang juga ahli di bidang psikologi menjawab
pertanyaan kecenderungan beragama sebagai
nuansa batiniah manusia yang menjadi pengalaman
religius setiap umat manusia. Dalam perspektif
ini mungkin kita berkata pada ahirnya agama itu
sangat personal, sebab sulit untuk menemukan
pengalaman religius yang sama untuk setiap
manusia. Tetapi kita juga menyaksikan adanya
kolektifitas dalam beragama. Sifat kekelompokan
ini niscaya salahsatunya ditopang oleh perasaan
atau pengalaman yang mirip dari masing-masing
anggota atau pemeluk. Menurut Durkheim (1995:

230 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016



37), hal tersebut terjadi karena pada akhirnya agama
bukan hanya persoalan tentang tuhan atau spirit,
dan untuk itu ia mendefinsikan agama sebagai
sekumpulan keyakinan dan praktek yang berkaitan
dengan sesuatu yang sakral yang menyatukan satu
komunitas tunggal.

Agama bagi Durkheim dipandang sebagai
sumber utama solidaritas sosial (1995: 395).
Ritual agama yang dilakukan secara kolektif
dapat memperkuat solidaritas. Semakin inklusif
terhadap agama tersebut, pada saat yang sama
semakin eksklusiv terhadap kelompok-kelompok
agama yang lain. Solidaritas ini menjadi solidaritas
baru yang didasarkan pada kesadaran terhadap
kondisi pluralitas yang terbentuk apabila apabila
dalam masyarakat yang telah mengalami proses
individualisasi itu telah timbul kesadaran adanya
saling ketergantungan di antara mereka dan timbul
pula rasa saling membutuhkan. Dalam konteks
AKI, ritual yang bersumber dari ajaran diduga akan
meneguhkan kolektifitas di antara anggota mereka.
Semakin dinilai fungsional dalam realitas doktrin,
maka semakin kuat solidaritas yang terbangun di
antara mereka.

METODE PENELITIAN

Studi ini dilakukan dengan pendekatan
kualitatif (Mulyana, 2006: ix). Informasi diperoleh
melalui wawancara pada partisipan yang ditentukan
yaitu unsur pemerintah dan pengikut yang berada
dilingkaran utama AKI. Lain dari itu juga dilakukan
pemeriksaan atas data-data pada dokumen yang
berkaitan dengan subjek studi baik data internal
maupun data eksternal dari pihak-pihak yang
berhubungan dengan subjek studi seperti laporan
penelitian terdahulu, seperti Lembaran Amanat M.
Syamsoe; Protap AKI yang disusun oleh Firman
40 (AKI Andreas) di Jakarta; transkrip rekaman
wawancara dan rekaman ceramah Mas Min tokoh
AKI dari Bandung saat haul M. Syamsoe serta surat-
surat resmi dari Kejaksaan, MUT tentang AKI. Data
dan informasi tersebut dianalisis dengan tahapan,
reduksi, kategorisasi, penafsiran, verifikasi dan
penyimpulan (Sugiyono, 2009)

PEMBAHASAN
Amanat Keagungan Ilahi: Deskripsi dan Analisis
Sekilas Sejarah AKI dan Perkembangannya
Amanat Keagungan Ilahi selanjutnya disingkat
AKI merupakan nama bagi ajaran sekaligus
kelompok bagi pengikut ajaran ini. AKI dikenalkan
mulai tahun 1969 oleh tokoh pendirinya yaitu Rd.
Mohamad Syamsoe (Aki Syamsu) lahir di Bandung

pada tanggal 14 September 1932 dan meninggal
di Jakarta pada tanggal 7 Juni 1995. Pada tahun
1969 tersebut, M. Syamsoe mengaku mendapat
wahyu ketika dia bertapa di Banten pada malam
malam 12 Maulud atau 29 Mei 1969 (Asary, 2009;
Nurhamidah, 2010; Nugraha, 2013; dan Mamun,
2013). Atas dasar wahyu itu ia merasa terpanggil
untuk menyebarkan keyakinannya yang sekaligus
menjadi tanggung jawab moral dia sebagai insan
terpilih.

Sebagai ajaran, AKI merupakan metamorfosis
dari kegiatan lain yang bernama Aliran Kepribadian
di Jawa Barat ketika M. Syamsoe berdomisili di
Bandung. Kemudian ketika diindikasikan terjadi
pencampuran  pemahaman keagamaan dan
berpotensi menjadi ajaran dan kelompok sesat, maka
pada tahun 1979 terbit Surat Keputusan Kejaksaan
Tinggi Jawa Barat Nomor: Kep-45/K2.3/12/1979
tertanggal 4 Desember 1979 yang pada poin 9
kembali menegaskan kepada kejaksaan negeri di
wilayah Jawa Barat untuk kembali membekukan
akifitas M. Syamsoe dan pengikutnya (Mamun,
2013).

Pada tahun 1982, M. Syamsoe pindah ke
Pandeglang dan mengembangkan ajarannya
dengan nama Ajaran Takwa. Namun karena masih
dibawakan oleh tokoh yang sama dan dasar ajaran
yang sama, maka Ajaran Takwa inipun bernasib
sama dengan Aliran Kepribadian, harus berujung
pada pembekuan kegiatan atas dasar surat Kejaksaan
Negeri Serang nomor Kep-002/K.2/22-2/82
tertanggal 24 Februari 1982 (Mamun, 2013).

Padatahun 1991 M. Syamsoe mengembangkan
ajarannya di Subang dan Purwakarta dengan nama
Amanat Keagungan Ilahi. Kegiatan inipun berujung
pada pelarangan dari Kajari Subang nomor Kep-
01/K2.24/Dsk.3/5/91 tertanggal 1 Mei 1991; dan
Kajari Purwakarta dangan nomor Kep-525/K2.20.2/
Dsk.3/5/91 dan dipertegas dengan surat lanjutan
dari Kajati Jabar nomor R.538/P2.3/Dsb.1/11/1993
(Ma'mun, 2013).

Setelah M. Syamsoe meninggal dan
dimakamkan di Cangkuang, Leles, Garut. Ajaran
ini terpecah menjadi tiga besaran sesuai dengan
tokoh yang melanjutkannya. Dan menurut studi-
studi terdahulu di antara bentuk AKI pasca M.
Syamsoe ini ada yang terindikasi sesat dan ada
yang tidak sesat. Hasil penelitian Asary dari Litbang
dan Diklat Kemenag pada tahun 2009 misalnya
dalam kesimpulannya AKI yang dipimpin Kurnia
Wahyu di Bandung tidak sesat, karena kelompok
ini bertransformasi menjadi majlis zikir dan

Eksistensi Amanat Keagungan Ilahi (AKI) Perspektif Fungsionalisme Durkheim - Jamaluddin |231



tidak dan penyimpangan dari Islam secara umum
(Asary, 2009). Kesimpulan ini serupa dengan hasil
investigasi Pengawas aliran kepercayaan masyarakat
(Pakem) Kabupaten Bandung (Pikiran Rakyat, 24
Maret, 2009). Selain AKI Kurnia Wahyu juga ada
AKI Andreas atau Firman 40, dan Amir Bulganon.
Mereka bertiga merupakan murid M. Syamsoe yang
melanjutkan ajaran dengan versi masing-masing.
Bulganon bergabung dengan Syamsoe sejak 1975,
sedangkan Kurnia Wahyu bergabung pada 1979.
Selain Kurnia, AKI juga dikembangkan di Jakarta
oleh Andreas. Nama terakhir ini adalah pengikut
Syamsoe yang belakangan bergabung, pada 1986
(GatraNomor 13 Kamis, 5 Februari 2009). Bulganon,
setelah M. Syamsoe meninggal, ia mendirikan
Yayasan Kharisma Usada Mustika (Yaskum) yang
bergerak di bidang sosial kemasyarakatan, hukum,
pendidikan formal dan informal, kesehatan/
pengobatan, dan pembinaan mental (Gatra Nomor
13 Kamis, 5 Februari 2009; website Yaskum). Di
antara tiga kelompok AKI ini, AKI Andreas dinilai
sesat oleh Pakem dan MUI sehingga Andreas harus
berurusan dengan meja hijau atas pasal penistaan
agama.

Di Leles Garut, AKI berkembang seiring
dengan dimakamkannya M. Syamsoe di sana.
Sebelumnya menurut Ibu Andi (Wawancara, 24/2/
2016) pada tahun 1993 mereka membeli tanah
di sekitar Cangkuang dan 1994 mulai dibangun,
kini menjadi pusat kunjungan para murid M.
Syamsoe serta pengikut generasi berikutnya.
Dimana setiap tanggal 24 selalu ada kumpulan
bersama sebagai ajang silaturahmi di antara mereka
(Wawancara, 24/2/2016).Sebagai pusat dalam
pusaran perkembangan ajaran, AKI di Leles tentu
harus mengakomodir seluruh murid M. Syamsoe.
Maka menjadi banyak warna dalam AKI di Leles,
namun semuanya terikat oleh kesatuan ikrar dalam
pewarisan yang menjadi pintu peneguhan batin
sesama anggota. Lain dari itu, pada prinsipnya
mereka mengamalkan amanat dari M. Syamsoe
yang bersumber dari wahyu yang diterimanya ketika
bertapa itu (Nurhamidah, 2010).

Selain di Jawa Barat dan Jakarta, Aki juga
ditemukan di Sumatera Selatan. Dalam penelitian
Ma'mun terungkap bahwa AKI di Sumatra Selatan
dipimpin oleh Mahidin yang mendapat ajaran
ini ketika ia berada di Bandung (Mamun, 2013:
137-138). AKI di Sumatera Selatan berpusat di
Palembang dan Mahidin memiliki pengikut sekitar
200 orang yang dibantu oleh imam lainnya yaitu
Slamet, Aris, Mulyadi dan Ivan. Dalam penelitian

Mamun, AKI di Sumatera Selatan ini digolongkan
sesat karena beberapa pokok ajarannya dinilai
menyimpang dari ajaran Islam.

Pokok Ajaran dan Makna

Pokok ajaran Aki bersumber kepada amanat
M. Syamsoe yang dihayati sebagai wahyu yang
diterimanya (Nugraha, 2013). Amanat (Transkrip
copy amanat dalam Protap AKI) Antara lain:

Assalamualaikum wr.wb.

Bismillahi  tawakaltu  illAlloh,  lahaola
walaquwata illa billahi aliyul adzim, asyhadu
ala illaha illAlloh, wa asyhadu anna muhammad
rasululloh, demi Alloh rasululloh, wAllohi Alloh hu
akbar lillahi taala: holikul insyanu abduhu .... sirotol
mustakim.

Sabenerna anjeun palsu micinta ka kami
[Alloh] sabenerna anjeun asal timana?leung rek
kamana? Geura tingali ku anjeun: bumi, langit,
bulan, bentang, matahari jeung sakabeh pangeusina
alam dunya eta kami [Alloh] anu ngajadikeun!

Dengekeun amanat-amanat kami [Alloh]
pikeun aranjeun, kami [Alloh] sengaja anjeun ku
kami [Alloh] dirobahkeun hate anjeun, tina kagelapan
pikeun anjeun kudu ngarti kana kakuasaan kami
[Alloh]

Sebarkeun kanikmatan ti kami [Alloh] anu
kuanjeun geus karasa, pikeun ka sasama machluk
anjeun, bukakeun hatena tina kagelapanana, yen
kami [Alloh] anu berkuasa di dunya teh.

Dosalah anjeun lamun ngoretkeun kana
kanikmatan ti kami [Alloh] pikeun ka sasama
machlukna.

Sabenerna kami [Alloh] nyaksi tina sakabeh
achlak kalakuan anjeun, tina dosa jeung salah ...ulah
boga rasa buni tina kasalahan jeung dosa buni soteh
ti sasama machlukna, sagede beungeut hate anjeun
cumarita, kami geus ngarti, kami leuwih nyaho ti
anjeun!

Allohuakbar (aslinya dalam tulisan arab)

Bismillahirrohmannirrohiem,

Assalamualaikum wr. Wb.

Upami enya machluk tos ngaku ka gustina
...[tidak jelas] gusti eta: maha ninggali, maha nguping
kana sakabeh kalakuan machlukna, yakin palsuna
eta pangakuan teh.

Upami enya rasa dirina geus bisa, geus karasa
yen dirina disaksian ku gustina; pinasti eta machluk
moal bisa berbuat sawenang-wenang, singhoreng
machluk teh paralsu tina pangakuannana ka gustina.

Lamun enya mah karasa: disaksi, ditingali
...[tidak jelas] buni tina dosa jeung kasalahanna,

232 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016



...[tidak jelas] sasama machluk: gusti maha ningali,
gusti ...[tidak jelas] nguping, ngan sa ukur karek
bisa ngu...[tidak jelas] horeng simana horeng ngaku
bener dirina teu dikoreksi kajero mah hatena teh,
kalakuannana teh, pinuh ku kotoran hatena, pinuh
ku dosa jeung kasalahan tina kalakuannana.

Cobi hayati dilebetkeun kana manah anu suci
sangkan urang jadi abdi Alloh anu sampurna.

Amien ya robbal alamien.

“..Sakumaha ayat-ayat suci al Quran kasebat
diluhur, sumangga urang kaitkeun kana naon
anu ku urang parantos nyata; karaba sareng
karasa, tur anu sanes wartos tisasamana, nyaeta
anu ngalangkungan petunjuk Amanat Kesucian
Hllahi’ [A.K.L], anu awal kacarioskeun nyaeta
anu ngalangkungan salahsawios hiji _jalma
lalaki, sakalipun nyaeta anu bersangkutan
nyaeta sarirana aki, bakal moal ngangkenna,
diantawisna salahsawios ayat/dawuhan gusti
Alloh anu katampi ngalangkungan sesepuh

utami AKI, diantawisna :

1. Geura dengeukeun ku diri maneh, yen kami
[Alloh] ngahaja ngarobahkeun rasa hate/diri
maneh, pikeun maneh ngarti ka kami [Alloh].

2. Saha maneh anu sabenerna? Jeung saha kami
[Alloh] anu sabenerna?

3. Jeungasal timana diri maneh? Jeung rek kamana
diri maneh?

4. Prak geura tuturkeun rasa kami [Alloh] di diri
maneh, lamun diri maneh hayang aya dina ridho
kami [Alloh].

5. Jeung kami mere beja ka maneh, sing saha
anu satia kami [Alloh], niscaya maneh bakal
meunang kasenangan dunya /acherat.

6. leu jangji kami [Alloh] ka maraneh, jeung maneh
cukup nurut kana kahayang kami [Alloh].

7. Pikeun maneh cukup moal ngarti, kana naon
anu dipiharep ku kami [Alloh].

8. Eta urusan kami [Alloh], jeung kami leuwih
nyaho ti maneh.

9. Oge sabalikna, lamun maneh palsu jeung bohong
ka kami [Alloh] berarti maneh ngundang
kamiskinan dina urusan hirup maraneh di dunya
jeung acheratna.

10. Geura tuturkeun rasa kami [Alloh] di diri maneh,
sangkan maneh wawuh jeung kami [Alloh] jeung
rasulna.....?

11. Dimana maneh geus wawuh jeung kami [Alloh]
katut rasulna, geura prak syukuran ka kami
jeung rasulnall!

12. Nyatana maneh mawa hirup ti kami [Alloh], anu

kudu balik deui ka kami [Alloh].

13. Hirupna kami lain hirupna maneh, kade urah
arek linglung pangakuan!

14. Komo eta hirup ti kami, rek wani-wani diruksak
ku diri maneh, nu engke akibatna siksa hirupna,
anu moal bisa ditulungan kusasamana.

15. Pek ku diri maneh geura palikiran, meungpeung
kami [Alloh] mere beja ka diri maneh.

16. Di mana kami [Alloh] can nutup pikeun umat-
umatna anu embung ngadenge beja ti kami
[Alloh]; sumun bukmun umyun pahum layar
jiun.

Kun fayak kun.

Berdasar amanat ini Andreas Firman 40
menyusun sebuah protap (Copy protap AKI)
mengenai implementasi ajaran yang dimulai dengan:

Kun fayak kun

Allah berfirman

Dengarkanlah olehmu! Aku sengaja
Aku obahkan

Rasa hatimu

Untuk dirimu mengerti

Siapa Aku? Siapa dirimu

Akulah yang berkuasa

Di dunia ini Lailaha Ilallahallohuakbar
[dalam tulisan arab]

Akulah yang menjadikan seluruh
Alam semesta berikut isi-isinya

Dan makhluk-makhluknya.
[dalam tulisan arab]

Allohuakbar

Maka bersyukurlah dirimu kepada diri-Ku
Dan sampaikanlah kekuasaan-Ku
Dan nikmat-Ku yang dirimu telah

Menerimanya Allohuakbar [dalam tulisan
arab] SELAMATKANLAH  SESAMA
UMATMU DI DUNIA

Eksistensi Amanat Keagungan Ilahi (AKI) Perspektif Fungsionalisme Durkheim - Jamaluddin |233



Yang masih kegelapan hatinya, diatas

Kekuasaan-Ku Lailahailalloh  Allohuakbar
[dalam tulisan arab]

SALAMUN QAOLAMMIRROBBI ROHIM
Jakarta, Tgl 04 Mei 1989

Lailahailalloh Allohuakbar [dalam tulisan
arab]

AKI

Protap ini juga merinci tahapan untuk
mengikuti ajaran AKI (disalin dari protap AKI)
sebagai berikut:

1. Penyampaian sinar kuasa ilahi dalam bentuk
tuntun doa atau pewarisan

Mandi taubat dengan lafaz

Puasa

Bersyukur dengan menyembelih kambing
Kholwat Guha

Kholwat Jalan

Penghayatan

Peringatan Hari-Hari besar AKI.

PN WD

Dalam kelompok ini pewarisan merupakan
bagian dari ritual yang harus dilakukan bagi
seseorang yang merasa terpanggil dengan panggilan
tuhan sebagaimana telah dijelaskan terdahulu.
Dalam pasal 14 protap AKI, disebutkan bahwa
pewarisan sebagai proses upacara dalam rangka
penyampaian sinar kasih kuasa Tuhan atau Nur
Ilahi kepada seseorang. Selanjutnya dijelaskan
bahwa seseorang yang berhak untuk menyampaikan
pewarisan harus berstatus imam baik tingkat
Turjaun, Nulkarim atau Firman. Imam Turjaun
adalah tingkatan kedua kedudukannya dalam
stratifikasi keanggotaan AKI. Selanjutnya adalah
nulkarim dan paling tinggi disebut firman. Adapun
yang boleh menerima pewarisan disyaratkan
minimal serendah-rendahnya berusia 10 tahun
(Nugraha, 2013).

Pewarisan ini dilakukan dengan
memperhatikan gender, namun juga dijelaskan
jika dalam darurat boleh laki-laki diwarisi
oleh perempuan. Sementara dalam prosesi ini
hendaknya ada saksi apalagi jika mewarisi yang
bukan muhrimnya. Selain itu, dalam prosesi juga
ada tatacara yang harus dilakukan serta bacaan
khusus. Namun demikian, uniknya pewarisan ini
dapat dilakukan oleh orang dengan beragama apa

saja. Dalam protap dijelaskan empat jenis bacaan
sumpah pewarisan, pertama oleh orang Islam,
kedua oleh orang Kristen, Katolik dan orang yang
tidak beragama formal namun meyakini adanya
Tuhan.

Bacaan pewarisan cara agama Islam adalah:
Takbir 3x; taawudz; tasmiah; syahadat; shalawat
(Allohuma sholli ala sayidina muhammad waalla
sholli alla sayidina muhammad); demi Alloh,
Rosululloh, wallahi, allah hu akbar 3 x; lillahi taala.
Laa hawla walaa quwwata illa billahil aliyyil aziem;
ya Allohu, ya Allohu, ya Allohu (secukupnya) allah
hu akbar 3 x.

Adapun bagi seseorang yang hanya mengakui
adanya tuhan namun tidak beragama secara formal
adalah: Ya Tuhan Yang Maha Kuasa; Ya Tuhan
Yang Maha Adil; Ya Tuhan Yang Maha Pengasih;
Ya Tuhan Yang Maha Penyayang; Ya Tuhan Yang
Maha Pelindung; Ya Tuhan Yang Maha Penyelamat.
Selanjutnya berjanji “akan setia bakti kepada-Mu
Ya Tuhan; seumur hidupku. Bilamana ternyata
saya mengingkari janji saya, demi Tuhan saya siap
menerima hukumnya. Ya Tuhan,.” secukupnya,
diakhiri dengan Tuhan Maha Besar 3x.

Dalam kumpulan amanat dari pendiri
kelompok ini tidak ada yang menggambarkan
bentuk ritual yang harus dilakukan anggotanya.
Namun dalam protap disusun berbagai kewajiban
yang harus dilakukan anggota kelompok, seperti
tugas mandi ungkapan syukur, puasa dan khalwat.
Mandi dalam kelompok ini menjadi kewajiban
pertama setelah menerima pewarisan. Mandi ini
merupakan bagian dari proses pertaubatan baik
secara lahir maupun batin. Dalam prosesi mandi
tersebut dilakukan oleh orang setingkat imam baik
Turjaun maupun Nulkarim kepada anggotanya.

Puasa dalam kelompok AKI dibagi menjadi
beberapa jenis, puasa tetapi makan nasi putih dan
minum air putih yang disebut puasa mutih. Puasa
dari sesuatu yang mengandung unsur garam. Puasa
dengan hanya makan buah-buahan saja. Puasa
dari seluruh makanan namun hanya minum saja.
Puasa dari unsur makanan yang bernyawa. Puasa
dengan hanya makan sayur dan buah-buahan.
Puasa dengan hanya makan umbi-umbian. Puasa
untuk tidak bicara. Puasa tidak bersetubuh. Puasa
tidak mandi. Puasa tidak keluar rumah dan puasa
dari unsur makanan pokok. Puasa tersebut ukuran
lamanya mulai dari 3 hari (untuk anak-anak), 7
hari untuk kaum perempuan dewasa, 9 hari standar
orang dewasa, 17, 27, 31, 45 dan 99 hari dalam tugas
tertentu.

234 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016



Syukur ditetapkan dengan memotong hewa
“kurban”. Pemotongan hewan ini, dilakukan setiap
melakukan ritual syukur seperti syukuran awal,
syukuran pribadi, syukuran masalah, syukuran
penyakit, syukuran besar, syukuran tutup tahun dan
syukuran syukur bersyukur. Bagi kelompok AKI
tidak ada pengkhususan jenis hewan bahwa harus
jantan, betinapun dijadikan alat bersyukur ketika
yang melakukannya adalah perempuan.

Di samping ritual-ritual tersebut, ada juga
yang disebut dengan kholwat, meliputi Kholwat
Guha dan Kholwat Jalan. Kholwat Guha disebutkan
hakikatnya adalah sebagai balajar berpasrah diri
secara total kepada Tuhan dengan meninggalkan
segala urusan dan kebutuhan selama 2 hari dan 2
malam mulai dari pukul 21 sampai pukul 21 malam
berikutnya. Peserta Kholwat Guha ini hanya untuk
anggota berstatus imam, dan selesai kholwat ini
dilakukan syukuran dengan memotong hewan.
Sementara ini tempat Kholwat Guha adalah Goa
Kencana di Tasikmalaya. Sementara itu kholwat
jalan nampaknya merupakan upaya napak tilas atas
perjalanan pendiri kelompok ini. Mulai dari Jakarta,
Bandung, Leles (Garut), Banjar, Majenang, Gunung
Srandil, Rajawana, Banten dan kembali ke Jakarta
(srengseng). Selama di perjalanan pelaku kholwat
dilarang untuk menginap di hotel tetapi dianjurkan
menginap di rumah-rumah insan Nulkarim, pantai,
hutan, masjid atau tempat yang dianggap keramat.

Berkenaan dengan Leles menjadi pusat
kunjungan murid murid M. Syamsoe, maka AKI di
Leles memiliki beberapa kegiatan rutin seperti:1)
Bakti Sosial diantaranya adalah pengobatan gratis
baik dilakukan secara medis maupun non medis,
pengobatan bagi pencandu narkoba, penyantunan
beasiswa, pemberian sembako; 2) penyembelihan
hewan kurban yang jumlahnya hingga mencapai
ratusan ekor Kambing dan beberapa ekor Sapi; 3)
peringatan hari-hari besar kelompok AKI yaitu
di antaranya peringatan petunjuk kesucian "Nur
Ilahi” setiap tanggal 12 Maulud; 4) Ziarah ke
Makam M. Syamsoe dan penghayatan dzikir; 4)
Tempat berkhalwat di mushallah Leles (Ibu Andi,
wawancara, 24/2/2016).

AKI dalam Perspektif

Bagaimana sebuah keyakinan berwujud dan
berkembang merupakan kuriositas dari sekian
deretanpertanyaanlainnya,termasukmaknaapayang
dibangun dari sebuah ajaran. Dalam kenyataannya,
agama-agama besar lahir, salah satunya, dari realitas
sosial yang terhampar didepannya. Dalam konteks

ini, deviasi sosial, seperti penindasan kaum lemah
oleh kaum kuat, pelecehan seksual yang disertai
kekerasan, penimbunan dan penguasaan distribusi
kekayaan-ekonomi oleh kaum borjuis, pemerahan
tenaga kerja oleh kaum berduit dan lain sebagainya
yang terjadi pada waktu itu merupakan salah satu
historical background kemunculan sekaligus respon
agama atasnya. Agama mendobrak ketimpangan-
ketimpangan tersebut dengan perlawanan yang luar
biasa. Dalam hal ini, sejarah telah mencatat, bahwa
masyarakat yang hidup sebelum agama-agama
lahir mengalami persoalan yang termasuk stadium
akut dalam realita kehidupannya. Kenyataan ini
diperparah dengan adanya justifikasi dari para tokoh
agamawan bahwa merekalah yang paling berhak
untuk menentukan baik dan benar dalam persoalan
agama dengan tujuan untuk melanggengkan
kekuasaan serta legitimasi mereka. Akibatnya,
kehidupan keagamaan pun menjadi tak menentu,
dikarenakan masing-masing agamawan memiliki
penafsiran masing-masing dalam persoalan agama.

Berkaca dari fenomena sosial di atas, agama
lahir untuk mengembalikan posisi manusia
kembali kepada ajaran sejatinya. Agama lahir
untuk memberikan tuntunan dan bimbingan
yang berkeadilan dan humanis dalam aplikasinya.
Hal ini tentunya dibarengi dengan sejumlah aksi
nyata (political will). Agama memperbaiki dan
memosisikan  tatanan  sosial-kemasyarakatan
yang telah hancur kembali kepada aspek-aspek
kemanusiannya.

Ketimpangan-ketimpangan yang diakibatkan
dari deviasi sosial di atas akan menyebabkan
kegelisahan seorang moralis yang sebenar-
benarnya. Kegelisahan dalam dirinya, lahir akibat
ia melihat realitas di sekitarnya, yang tidak sesuai
dengan nurani, nilai-nilai luhur dan moral, tentu,
dalam pandangan seorang guru moral yang suci.
Kegelisahan sang guru moral akan menghasilkan
agama, mestilah untuk melakukan perubahan
sosial, agar keseimbangan sistem sosial terjadi.
Bahwa kemudian sang guru moral mendapatkan
wahyu, atas klaim mereka sendiri yang kemudian
dibenarkan oleh para pengikutnya, adalah soal lain.
Yang ingin ditegaskan di sini, berkaitan dengan
pelacakan asul-usul agama adalah, wahyu-wahyu
itu telah menjadi justifikasi sebuah tindakan sosial
bagi sang guru moral. Bahwa wahyu itu diyakini
sebagai betul-betul datang dari Tuhan, lagi-lagi
adalah soal lain. Sebab pada kenyataannya, sang
guru moral melakukan tindakan sosial dengan
mengklaim diri sebagai nabi dan rasul. Hampir

Eksistensi Amanat Keagungan Ilahi (AKI) Perspektif Fungsionalisme Durkheim - Jamaluddin |235



tidak pernah ada, tradisi di mana para nabi dan
rasul, tidak mendakwahkan bahwa dirinya adalah
utusan Tuhan.

Dalam kasus AKI, M. Syamsoe menjadi
guru moral yang memiliki justifikasi versinya
atas wahyu yang diterima untuk membenahi
kondisi umat manusia. Lain dari itu seperti yang
dituturkan Ibu Andi (wawancara, 24/02/2016), AKI
saat ini lebih merupakan jalan seseorang untuk
menemukan kesejatian dirinya. Menurutnya, AKI
bukanlah lembaga keagamaan yang bertujuan
untuk memperdalam ilmu agama [Islam] bukan
pesantren, atau lainnya, melainkan sebuah ajaran
yang bersumber dari amanat M. Syamsoe yang
bertujuan untuk memperteguh dimensi batin agar
semakin tahu dan menyadari siapa dirinya (saksi
diri). Ajaran ini terbuka untuk dilakukan oleh
siapapun. Maka sebagai sebuah ajaran yang terbuka,
AKI boleh dimasuki oleh siapapun tanpa terbatasi
oleh etnis, agama maupun identitas lainnya. Seperti
yang terlihat dalam perkembangan murid-murid
AKI saat ini yang ada dalam tiga besaran yakni
Majlis Zikir (Islam) Yaskum Bulganon (Islam)
dan Andreas (Katolik) terlihat bahwa AKI tidak
menjadi monopoli salahsatu pemeluk agama
formal di Indonesia. Lain dari itu seperti tampak
dalam pewarisan yang mengakomodir keragaman
keyakinan.

Kondisi akomodatif ini bagi pihak tertentu
seperti MUI dan Pakem melahirkan keputusan
bahwa ada potensi kesesatan di dalamnya. Namun
demikian dalam perspektif antropologi benar dan
salah sebuah agama tidaklah menjadi sesuatu yang
dihiraukan, seperti kesimpulan Durkheim yang
dikutip Morris (2007: 138) bahwa “realitasnya
tidak ada agama yang salah. Semua agama
memiliki kebenaran dalam modelnya masing-
masing, sekalipun dengan cara yang berbeda-beda,
semuanya menjawab kondisi eksistensi manusia
yang sudah ada” Konsep saksi diri yang ditawarkan
AKI sebagai jalan untuk menemukan hakikat yang
dimulai dari diri sendiri memenuhi pendapat
Durkheim di atas. Pewarisan atau tuntun doa
yang dilanjutkan dengan amalan zikir tertentu—
yang bagi pemeluk Islam dengan melapalkan lafaz
Ya Allohu, memiliki kemiripan dengan gerakan
tarekat. Meskipun seperti pernyataan Ibu Andi
bahwa AKI bukanlah gerakan agama maka menepis
AKI sebagai sebuah tarekat. Pewarisan atau tuntun
doa lebih merupakan upaya seperti pintu pertama
dalam penerimaan keanggotaan atau murid baru
dalam kelompok apapun.

Sebagai ajaran yang memiliki tujuan untuk
“memperbaiki” kondisi masyarakat, AKI bukanlah
pihak baru. Agama atau keyakinan lain yang sudah
berkembang di Indonesia pada prinsipnya dalam
tataran ini memiliki tujuan serupa. Namun ketika
AKI lahir dan memiliki pengikut yang tertarik
dengan ajaran M. Syamsoe kembali menegaskan
tesis terjadinya deviasi atau paham dan aliran
sempalan merupakan bentuk protes dari status
quo yang telah menjadi hegemoni elit agama atau
bahkan agama itu sendiri yang mainstream. Dalam
wawancaradengan Ibu Andi (wawancara, 24/2/2016)
terungkap bahwa banyak di antara pengikut adalah
mereka yang sebelumnya memiliki persoalan dalam
kehidupan, dan mengaku memiliki kesulitan dalam
penyelesaiannya. Sementara ia adalah orang yang
mengaku telah beragama. Melalui AKI yang dimulai
dari tuntun doa (pewarisan) dan penghayatan atas
amanat, mereka yang bermasalah ini menemukan
jawaban baik secara material maupun spiritual.

Secara spiritual yakni hadirnya ketenangan
batin, yang dalam perspektif James (2015: 50), boleh
jadi merupakan wujud pengalaman keagamaan
yang sifatnya personal karena berada dalam wilayah
psikologis. Sementara itu secara material, mereka
yang sebelumnya memiliki masalah kehidupan
baik dalam bentuk perusahaan atau pertanian yang
semula diambang kebangkrutan, dengan menjadi
anggota AKI dan mengamalkan ajaran AKI seolah
memiliki jawaban riil atas permasalahannya tersebut
(wawancara dengan Cecep 24/02/2016). Menurut
tuturan Cecep, ketika isu AKI dianggap sesat
mulai mengemuka, beberapa anggota kelompok
bersikukuh bertahan dalam keyakinannya dengan
AKI, bahkan berpendapat andai AKI adalah ajaran
yang menyimpang dan sesat, maka niscaya hasil
panennya akan lebih buruk dibanding tetangga
sawahnya. Alih-alih bangkrut hasil pertaniannya
justru jauh lebih baik daripada sawah milik non
anggota AKI (wawancara 24/02/2016). Fenomena
ini tentu semakin mengukuhkan keyakinan anggota
AKI tentang “kebenaran” ajarannya.

Memandang agama memiliki dimensi
fungsional menurut Morris (2007: 225) merupakan
kerangka awal dalam beragama yang primitif
dimana agama dipandang secara pragmatis.
Pola hubungan yang sederhana dan tidak rumit.
Kondisi wacana pragmatisme pengikut AKI yang
melihat pola benar dan salah dari keberfungsian
agama senada dengan temuan Bamualim yang
meneliti Aliran Kebatinan Perjalanan (AKP). Salah
satu poin yang terekam adalah banyak di antara

236 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016



mereka yang sebelumnya mengaku agama Islam
kemudian konversi agama karena melihat adanya
ketidakkonsistenan dalam pemuka agama, secara
lebih jauh antara ajaran dengan penganut ajaran.
Berbeda dengan yang disaksikan dalam AKP yang
dipandang memiliki konsistensi yang baik dalam
ajaran dengan penganutnya (Bamualim, 2015: 51).

Seperti halnya keyakinan lain, ketika ia
menjadi semakin besar dan pengikutnya semakin
banyak terdiri dari lintas wilayah dan etnis maka
memerlukan semacam code of concuct bagi
kelompok. Dalam hal ini protap AKI menjadi
wujud praksis atas amanat yang disampaikan M.
Syamsoe. Protap disusun kemudian jauh setelah
amanat disampaikan. Hal serupa terjadi dalam
AKP. Pokok ajaran AKP baru disusun kemudian
setelah ada permintaan dari Kejaksaan untuk
dapat menjelaskan bagaimana sesungguhnya
AKP (Rozak, 2005: 178179). Munculnya protap
merupakan respon atas perubahan kondisi AKI.
Protap pada ahirnya menjadi guide line bagi para
anggota dan calon anggota untuk dapat memahami
bagaimana AKI dijalankan. Tentu, sebagai sebuah
kelompok keberadaan protap menjadi penting.
Karena ia menjadi pengikat bagi anggotanya dan
menunjukkan posisi masing-masing dalam AKI.
Hal-hal yang dibangun dalam protap banyak yang
merupakan aktifitas profan. Namun ia meningkat
statusnya menjadi sakral ketika berkaitan dengan
ajaran (Dhavamony, 1995: 88-89). Dalam telaahan
ini, semua tahapan dalam protap AKI dapat
dijelaskan. Mandi dan kholwat baik kholwat guha
maupun kholwat perjalanan yang semula aktifitas
biasa namun karena dihubungkan dengan dimensi
ajaran maka naik statusnya menjadi ritual yang
sakral.

Dalam perspektif gerakan, wahyu-wahyu
yang diterima M. Syamsoe sebagai tokoh pendiri
sekaligus guru moral, menjadi pendorong bagi
penciptaan keseimbangan sosial dalam perspektif
AKI. Beberapa orang kemudian mengikuti
pikiran-pikiran dari seorang guru moral, yang
telah mengklaim diri telah memperoleh wahyu
tersebut. Sebagai tindakan sosial sang guru moral
yang demikian, agama-agama dari asalnya muncul,
kemudian mampu menyingkirkan ajaran-ajaran
sebelumnya. Atau paling tidak, ajaran-ajaran itu
mampu menjadi wacana tanding dalam sebuah
komunitas dan menyeimbangkan hegemoni.
Dengan mempertimbangkan konteks sosial sebagai
salah satu unsur dalam membedah asal-usul agama,
maka terlihat jelas bahwa agama-agama besar yang

ada sampai hari ini juga sekte-sekte keagamaan
yang lahir belakangan, muncul untuk merespon
ketimpangan-ketimpangan yang terdapat sejarah
pergulatan manusia sebagai pengklaim kebenaran
(Ridwan, 2003: 47-49).

PENUTUP

AKI menjadi komunitas dengan sebuah ajaran
yang bersumber dari “wahyu” yang diterima M.
Syamsoe. Keanggotaan dimulai dari tradisi tuntun
doa atau pewarisan yang menjadi kunci pembuka
pintu kesejatian diri. Hadirnya para pengikut
merupakan wujud dari keberfungsian ajaran
yang dianggap mampu menjawab problematika
kehidupan mereka baik bersifat spritual maupun
material. Fenomena AKI mengukuhkan bahwa
sejatinya manusia memang memiliki dimensi
spiritual yang akan terus bergejolak untuk
menemukan “kebenaran” Dalam kaitannya dengan
perspektif teori fungsionalisme Durkheim, tampak
bahwa komunitas AKI menjadi representasi
masyaraka mekanis dimana aktifitas ritual yang
dilakukan baik mulai dari pewarisan maupun ritual
lainnya semakin meneguhkan komitmen anggota.
Dan ini relevan dengan tesis bahwa semakin kolektif
ritual dilakukan dan semakin fungsional dengan
realitas maka para anggota akan semakin solid. Hal
ini berarti meneguhkan eksistensi mereka dalam
bentangan masyarakat beragama lainnya.

UCAPAN TERIMAKASIH

Penyusun mengucapkan banyak terimakasih
kepada pihak-pihak yang telah membantu selesainya
studi ini. Terutama kepada informan selaku
narasumber yang berkenan untuk diwawancarai
dan diobservasi untuk kelengkapan bahan analisis
atas studi ini. Terimakasih juga kepada pengelola
Jurnal Al-Qalam yang telah memberikan saran-
saran konstruktifnya serta memasilitasi penerbitan
hasil studi ini.

DAFTAR PUSTAKA

Asary, M. Yusuf. 2009. ‘Transformasi Aliran dan Faham
Keagamaan: Kasus Amanat Keagungan Ilahi
Kurnia Wahyu di Majlis Zikir dan Shalawatan”
Jurnal — Multikultural —dan  Multireligius.Vol.
VIII Tahun 2009 Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama.

Bamualim dalam Mille, Julian dan Dede Syarif. 2015.
Islam dan Regionalisme. Jakarta: Pustakajaya.

Bruinessen, Martin van. 1992. "Gerakan Sempalan di
Kalangan Umat Islam Indonesia: Latar Belakang
Sosial Budaya” dalam Jurnal Ulumul Quran. Vol.
IIT No.1, 1992.

Eksistensi Amanat Keagungan Ilahi (AKI) Perspektif Fungsionalisme Durkheim - Jamaluddin |237



Dhavamony, Mariasusai. 1995. Fenomenologi Agama,
Terj. Kelompok Studi Agama Driyakara.
Yogyakarta, Kanisius.

Dokumen Lembaran Amanat M. Syamsoe.

Durkheim, Emile. 1995. The Elementary Forms of the
Religious Life. New York: The Free Press.

Gatra. AKI bukan Yaskum. Nomor 13, Kamis, 5 Februari
2009.

Hidayat, Komaruddin, Nafis, dan Muhammad Wahyuni.
1995. Agama Masa Depan Perspektif Filsafat
Perenial. Jakarta: Paramadina, Cet. L.

James, E.O. 1964. History of Religion. London: English
University.

James, Wiliam. 2015. The Varieties Religious Experience,
Pengalaman-Pengalaman Religious. Yogyakarta:
Ircisod.

Mamun. 2013. “Ajaran Aliran Amanat Kegungan Ilahi
di Provinsi Sumatera Selatan” dalam Fenomena
Aliran Keagamaan dan Perubahan Sosial. Jakarta:
Balai Litbang Agama.

Morris, Brian. 2007. Antropologi Agama. Yogyakarta: AK
Group.

Mulyana, Deddy. 2006. Metodologi Penelitian Kualitatif
Paradigma Baru Ilmu Komunikasi dan Ilmu Sosial
Lainnya. Bandung: Rosdakarya.

Nugraha, Firman. 2013. Tinjauan Islam Tentang Konsep
Wahyu dan Pewarisan Amanat Keagungan Ilahi,
http://www.website  bdkbandung.kemenag.go.id./
journal/2013

Nurhamidah, Enda. 2010. Amanat Keagungan Ilahi
di Garut. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Keagamaan.

Protap AKI yang disusun oleh Firman 40 (AKI Andreas)
di Jakarta.

Ridwan, Nur Khalik. 2003. Detik-Detik Pembongkaran
Agama:  Mempopulerkan  Agama  Kebajikan,
Menggegas Pluralisme-Pembebasan. Yogyakarta:
Ar-Ruzz Book Gallery.

Rozak, Abdul. 2005. Teologi Kebatinan Sunda. Bandung:
Kiblat.

Sugiyono. 2009. Metode Penelitian Kuantitatif dan Re>D.
Bandung: Alpabeta.

Syariati, Ali. 2000. Agama versus Agama, Terj. Afif
Muhammad dan Abdul syukur. Jakarta: Pustaka
Hidayah.

238 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016



