
Arsyad Maddapungan: Puang Panrita Pencetak Para Panrita - Syarifuddin |25

ARSYAD MADDAPUNGAN:
PUANG PANRITA PENCETAK PARA PANRITA

Arsyad Maddapungan:
A Scholar Generated the Scholars

Syarifuddin

Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar
Jl. A.P. Pettarani No. 72 Makassar

Email: syarifuddinamir84@yahoo.com

Naskah diterima tanggal 4 Februari 2014. Naskah direvisi tanggal 6 Mei 2014. Naskah disetujui tanggal 12 Mei 2014

Abstrak

Penelitian  ini membahas tentang biografi Arsyad Maddappungan sebagai ulama yang mengembangkan 
tradisi mangngaji kitta’ di Campalagian Polman dengan metode mangngolo atau sorogan. Dalam tradisi 
NU, penguasaan kitab kuning merupakan syarat utama keulamaan seseorang. Lewat mangngaji kitta’ 
(pengajian kitab kuning), Arsyad Maddapungan ulama dari Belokka Sidrap mengkader ulama-ulama 
yang berasal dari berbagai daerah di Sulawesi Barat. Selanjutnya, mereka inilah melanjutkan tradisi 
mangangji kitta’ tersebut. Tradisi mangngaji kitta’ hingga kini masih lestari di Campalagian. Sistem 
pembelajaran ini terbukti menghasilkan qari-qari kutub turast yang mampu menguasai qaidah-
qaidah Bahasa Arab dan memahami isi kitab kuning. Salah satu ciri khas pengajian ini yaitu dimulai 
dengan penguasaan kaidah saraf dengan menggunakan saraf galappo dilanjutkan dengan penguasaan 
kaidah-kaidah nahwu. Penguasaan kedua cabang ilmu bahasa Arab ini menjadi prioritas utama dalam 
pembelajaran kitab kuning karena merupakan dasar utama bagi santri dalam menguasai dan memahami 
kitab kuning.  

Kata kunci: mangngaji kitta’, kitab kuning, saraf galappo

Abstract

The research accounts the biography of Arsyad Maddapungan as Islamic scholar who developed the 
tradition of reciting the Koran in Campalagian Polman by employing mangngolo or sorogan method. Based 
on the Nahdatul Ulama tradition, the mastery of islamic book with arabic script (kitab kuning) is the major 
requirement to be an Islamic scholar. Through reciting the Koran,  Arsyad Maddapungan as the Islamic 
scholar from Belokka, Sidrap educated the other Islamic scholars from different areas in west Sulawesi.  
They then continued the tradition of reciting the Koran. As the result, the tradition of reciting the Koran 
still sustains in Campalagian.  This learning system prove to generate the great reciters who were able to 
master the rules of Arabic language and to understand the contents of yellow book. One of the distinctive 
features of this teaching was started from the mastery of the saraf rules by using saraf galappo then followed 
by mastering the nahwu rules. The mastery of both Arabic language branches became the top priority in 
the islamic book with arabic script (kitab kuning) learning as a primary basis for students in mastering and 
understanding the islamic book with arabic script (kitab kuning).

Keywords: reciting the koran, islamic book with arabic script (kitab kuning), Saraf Galappo

PENDAHULUAN

Sejak awal abad 20 pendidikan Islam di Sulawesi 
Selatan mengalami perkembangan pesat. 
Umumnya perkembangan ini dipelopori oleh 

para ulama yang oleh masyarakat lebih dikenal 

dengan sebutan Anrongguru. Terdapat beberapa 
daerah yang menjadi pusat pendidikan Islam, 
misalnya di Sengkang Wajo yang dirintis oleh 
Kiai Muhammad As’ad atau lebih dikenal dengan 
sebutan dengan Gurutta Sade’. Ia mendirikan sebuah 
lembaga yaitu Madrasah Arabiyah al-Islamiyah 



26 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014

(MAI) yang biasanya oleh masyarakat setempat 
disebut Sekolah Arab. Berbekal dengan ilmu dan 
pengalaman selama menuntut ilmu di Mekah, 
Gurutta Sade membangun perguruan tersebut 
hingga menjadikan Sengkang pada waktu sebagai 
pusat Pendidikan di Sulawesi Selatan. Gurutta Sade’ 
kemudian berhasil mengkader beberapa kader 
ulama yang kelak menjadi pionir perkembangan 
pendidikan Islam selanjutnya. 

 Gurutta Sade’ menjadi satu-satunya pengajar 
pada perguruan Islam tersebut hingga kemudian ia 
dibantu oleh murid-muridnya yang telah diangap 
cakap antara lain; Abdulrahman Ambo Dalle dari 
Barru, Daud Ismail dari Soppeng, Yunus Maratan 
dari Belawa Wajo serta Abdul Rauf dari Palopo. 
Perguruan Islam kini dikenal dengan Pesantren 
As’adiyah mengambil nama dari Muhammad As’ad 
(Pawiloy, 1981: 81-82).

Selanjutnya usaha pengembangan pendidikan 
Islam juga terjadi di daerah lain seperti Barru. Dalam 
hal ini Abdur Rahman Ambo Dalle sepulang dari 
Sengkang menuntut ilmu pada Muhammad As’ad. 
Ia kemudian merintis lembaga yang sama dengan 
yang dirintis oleh Gurutta Sade’ yaitu Madrasah 
Arabiyah al-Islamiyah (MAI) yang berpusat di 
Mangkoso Barru. Walaupun sebenarnya lembaga ini 
tidak memiliki keterikatan organisasi. Lembaga ini 
didirikan juga berkat fasilitas dari Arung Kerajaan 
Soppeng Riaja. 

Gurutta Ambo Dalle awalnya mengadakan 
pengajian di masjid Mangkoso. Hingga kemudian 
berkembang setelah jumlah santri semakin 
bertambah. Ia membagi pada beberapa tingkatan 
sesuai dengan kemampuan santri. Selanjutnya MAI 
Mangkoso semakin berkembang hingga dibuka 
tingkatan tahdiriyah, ibtidaiyah dan tsanawiyah. 
Ambo Dalle kemudian dibantu oleh santri-santri 
seniornya seperti: Muhammad Amberi Said, 
Muhammad Amin Natsir, Haruna Rasyid, Abd. 
Rahman Mattameng, Hannan, Akib Siangka, 
Abd. Rasyid, Muhammadiyah, Burhanuddin dan 
Muhammad Makki. Sebagian besar dari yang 
membantu Ambo Dalle merupakan santri dari 
Sengkang kecuali Burhanuddin dari Salemo dan 
Muhammadiyah dari Campalagian dan Salemo. 
(Bosra, 2008:169-170).

Sementara itu jauh sebelumnya, di 
Campalagian sudah dikenal pengajian kitab kuning 
dengan sistem tradisional yang dikenal dengan 
metode sorogan yaitu tiap santri membacakan 
masing-masing kitab yang dipelajari kemudian guru 

menerjemahkan, menjelaskan dan memperbaiki 
kesalahan bacaan dari santri. Sistem pengajian ini 
diinisiasi oleh ulama setempat.

Sistem pengajian kitab (mangngaji kitta’) 
mencapai puncak keemasannya pada masa Arsyad 
Maddappungan seorang ulama berasal dari Belokka 
Sidrap. Tidak diketahui secara pasti kapan dan 
siapa yang memulai mengadakan pengajian kitab 
di Campalagian. Hanya saja sebelum Arsyad 
Maddappungan, Qadhi Abdul Hamid (mertua 
Maddappungan) dan Syekh Abdul Karim (pamam 
Maddappungan) telah mengadakan pengajian kitab. 

Sepeninggal Arsyad Maddappungan, usaha 
itu kemudian dilanjutkan oleh santri sekaligus 
menantunya Muh. Zein yang menggantikan 
posisinya sebagai Qadhi Campalagian. Lalu, 
diteruskan oleh Hudaedah murid Muh. Zein hingga 
kini (Muslim, 2012). Hingga kini tradisi pengajian 
kitab dengan sistem tradisional masih berlangsung 
di Campalagian. Namun, di samping berlangsung 
di rumah guru-guru, pengajian kitab dengan sistem 
tersebut sudah terintegrasi dalam sistem pesantren 
yang didirikan oleh Abd. Latif santri dari Muh. Zein 
dengan nama Pesantren Salafiyah Campalagian. 
Metode ini cukup terbukti menghasilkan qari-qari 
kutub turats (kitab kuning) yang mumpuni.  

Realitas tersebut menjadi menarik untuk 
diteliti terlebih membaca karya biografi ulama-
ulama dari Mandar, lebih didominasi oleh ulama 
tariqat seperti Muh. Saleh yang mengembangkan 
Tarekat Qadiriyah, Abdurrahman Qadir dengan 
tarekat Naqsyabandiyah serta Muh. Tahir yang 
yang lebih dikenal dengan sebutan Imam Lapeo 
membawa Tarekat Syadziliyah. Sementara kajian 
ulama-ulama yang berbasis kitab kuning masih 
sangat minim.   

Berdasarkan latar belakang yang telah 
dikemukakan, pertanyaan penelitian yang diangkat 
sebagai masalah penelitian ini, yaitu: Bagaimana 
biografi Arsyad Maddappungan di Polman 
Sulawesi Barat? Pertanyaan ini dijabarkan dalam 
sub permasalahan sebagai berikut:  Bagaimana 
perkembangan tradisi mangngaji kitta’ di 
Polman? Bagaimana kehidupan pribadi Arsyad 
Maddappungan? serta bagaimana dakwah Arsyad 
Maddappungan? 

Teori yang digunakan dalam tulisan ini 
yaitu teori tentang Ulama. Kata ulama berasal dari 
bahasa Arab yang merupakan bentuk jamak dari 
kata alim yang berarti berilmu (terutama dalam 
hal agama Islam). Kata ulama dipakai sebagai kata 



Arsyad Maddapungan: Puang Panrita Pencetak Para Panrita - Syarifuddin |27

tunggal yang bermakna orang yang ahli dalam hal 
atau dalam pengetahuan Islam. Awalnya, tidak ada 
pembatasan ilmu secara spesifik dalam pengertian 
ini. Tetapi dengan berkembangnya ilmu-ilmu Islam, 
khususnya syariat dan fikih. Akhirnya pengertian 
ulama menyempit menjadi orang yang memiliki 
pengetahuan mendalam dalam ilmu fikih. (Azra, 
2009: xxviii).

Dalam Islam, ulama diposisikan 
sebagai pewaris Nabi Muhammad saw dalam 
mengembangkan ajaran Islam. Khusus di 
masyarakat Mandar, ulama  dikenal dengan sebutan 
annangguru, meskipun kadang juga disebut kiai 
(sebutan ulama pada masyarakat Jawa). Di Mandar, 
sebutan annangguru bukan saja disematkan pada 
ulama, tetapi sebutan annangguru juga diberikan 
kepada orang yang mempunyai profesi khsusus 
seperti annangguru lopi (orang yang ahli membuat 
perahu, annangguru boyang (orang yang ahli rumah 
kayu) dan sebagainya (Musaddad, 2008:52). 

Pada tahun 2011, Balai Litbang Agama 
melakukan penelitian biografi ulama beserta karya 
tulisnya yang kemudian diterbitkan Buah Pena Sang 
Ulama (As’ad, 2012: 8-9), pada beberapa tempat di 
Kawasan Timur Indonesia yang dilanjutkan dengan 
penelitian Biografi ulama perempuan pada tahun 
2012.  Dalam penelitian ini ditetapkan bahwa teori 
keulamaan seseorang diukur pada empat aspek 
yaitu; memiliki yang luas dalam bidang agama Islam 
khususnya fikih, berakhlak mulia, menyebarkan 
ilmu yang dimiliki serta memiliki penguasaan kitab 
kuning.   

METODE PENELITIAN
Penelitian ini merupakan penelitian 

kualitatif biografi yang memotret life story seorang 
tokoh yang diteliti. Penelitian ini dilaksanakan 
di Kecamatan Campalagian Kabupaten Polewali 
Mandar, Provinsi Sulawesi Barat sebagai lokasi 
Arsyad Maddappungan menjalankan perannya 
sebagai ulama. Teknik pengumpulan data yang 
dipergunakan adalah: Observasi terhadap 
lingkungan sekitar Arsyad Maddappungan, 
terutama kehidupan keagamaannya, wawancara 
dengan berbagai informan yang relevan, serta 
studi pustaka dan dokumen yang berkaitan dengan 
penelitian.  Karena penelitian ini merupakan 
penelitian kualitatif maka analisis data dilakukan 
dengan analisis kualitatif deskriptif. Akan dilakukan 
kategorisasi data, mengaitkan data yang relevan dan 
menarasikannya.

PEMBAHASAN
Biografi Arsyad Maddapungan

Arsyad Maddappungan yang lebih dikenal 
dengan panggilan Puang Panrita dilahirkan 
pada tahun 1884 Masehi di Belokka Kecamatan 
Pancalautan Sidrap. Ia lahir dari pasangan Abdul 
Fattah dan Kallabbu. Nama Maddappungan 
sendiri merupakan nama khas bugis yang berarti 
berkumpul. Strata keluarga Maddappungan di 
masyarakat termasuk dalam golongan bangsawan 
dan tokoh masyarakat. Sementara tambahan nama 
Arsyad merupakan pemberian nama oleh gurunya. 
Maddappungan memiliki 2 saudara (kakak) yaitu 
Manrulu dan Masseuwa. Sebagai keturunan keluarga 
terhormat, Maddapungan dididik oleh orang tuanya 
serta kakaknya Manrulu. Pada masa masih usia dini, 
ia kemudian dibawa ke Campalagian Polmas (kini 
Polewali Mandar) oleh pamamnya Abd. Karim yang 
dikenal dengan Syekh Belokka. Di Campalagian ia 
ditempa dengan pendidikan tradisional. 

Seperti disebutkan sebelumnya, 
Maddappungan belajar agama selama 2 periode yaitu 
Campalagian dalam kurun waktu tahun 1903-1906 
kepada kakaknya sendiri Manrulu serta pamannya 
Abd. Karim. Di samping itu, ia juga berguru pada M. 
Nur, Haji Saran serta Abd. Hamid yang kemudian 
menjadi mertuanya. Tekadnya yang kuat untuk 
mempelajari ajaran Islam membuat ia memutuskan 
mengikuti jejak Manrulu memperdalam ajaran 
Islam di tanah Suci ke beberapa ulama. Ilmu-ilmu 
yang dipelajari berupa tauhid, fikih, tafsir, termasuk 
Bahasa Arab. (Muhammadiyah, 1984: 31).

Di Jazirah Arab ia belajar kepada beberapa 
ulama baik di Mekah maupun Madinah (Abd. Kadir 
R, 2007: 272), antara lain: Syekh Abd. Rauf di Mekah, 
Syekh Hadrawi di Mekah, Syekh Muh. Dahlan 
di Mekah, Syekh Gamma di Mekah, Syekh Abd. 
Rasyid di Mekah, Syekh Hamdana di Madinah, dan 
Syekh Said Al Yamani di Mekah (mufti Syafi’iyah di 
Mekah).

Nama terkhir tersebut di atas yaitu Syekh 
Said Al Yamani dikenal sebagai guru ulama-ulama 
Nusantara. Tercatat beberapa ulama yang berguru 
kepadanya (Suprapto: 2009). Antara lain: Hasyim 
Asy’ari (Jombang), Abdullah Faqih (Langitan), 
Ali Maksum (Rembang), Arsyad al-Banjari 
(Banjarmasin), Zaini Mun’im (Probolinggo), Anwar 
Musaddad (Garut), Zainuddin Abd. Majid (Ancor), 
Muh. As’ad (Sengkang), serta beberapa ulama-
ulama lainnya.

Sepulang dari tanah suci, ia kembali ke 
kampung halamannya Belokka. Maddapungan 



28 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014

kemudian dijodohkan oleh orang tuanya dengan 
seorang perempuan yang bernama Sa’diyah. Peristiwa 
ini terjadi pada tahun 1903. Dari perkawinan itu, ia 
dikarunia 3 orang anak masing-masing, Puang Ado, 
Muhammad dan Fatimah. Ia kemudian dipercaya 
menjabat qadhi Sidenreng sampai ia kemudian 
meninggalkan kampung halamannya dan kembali 
menuju Campalagian. Di sinilah kemudian ia 
selanjutnya mengembangkan dakwah melalui 
pengajian kitab. Arsyad Maddapungan sendiri 
memiliki kelebihan dalam pemahaman agama. 

Oleh karena ilmu pengetahuan yang luas serta 
kecerdasannya, tokoh-tokoh agama berusaha agar 
Maddapppungan bisa tetap tinggal di Campalagian 
dalam mengembangkan pengajian yang diasuh. Oleh 
karena itulah pada tahun 1910, ia dijodohkan dengan 
salah seorang putri Qadhi Campalagian (Abd. 
Hamid) yang bernama St. Rabi’ah binti Abd. Hamid. 
Dari perkawinan kedua ini, ia dikarunia 13 orang 
anak yaitu: Abdullah Maddappungan, Muhaebah 
Maddappungan, Abbasiyah Maddappungan, Rafi’ 
Maddappungan, Zainuddin Maddappungan, 
Sapiyah Maddappungan, Aisyah Maddappungan, 
Muh. Da’aming Maddappungan, Hamdanah 
Maddappungan, Abd. Mu’in Maddappungan, Abd. 
Razak Maddappungan, Muh. Ali Maddappungan 
dan Muh. Aco Maddappungan

Pada akhirnya Maddappungan memilih 
Campalagian sebagai tempat mengabdi hingga ia 
wafat pada tahun 1954. Di samping mengembangkan 
pengajian Kitab di Campalagian, ia juga dipercaya 
sebagai Qadhi di Binuang. Maddapungan juga 
sempat menjadi Qadhi Campalagian selama 6 
tahun (1948–1954). Setelah wafat, ia digantikan 
oleh menantunya Muhammad Zein sebagai sabagai 
Qadhi Campalagian sekaligus melanjutkan tradisi 
mangngaji kitta’ yang dilaksanakan di rumahnya.

Tradisi Mangngaji Kitta’ di Campalagian Polman
Tradisi mengaji kitab dikenal sebagi tradisi 

NU. Penguasaan kitab kuning pun dianggap sebagai 
prasyarat untuk bisa diakui sebagai ulama. Dalam 
hal ini pengalaman Zaifuddin Zuhri dalam sebuah 
forum pengajian kitab kuning. Melalui forum 
ini, tingkat keulamaan ditentukan dari tingkat 
kemampuan dalam menjelaskan setiap kalimat dari 
kitab yang dikaji. (Burhanuddin, 2012: 358-359). 
Di Masyarakat Mandar, termasuk Campalagian, 
tradisi ini dikenal dengan mangngaji kitta’. Orang 
belajar dan pandai membaca kitab kuning disebut 
pangngaji kitta’. 

Tidak diketahui secara pasti siapa yang mulai 
pengajaran kitab kuning di Campalagian, namun 
sebelum Arsyad Maddappungan mengembangkan 
model pengajian ini, terlebih dahulu Abdul Karim 
yang dikenal Syekh Belokka hijrah ke Campalagian 
dari tanah asalnya Sidrap. Selanjutnya, ia diikuti 
Arsyad Maddappungan yang tak lain adalah 
kemanakannya. Selanjutnya, beliau berangkat ke 
Mekah untuk lebih memperdalam ilmu agamanya. 
Di Mekah ia berguru kepada beberapa ulama 
seperti Syekh Said al-Yamani (ayah kandung Syekh 
Hasan Yamani) mantan mufti Syafi`i di Masjid al-
Haram, Syekh Bakri Syatha’ penulis kitab “I`anah 
al-Thalibin Syarh Fath al-Mu`in” yang menjadi 
pegangan di beberapa pondok salaf di Indoensia. 

Sekembalinya dari Mekah, beliau tinggal dan 
menetap di Pontianak berkeluarga di sana. Setelah itu 
beliau pulang ke kampung halamannya di Belokka 
Sidrap Sulawesi Selatan. Dalam perjalanannya, yaitu 
ketika masih di wilayah Makassar, beliau sempat 
bertemu dengan seorang pedagang dari Mandar 
(Campalagian), namanya Annangguru Kaiyyang 
(guru besar) dan Ampona Ampo Juba (Pua’ Muriba 
Kadhi Campalagian XI 1883-1889 M). Dikisahkan, 
bahwa Pua’ Muriba atau Annangguru Kaiyyang 
mengajak Syekh Abdul Karim agar bersedia 
datang mengunjungi daerah Campalagian untuk 
mendakwahkan ajaran Islam terutama membangun 
pendidikan Agama Islam di sana. Ajakan dan 
permohonannya dikabulkan akhirnya datang 
Syekh Abdul Karim di Campalagian (sekitar tahun  
1883 M). 

Sejak saat inilah ditengarai sebagai 
awal perkembangan tradisi Mangangaji kitta. 
Usaha ini kemudian dilanjutkan oleh Arsyad 
Maddappungan setelah Abdul Karim kemudian 
kembali ke Pontianak. Pada masa Maddappungan, 
pengajian kitab semakin berkembang terlebih 
setelah kedatangannya Syekh Hasan al-Yamani ke 
Campalagian. 

Maddappungan merupakan murid dan kader 
unggulan yang melanjutkan perjuangan sang guru 
sehingga beliau mencetak banyak murid dan kader 
yang tidak hanya terbatas di Campalagian tapi banyak 
tersebar di berbagai daerah di Sulawesi Selatan, 
karena pengajian beliau banyak dihadiri murid-
murid yang berasal dari berbagai latar belakang dan 
daerah di wilayah Sulawesi dan bahkan ada dari luar 
Sulawesi. Murid Maddappungan inilah kemudian 
menginiasiasi lahirnya lembaga pendidikan yang 
bernama Pesantren Calon Alim Ulama. Hanya 
saja walaupun lembaga ini bernamakan pesantren, 



Arsyad Maddapungan: Puang Panrita Pencetak Para Panrita - Syarifuddin |29

namun praktek transmisi ilmu masih menggunakan 
pola pengajaran yang dikembangakan oleh 
Maddapungan yaitu sorogan (dalam termin lokal 
Madar dikenal dengan mangngolo). Sementara 
tempat belajar tersebar di rumah guru-guru yang 
menjadi tenaga pengajar. Hanya saja materi yang 
diberikan sudah bervariasi. Misalnya dalam satu 
kesempatan seorang santri membaca kitab Fathul 
Qarib di salah seorang tetapi pada waktu yang lain 
ia juga bisa membaca kitab lain pada guru yang lain. 

Tradisi manngngaji kitta’ dengan sistem 
tradisional ini hingga kini menjadi trademark 
Campalagian. Setiap tahunnya Campalagian 
didatangi puluhan santri dari luar Campalagian 
bahkan Polman hanya untuk sekedar belajar 
membaca kitab. Mereka pada umumnya mantan 
santri di beberapa pondok pesantren seperti DDI 
Mangkoso dan Pesantren As’adiyah maupun 
mahasiswa Perguruan Tinggi Agama Islam di 
Makassar. Pada umumnya mereka memanfaatkan 
waktu liburan sekolah seperti bulan Ramadhan atau 
libur semester. 

Problem yang muncul kemudian ketika 
kuantitas pengajar kitab kuning semakin kurang, 
dengan semakin banyaknya annangguru yang 
meninggal dunia, sementara kaderisasi berjalan 
stagnan. ini disebabkan karena santri lokal yang 
mangngaji kitta’ sangat minim dibandingkan santri 
dari luar daerah. Belum lagi metode pembelajaran 
yang dianggap masih sangat klasik dan belum 
mengakomodir metode modern. Di samping sistem 
pengajian ini secara umum belum dikelola dengan 
manajemen modern. Oleh karena itulah, Abd. Latif 
Busra menginisiasi pendirian Yayasan Assalafi 
yang membawahi Pesantren Salafiyah Parappe 
Campalagian. Kurikulum pesantren ini tetap 
memfokuskan pada pembelajaran kitab kuning 
dengan menitikberatkan pada penguasaan kaidah-
kaidah Nahwu-Sharaf. Di samping Pesantren 
Salafiyah Parappe, kini pengajian kitab kuning 
secara tradisional di rumah annangguru masih bisa 
ditemui di Campalagain khusunya di Desa Bonde 
dan Desa Parappe. Tradisi mangngaji kitta’ ini 
mesti dipertahankan karena sudah terbukti mampu 
melahirkan qari-qari kutub turats yang handal. 

Mangngolo ke Arsyad Maddappungan
Bekal pelajaran dari beberapa ulama di tanah 

suci dijadikan modal untuk mengembankan dakwah 
dan pendidikan Islam di Campalagian. Sistem 
pendidikan yang diinisiasi oleh Maddapungan 
adalah sistem pengajaran yang dengan sistem 

sorogan. Sistem tersebut mengacu pada kitab yang 
diajarkan. Jika kitab tersebut selesai dikhatamkan, 
santri dapat melanjutkan ke kitab berikutnya. Sistem 
ini masih dianut beberapa pesantren tradisional 
di Nusantara khususnya di Pulau Jawa, seperti 
Pesantren Lirboyo Kediri Jawa Timur dan Pesantren 
Sidogiri Pasusruan Jawa Timur. Pesantren yang 
menganut sistem seperti ini biasanya dikenal dengan 
pesantren salaf (Misrawi, 2010: 66).

Kitab yang diajarkan meliputi 
(Muhammadiyah, 1984: 23): 
1.	 Bahasa Arab, seperti: Saraf Galappo, Matn 

Ajurumiyah, Syarah Ajurumiyah, Mutamimmah 
Ajurumiyah, Tashil Nail (syarh Awamil) dan 
Syarah Ibn ‘Aqil.

2.	 Fikih, seperti: Safinah Al-Najah, Kasyifah al-
Sajah, Fathul Qarib, Fathul Mu’in dan  Kifayatul 
Akhyar.

3.	 Hadis, seperti: Arbain Nawawi, Tanqihul Qaul, 
Riyadusalihin, Irsyadul Ibad

4.	 Tafsir Jalalain dan
5.	 Irsyad al-Ibad.

Kiprah Maddappungan sendiri dikenal sebagai 
pelopor tradisi Mangngaji Kitta’ di Campalagian. 
Tradisi ini masih berlangsung hingga kini. 
Kontinuitas pangngaji kitta’ ini tak lepas dari peran 
Maddappungan dengan mendidik dan melahirkan 
ulama-ulama lokal yang mumpuni sebagai pembawa 
tongkat estafet cita-cita Arsyad Maddapungan agar 
Campalagian menjadi kampung ulama. 

Metode pembelajaran yang digunakan 
yaitu metode mangngolo’ yaitu metode dimana 
tiap santri masing-masing menghadapkan kitab 
yang dibaca sementara santri yang lain menjadi 
mustami’ (menyimak bacaan santri yang lain). 
Kelebihan metode ini, yaitu dalam satu waktu 
para santri bisa mempelajari berbagai materi dari 
guru. Pembelajaran Kitab Kuning dilaksanakan di 
rumahnya pada waktu yang ditentukan. Ia kemudian 
dibantu oleh santri-santri yang sudah dianggap 
mampu mengajarkan kitab tertentu. Sistem 
pengajaran yang dikembangkan tidak mengenal 
sistem klasikal. Lama belajar santri pun tidak 
tertentu serta tidak mengenal tanda tamat (ijazah). 
Disiplin belajar pun kurang diperhatikan. Yang 
terpenting dalam pengajaran ini yaitu kesadaran 
dan kemauan santri uuntuk menamatkan suatu 
kitab. Guru yang mengajar juga tidak digaji hanya 
semata dengan niat lillahi ta’ala (hanya mengharap 
pahala dari Allah swt). Tradisi model pengajian 
seperti ini akhirnya diwarisi turun temurun hingga 
kini. Hanya saja kelemahan dari metode ini yaitu 



30 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014

karena tidak dikelola dengan sistem manajamen 
modern sehingga sistem pendanaan pun seadanya 
dan tidak memiliki sekretariat atau kantor secara 
khusus.

Sistem pengajian mangngolo atau sorogan 
dengan metodologi yang digunakan, walaupun 
masih tradisional, namun, terbukti mampu 
menelorkan kader pangngaji kitta’ yang mampu 
memahami kitab-kitab berbahasa Arab, mampu 
menguasai qaidah-qaidah bahasa Arab dan fasih 
membaca kitab-kitab kuning. Secara umum, 
materi yang diajarkan ditekankan pada persoalan 
fikih berbasis Mazhab Syafi’i. Ini bisa dilihat dari 
kitab-kitab yang diajarkan antara lain; Safinatun 
Najah, Kasifah Sajah Syarh Safinah Najah, Fathul 
Qarib, Fathul Muin, Kifayatul Akhyar dan Syarh 
Minhaj. Maddappungan tidak ingin membebani 
masyarakat yang belum mampu menerima dan 
mencerna perbedaan madzhab. Di samping itu 
juga pembelajaran dengan satu madzhab sangat 
mempermudah bagi santri untuk menguasai materi 
kitab yang diajarkan secara utuh dibandingkan 
dengan mengajarkan materi khilafiyah namun 
pembelajarannya tidak tuntas.

Walaupun demikian, bukan berarti 
Maddappungan menafikan khilafiyah madzhab. 
Ini bisa dilihat pada praktek niat puasa Ramadhan 
dimana masyarakat diajarkan untuk berniat menurut 
versi madzhab Syafi’i yaitu berniat tiap malam di 
samping itu juga berniat menurut madzhab Maliki 
dengan berniat cukup malam pertama saja untuk 
satu bulan (Muhammadiyah, 1984: 33-34). 

Tradisi pengajian kitab yang dikembangkan 
yang yang bercorak Syafi’iah ini dengan 
menekankan terlebih dahulu penguasaan Nahwu 
Saraf terbukti ampuh mencetak kader-kader ulama. 
Kecenderungan pada corak syafi’iah ini karena 
memang secara umum berlaku di Indonesia bahkan 
Asia Tenggara. Di samping itu, ia juga  berguru pada 
Said Al Yamani yang merupakan Mufti Syafi’iah di 
Haramain serta kolaborasinya dengan Syekh Hasan 
al-Yamani. Ia menjadi penerjamah bagi Syekh 
Hasan Yamani saat melaksanakan pengajian (Bosra, 
2008: 139). 

Di samping materi fikih diajarkan juga 
materi sperti tauhid, tafsir, hadis dan akhlak. 
Pemilihan materi fikih ini sendiri berbeda 
dengan kecenderungan pemikiran keagamaan 
yang berkembang di Mandar secara umum yang 
cenderung bercorak tasawuf misalnya di Majene 
telah berkembang tarekat Naqsyabandiyah dan 
Qadiriyah. Bahkan di Campalagian tepatnya di 

Desa Lapeo, Imam Lapeo mengembankan Tarekat 
Syadziliyyah walaupun akhirnya ia lebih memilih 
melanjutkannya di Pambusuang. Sehingga dewasa 
ini, Campalagian lebih terkenal dengan pengajian 
kitab kuning yang berbasis fikih sementara tasawuf 
justru kental dengan corak tasawufnya. 

Perkembangan berbagai corak pemikiran di 
Polman menjadi warna tersendiri. Perkembangan 
pemikiran ini berjalan berdampingan dimana 
masyarakat memiliki banyak opsi untuk mempelajari 
pemikiran keagamaan. Misalnya, Muh. Tahir 
(Imam Lapeo) yang dikenal sebagai pelopor Tarekat 
Syadziliah di Lapeo dan Pambusuang berguru kepada 
Syekh Hasan al Yamani yang dikenal sebagai sparing 
partner bagi Maddappungan yang di Campalagian 
(Zuhriah, 2013: 25). Begitupula Abdurrahman 
Qadir sebagai mursyid tarekat Naqsyabandiyah di 
Majene berguru kepada Syekh Hasan al Yamani. 
Misalnya juga Najamuddin Thahir anak dari Muh. 
Thahir berguru kepada Maddappungan hingga 
menjadi seorang pelopor berdirinya Pesantren 
Calon Alim Ulama.  

Sebelum materi-materi inti diajarkan berupa 
fikih, tauhid, hadis maupun tafsir, santri harus 
terlebih dahulu menguasai kaidah-kaidah bahasa 
Arab berupa nahwu dan saraf yang meliputi Kitab 
Saraf Galappo, Matan dan Syarh Aljurumiyah, 
Mutammimah Ajurumiyah dan Syarh Awamil. 
Kitab Saraf Galappo merupakan kitab saraf 
kombinasi bahasa Arab dan bahasa Bugis. Kitab ini 
secara turun-temurun diajarkan di Campalagian, 
sementara di kampung asalnya yaitu Bugis kitab ini 
seolah terlupakan. 

Arsyad Maddappungan dengan Syekh Hasan Al 
Yamani

Pada tahun 1925, Said Al Yamani yang dikenal 
sebagai Mufti Syafi’iyah di Mekah berkunjung di 
Campalagian. Pasca peristiwa kudeta terhadap Syarif 
Husain, Syekh Hasan Al Yamani beserta rombongan 
menuju Nusantara antara lain Abdullah Basalamah. 
Eksodus ulama yang belajar dan mengajar di Timur 
nampaknya terjadi secara besar-besaran seperti 
Ahmad bone, Muuhammad As’ad (Gurutta Sade), 
Abubakar, Muhammad Tahir. (Bosra, 2008: 139).  

Syekh Hasan Yamani langsung ke Campalagian 
dimana setahun sebelumnya bapaknya Said Al 
Yamani berkunjung. Selanjutnya ia berkeliling 
Sulawesi Selatan dengan mengajarkan ilmunya 
sehingga melahirkan ulama-ulama besar, misalnya 
AG. As’ad, AG. Muh. Ramli dan terakhir AG. 
Muhammad Nur. Di samping itu, ia membantu 



Arsyad Maddapungan: Puang Panrita Pencetak Para Panrita - Syarifuddin |31

Arsyad Maddapungan mendakwahkan agama 
Islam. Maddappungan sendiri menjadi penerjemah 
ketika Syekh Hasan Yamani memberikan pengajian 
di Masjid Raya Campalagian. Keberadaan kedua 
ulama ini, memancing para santri dari luar 
Campalagian untuk belajar kepada keduanya. 
Hingga pada akhirnya menjadikan Campalagian 
sebagai kampung ulama dan santri. Kurang lebih 
7 tahun di Campalagian, ia kemudian kembali ke 
tanah suci setelah suasana negara yang dikuasai 
keluarga Saudi berangsur aman. Walaupun Syekh 
Hasan Yamani telah ke kampung halamannya, 
pengajian kitab kuning yang diasuh Maddappungan 
tetap berjalan dengan dibantu oleh santri-santri 
sudah dainggap mampu mengajarkan materi kitab 
yang diajarkan. 

Pada Tahun 1955, H. Muhammad Said 
(pendiri Pesantren Syekh Hasan Yamani) naik 
ke Tanah Suci untuk menunaikan ibadah Haji. 
Disana ia bertemu dengan Syekh Hasan Yamani 
yang kemudian berpesan agar mendirikan sebuah 
lembaga pendidikan yang kelak dikenal Pesantren 
Syekh Hasan Yamani.

Sebelum kedatangan Syekh Hasan Yamani 
di Campalagian, seorang Ulama dari Yaman yaitu 
Said Alwi bin Hasan Jamulullail juga datang di 
Campalagian. Ia juga kemudian membantu Qadhi 
Abdul Hamid dan Maddappungan mengadakan 
pengajian di Campalagian sampai ia wafat dan 
dimakamkan di area Masjid Besar Campalagian. 
Sebelum ke Campalagian, Said Alwy terlebih dahulu 
singgah di Manjopai dan Pambusuang. Konon 
sewaktu ia wafat, ketiga daerah tersebut berebut agar 
Said Alwy dimakamkam di daerahnya walaupun 
pada akhirnya diputuskan bahwa ia dimakamkam 
di Campalagian (Ismail, 2012: 69). 

Riwayat hidup Maddappungan tersebut 
menggambarkan bahwa ia adalah seorang ulama 
besar. Jika Muh. As’ad (Gurutta Sade’) disebut 
sebagai aktor pembentuk jaringan pesantren dan 
ulama di Sulawesi Selatan (Arif, 2007: 190), maka 
Maddappungan juga bisa disebut aktor pembentuk 
jaringan ulama di wilayah Mandar. Ini bisa dilihat 
dari kader santri yang ditelorkan. Santri-santri 
tersebar ke beberapa daerah dan selanjutnya 
meneruskan cita-cita perjuangan sang guru dengan 
mengembankan tradisi mangngaji kitta’. Ulama yang 
belajar ke Maddappungan antara lain: As’ad/Daeng 
(Majene), Sayyid Abu Bakar (Baturoro),  Abdul 
Kadir (Batuputih/Dosen Unizal Ujung Pandang), 
Burhan (Mangkoso),  Baharuddin (Pambusuang), 
Abd. Halim (Maselembu), Mukhtar Badawi 

(Polewali/Ketua MUI Polmas),  Buchari (Polewali),  
Najamuddin Tahir (Lapeo Campalagian),  Muh. 
Zain (Menantu/Qadhi Campalagian), Mahmud 
Ismail (Imam Pappang Campalagian) dan lain 
sebagainya (Muhammadiyah, 1984:58-59).

Melihat jaringan murid dan dan guru-
gurunya, Maddappungan merupakan ulama besar 
yang berpengaruh di wilayah Mandar khusunya 
Campalagian. Perannya sebagai pelopor pengajian 
kitab kuning membuat ia digelari “Puang Panrita”. 
Kini makamnya setiap hari jumat ramai diziarahi 
oleh para pangngaji kitta’. Tentu saja dengan harapan 
berkah dari Allah swt, serta iringan doa semoga 
Allah swt menerima amal salehnya.  

PENUTUP
Maddappungan merupakan seorang ulama 

kharismatik di Campalagian yang dikenal dengan 
panggilan Puang Panrita. Ia merupakan Ulama 
kelahiran Belokka Sidrap. 

Sebagai ulama yang memiliki ilmu yang 
mendalam, maddappungan dipercaya sebagai 
Qadhi di Sidenreng, Binuang dan Campalagian. 
Di samping itu, ia juga mengembangkan tradisi 
mangngaji kitta’ di Camapalagian hingga ia mampu 
melahirkan beberapa ulama lokal yang melanjutkan 
tradisi mangngaji kitta’ tersebut. Hingga kini tradisi 
itu masih bertahan di Campalagian termasuk di 
rumah Maddappungan yang dilanjutkan oleh 
Hudaedah (Annanguru Edda).   

UCAPAN TERIMA KASIH
Ucapan terima kasih kepada seluruh pihak 

yang turut membantu terlaksananya penelitian ini 
mulai dari awal sampai akhir. Ucapan terima kasih 
terkhusus buat seluruh Annangguru di Campalagian, 
dengan keikhlasannya mengembangkan tradisi 
mangngaji kitta’ sehingga penulis bisa belajar 
membaca kitab kuning sekaligus memudahkan 
peneliti dalam pelaksanaan penelitian ini. 

DAFTAR PUSTAKA
Arif, Syamsudin. 2007. Aktor Pembentuk Jaringan 

Pesantren  di Sulawesi Selatan 1928-1952. 
10/2. Lentera Pendidikan. 

As’ad. et’al. 2012. Buah Pena Sang Ulama. Jakarta: 
Orbit.

Azra, Azyumardi. 2009. Tarajim Ulama Nusantara: 
Ke Arah Sejarah Sosial-Intelektual Ulama 
Kita, “Pengantar” dalam Bibit Suprapto, 
Ensiklopedi Ulama Nusantara: Riwayat 



32 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014

Hidup, Karya, dan Sejarah Perjuangan 157 
Ulama Nusantara.  Jakarta: Gelegar Media 
Indonesia.

Bibit Suprapto, 2009. Ensiklopedi Ulama Nusantara: 
Riwayat Hidup, Karya, dan Sejarah 
Perjuangan 157 Ulama Nusantara. Jakarta: 
Gelegar Media Indonesia.

Bosra, Mustari. 2008. Tuang Guru, Anrong Guru 
dan Daeng Guru: Gerakan Islam di Sulawesi 
Selatan. Makassar: La Galigo Press.

Burhanuddin, Jajat. 2012. Ulama dan Kekuasaan: 
Pergumulan Elit Muslim Dalam Sejarah 
Indonesia. Jakarta: Mizan.

Ismail, Arifuddin. 2012. Agama Nelayan: 
Pergumulan Islam dengan Budaya Lokal. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Kadir, Abd. 2007. Ajaran Keselamatan Versi 
Sumardin dalam Varian Gerakan Keagamaan. 
Makassar: Indobis.

Misrawi, Zuhairi. 2010. Hadratussyaikh Hasyim 
Asy’ari: Moderasi, Keumatan dan Kebangsaan. 
Jakarta: Kompas Media Nusantara.

Muhammadiyah, M. Urwah. 1984. Kiyai Haji  
Arsyad Maddeppungeng: Suatu Study 
Tentang Pengaruh Ulama Dalam Masyarakat 
Kabupaten Polmas Skripsi Sarjana, Fakultas 
Adab IAIN Alauddin, Ujung Pandang.

Musaddad, Aco. 2008. Annangguru Dalam 
perubahan Sosial di Polewali Mandar. 
Makassar: La Galigo Press. 

Muslim, Abu. 2012. Ulama Perempuan di Bonde 
Polewali Mandar: Study Biografi Annangguru 
Hudaedah. Makalah disampaikan pada 
seminar tahap II tahun 2012 Balai Litbang 
Agama Makassar.

Pawiloy, Sarita. et. al. 1981 Sejarah Pendidikan 
Daerah Sulawesi Selatan. Ujung Pandang: 
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan 
Proyek Inventarisasi dan Dokumentasi 
Kebudayaan Daerah.

Zuhriah. 2013. Jejak Wali Nusantara: Kisah 
Kewalian Imam Lapeo di Masyarakat Mandar. 
Yogyakarta: Pustaka Ilmu.


