
Model Pengajaran Agama Islam Di Universitas Sumatera Utara (Usu) Medan - Imran Siregar  |45

MODEL PENGAJARAN AGAMA ISLAM
DI UNIVERSITAS SUMATERA UTARA (USU) MEDAN

Teaching Model of Islamic Religion
at University of North Sumatra (USU), Medan

Imran Siregar

Puslitbang Pendidikan Agama dan Keagamaan
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI

Jl. M.H. Thamrin No.6 lt.18 Jakarta Pusat
Email: imran.siregar56@yahoo.com

Naskah diterima tanggal 3 Februari 2014. Naskah direvisi tanggal 5 Maret 2014. Naskah disetujui tanggal 3 April 2014

Abstrak

Praktik pengajaran PAI di USU memunculkan keanekaragaman komentar baik dari pimpinan 
Perguruan Tinggi Umum (PTU) maupun mahasiswa. Model konvensional pengajaran agama, yaitu 
model ceramah dan tanya jawab, dimana peran dosen lebih dominan dibandingkan dengan peran 
mahasiswa membuat mahasiswa mencari alternatif pendidikan agama di luar kegiatan intra kampus. 
Model pengajaran dan materi kajian agama kompetitor di luar intra kampus tersebut lebih “seksi” dan 
mengundang perhatian mahasiswa dibandingkan dengan materi yang disampaikan dosen PAI di ruang 
kuliah. Memperkokoh penyelenggaraan MPK sebagai pengembangan dari  mata kuliah agama di PTU 
dan penguatan kompetensi akademik serta kedudukan dosen PAI yang simpatik dan kompetitif adalah 
sebuah keniscayaan. 

Kata kunci: PTU,  pendidikan agama Islam, pengajaran.

Abstract

Practically, the teaching of Islamic religion at University of North Sumatra issues various comments both 
from the leaders of public university and from the students. The conventional model of teaching religion is 
lecturing model and asking questions model in which the lecture’s role is more dominant than the students. 
Consequently, they found the alternative education to learn religion lessons outside campus. The teaching 
model and the materials of religion lessons outside campus are more interesting to be learnt than Islamic 
religion taught by the lecturers at the campus.  It is necessary to strengthen the implementation of personal 
development course as the expansion of religion course at public university and to strengthen the academic 
competence, and the position of the lecturers who are congenial and competitive.

Keywords: public university, islamic education, teaching.  

PENDAHULUAN

SK Mendiknas No.232/U/2000 dan 
No.045/U/2002 memperlihatkan telah 
terjadi restrukturisasi Pendidikan Agama 

di Perguruan Tinggi Umum. Dalam SK tersebut 
ditegaskan bahwa Pendidikan Agama tidak masuk 
dalam materi mata kuliah tersendiri melainkan 
menjadi salah satu mata kuliah dalam kelompok 
MPK (Mata Kuliah Pengembangan Kepribadian). 

Dalam kurikulum yang direstrukturisasi tersebut 
dipergunakan pendekatan baru yang dikenal dengan 
Kurikulum Berbasis Kompetensi yang sangat 
mengutamakan kompetensi setiap mata kuliah, 
dimana materi pengajaran keagamaan di PTU 
lebih mengedepankan aspek kompetensi tertentu 
ketimbang sebuah pengetahuan dan pemahaman.  

Rambu-rambu pelaksanaan MPK ini 
tercantum dalam SK No.43/DIKTI/Kep. 2006, 
khususnya menegaskan tentang rumusan visi, misi, 



46 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014

standar kompetensi, dan kompetensi dasar. Visi dan 
misi MPK memberi penekanan kepada pemantapan 
kepribadian mahasiswa sebagai manusia Indonesia 
seutuhnya, yang secara konsisten mampu 
mewujudkan nilai-nilai dasar keagamaan dan 
kebudayaan. Kompetensi dasar Pendidikan Agama 
adalah menjadi ilmuwan; (i) professional, (ii) 
beriman dan bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha 
Esa, (iii) berakhlak mulia, (iv) memiliki etos kerja, 
(v) berkepribadian dewasa, menjunjung tinggi nilai-
nilai kemanusiaan dan kehidupan. Hal ini berarti 
fokus pada internalisasi nilai dan perbedaan teologis 
dan perbedaan madzhab dalam masalah fiqihiyah 
tidak menjadi materi utama dalam pengajaran PAI 
di PTU.

Dalam UU No. 20 tahun 2003 tentang Sistem 
Pendidikan Nasional (Sisdiknas) secara tegas 
menyatakan hak setiap peserta didik mendapatkan 
pendidikan agama. Dalam Bab V Pasal 12 ayat 1 
point a menegaskan bahwa setiap peserta didik 
berhak untuk mendapatkan pendidikan agama 
sesuai agama yang dianutnya dan diajarkan oleh 
pendidik yang seagama. Hal ini berarti setiap peserta 
didik pada semua jalur dan jenjang pendidikan, baik 
tingkat dasar, menengah maupun tinggi, berhak 
untuk mendapatkan pendidikan agama sesuai 
agama yang dianut dan diajarkan oleh guru agama 
yang seagama dengan peserta didik.

Pendidikan agama yang dimaksudkan UU 
tersebut, sebagaimana tercantum dalam ketentuan 
umum PP No. 55 tahun 2007 pada pasal 1 ayat 1 
adalah sebuah pendidikan yang  memberikan 
pengetahuan dan membentuk sikap, kepribadian 
dan keterampilan  peserta didik dalam mengamalkan 
ajaran agamanya yang dilaksanakan sekurang 
kurangnya melalui mata pelajaran/kuliah pada 
semua jalur, jenjang dan jenis pendidikan. Hal ini 
berarti bahwa pendidikan agama merupakan mata 
kuliah tersendiri, tidak digabungkan dengan mata 
pelajaran/mata kuliah lainnya pada semua jenjang 
pendidikan, termasuk pada bangku kuliah.

Adapun fungsi dari pendidikan agama adalah 
membentuk manusia Indonesia yang beriman 
dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, serta 
berakhlak mulia dan mampu menjaga kedamaian 
dan kerukunan hubungan intern dan antar umat 
beragama. Sedangkan tujuan pendidikan agama 
adalah untuk berkembangnya kemampuan 
peserta didik dalam memahami, menghayati, dan 
mengamalkan nilai- nilai agama yang menyerasikan 
penguasaannya dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan, seni dan teknologi (PP. No.55 tahun 
2007 pasal 2 ayat 1 dan 2). Penanggungjawab 
pendidikan agama pada semua jalur dan jenjang 
pendidikan adalah Menteri Agama (Pasal 3 ayat 2).

Kedua kebijakan tersebut (Menteri Pendidikan 
dan Menteri Agama) memiliki kesamaan tujuan. 
Meskipun tidak memasukkan materi pendidikan 
agama dalam mata kuliah tersendiri, akan tetapi 
dalam Mata kuliah Pengembangan Kepribadian 
(MPK) secara eksplisit kompetensi dan tujuan yang 
diharapkan dari pendidikan agama tidak sekedar 
menjadikan agama sebagai pengetahuan, tapi juga 
menjadikan agama sebagai sumber etos kerja dan 
etos sosial, sama-sama membentuk manusia yang 
beriman dan bertakwa. Intinya agama dipahami 
tidak hanya sebagai pengetahuan tapi juga harus 
mencerminkan perilaku baik secara individu 
maupun secara sosial.

Meski demikian, dalam implementasinya, 
kompetensi yang ingin dicapai dalam pendidikan 
keagamaan tersebut, sulit untuk terealisasi. Ada 
beberapa hal yang menyebabkan tidak tercapainya 
kompetensi tersebut, antara lain; (a) jumlah sks 
untuk mata kuliah agama yang sangat terbatas, 
(b) model pengajaran PAI yang lebih cenderung 
dogmatif, tidak kritis, lebih bersifat monolog 
doktriner, dan hampir tidak ada perdebatan adu 
gagasan, (c) materi pengajaran PAI yang kurang 
memadai, (d) dan dosen yang kurang kompeten. 

Akibatnya para mahasiswa mencari dan 
mendapatkan pemahaman keagamaan di luar 
kampus. Mereka memperoleh pengetahuan dan 
pemahaman keagamaan dari kelompok kelompok 
kajian Islam di luar pembelajaran PAI di kampus. 
Kelompok-kelompok kajian Islam tersebut lebih 
“seksi” dan menawarkan banyak warna dan 
pendekatan dalam pemahaman keagamaan Islam, 
mulai yang sifatnya tekstual normatif, hingga yang 
kontekstual liberal. Perbedaan pendekatan tersebut 
menjadi alasan mahasiswa mencari alternatif PAI di 
luar PAI yang terjadwal di kampus.

Berdasarkan latar belakang tersebut di atas 
rumusan masalah penelitian ini difokuskan pada 3 
(tiga) hal, yaitu: 1) menganalisis model pengajaran 
PAI di USU; 2) menganalisis sistem evaluasi 
pengajaran PAI; dan 3) menganalisis mekanisme 
dan sistem rekrutmen dosen PAI di USU. 

Hasil studi ini ditujukan kepada para 
pengambil kebijakan (Kemenag dan Kemdikbud) 
terkait pembenahan pengajaran PAI di PTU, 
khususnya di USU. 



Model Pengajaran Agama Islam Di Universitas Sumatera Utara (Usu) Medan - Imran Siregar  |47

METODE PENELITIAN
Pendekatan penelitian ini adalah pendekatan 

kualitatif, kasus pengajaran PAI di USU. Peneliti 
menjadi instrumen utama dalam penggalian 
data dan informasi. Untuk mendapatkan data 
dan informasi yang lebih mendalam dilakukan 
melalui FGD, wawancara dan studi dokumen yang 
berkaitan dengan profil dosen, sistem dan pola 
pengajaran serta evaluasi pengajaran agama,dan 
mekanisme rekrutmen dosen agama. Proses 
penelitian berlangsung selama lima bulan (Juli-
Nopember) pada tahun anggaran 2013. Lokus studi 
di Universitas Sumatera Utara (USU) Medan.

Data yang diperoleh dianalisis dengan 
mengaitkan antar data berdasarkan hasil wawancara 
mendalam (FGD) dan studi dokumen tentang  
kebijakan pendidikan agama, proses pengajaran PAI 
dan rekrutmen dosen.

Sekilas USU
Sejarah Universitas Sumatera Utara (USU) 

dimulai dengan berdirinya Yayasan Universitas 
Sumatera Utara pada tanggal 4 Juni 1952. Pendirian 
yayasan ini dipelopori oleh Gubernur Sumatera 
Utara dengan maksud untuk memenuhi keinginan 
masyarakat Sumatera Utara khususnya dan 
masyarakat Indonesia umumnya.

Diawali tanggal 20 Agustus 1952 saat 
didirikan Fakultas Kedokteran di Jalan Seram 
dengan dua puluh tujuh orang mahasiswa dan 
kemudian hari momen tersebut ditetapkan sebagai 
hari jadi atau  Dies Natalis USU  yang diperingati 
setiap tahun. Kemudian disusul dengan berdirinya 
Fakultas Hukum dan Pengetahuan Masyarakat 
(1954), Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
(1956), dan Fakultas Pertanian (1956). Pada tanggal 
20 November 1957, USU diresmikan oleh Presiden 
Republik Indonesia Dr. Ir. Soekarno menjadi 
universitas negeri yang ketujuh di Indonesia.

Pada tahun 1959, dibuka Fakultas Teknik 
di Medan dan Fakultas Ekonomi di Kutaradja 
(Banda Aceh) yang diresmikan secara meriah oleh 
Presiden R.I. Kemudian disusul berdirinya Fakultas 
Kedokteran Hewan dan Peternakan (1960) di Banda 
Aceh. Sehingga pada waktu itu, USU terdiri dari 
lima fakultas di Medan dan dua fakultas di Banda 
Aceh.

Selanjutnya menyusul berdirinya Fakultas 
Kedokteran Gigi (1961), Fakultas Sastra (1965), 
Fakultas Matematika dan Ilmu Pengetahuan Alam 
(1965), Fakultas Ilmu-ilmu Sosial dan Ilmu Politik 
(1982), Sekolah Pascasarjana (1992), Fakultas 

Kesehatan Masyarakat (1993), Fakultas Farmasi 
(2007), Fakultas Psikologi (2008), dan Fakultas 
Keperawatan (2009).

Pada tahun 2003, USU berubah status dari 
suatu perguruan tinggi negeri (PTN) menjadi suatu 
perguruan tinggi Badan Hukum Milik Negara 
(BHMN). Perubahan status USU dari PTN menjadi 
BMHN merupakan yang kelima di Indonesia. 
Sebelumnya telah berubah status UI, UGM, ITB 
dan IPB pada tahun 2000. Setelah USU disusul 
perubahan status UPI (2004) dan UNAIR (2006).

Dalam perkembangannya, beberapa fakultas 
di lingkungan USU telah menjadi embrio berdirinya 
tiga perguruan tinggi negeri baru, yaitu Universitas 
Syiah Kuala di Banda Aceh, yang embrionya adalah 
Fakultas Ekonomi dan Fakultas Kedokteran Hewan 
dan Peternakan USU di Banda Aceh. Kemudian 
disusul berdirinya Institut Keguruan dan Ilmu 
Pendidikan (IKIP) Negeri Medan (1964), yang 
sekarang berubah menjadi Universitas Negeri 
Medan (UNIMED) yang embrionya adalah Fakultas 
Keguruan dan Ilmu Pendidikan USU. Setelah itu, 
berdiri Politeknik Negeri Medan (1999), yang 
semula adalah Politeknik USU.

Hingga kini, USU memiliki 14 Fakultas dan 
sekolah pascasarjana, 47 program studi sarjana 
S-1, enam program pendidikan profesi, 38 program 
magister, 22 program Doktor dan 22 program 
pendidikan spesialis serta 15 program diploma III 
dan satu diploma IV dengan jumlah total mahasiswa 
USU yang terdaftar hingga Agustus 2012 sebanyak 
44.030 orang, 1000 di antaranya adalah mahasiswa 
asing.

Proses pendidikan dan penelitian melibatkan 
1.632   orang dosen, 81% di antaranya memiliki 
latar belakang pendidikan pascasarjana. Sementara 
dosen agama Islam terdiri dari 3 orang dosen tetap 
USU, 4 orang dosen DPK IAIN Sumut dan 3 orang 
dosen honorer dalam koordinasi LIDA. Jumlah 
alumni USU saat ini USU  lebih dari 103.000 alumni 
yang tersebar di seluruh pelosok tanah air. Sejumlah 
alumni menempati posisi penting di berbagai sektor 
kerja, baik pemerintahan maupun swasta.

Di lingkungan dalam kampus juga terdapat 
berbagai sarana seperti asrama, mesjid, arena 
olah raga, wisma, kafetaria, toko, bank, dan 
kantor pos. Wisuda dan berbagai acara akademik 
lainnya diadakan di Auditorium dan Gelanggang 
Mahasiswa. Sebuah rumah sakit pendidikan 
yang berlokasi di kampus Padang Bulan.

Kampus utama USU berlokasi di Keluarahan 
Padang Bulan Kecamatan Medan Baru. Kampus ini 



48 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014

memiliki luas sekitar 122 Ha, dengan zona akademik 
seluas sekitar 100 Ha yang berada di tengahnya.

Jarak kampus Padang Bulan dengan bandara 
Kualanamu Internasional Airport sekitar 38 km 
yang dapat ditempuh dengan menggunakan taksi 
90 menit atau KA selama sekitar 45 menit.

Perkembangan jumlah mahasiswa USU 
menuntut perluasan kampus Padang Bulan dengan 
pengembangan Kampus Kwala Bekala. Kampus 
Kwala Bekala dikembangkan sebagai kampus yang 
humanis (nyaman, aman dan menyenangkan, 
berskala pejalan kaki), hemat energi, sehat dan 
ramah lingkungan, serta mencerminkan visi USU 
sebagai “U for I” (University for Industry). 

Sementara misi USU adalah: 1) 
Mempersiapkan mahasiswa menjadi anggota 
masyarakat akademik dan profesional dalam 
menerapkan, mengembangkan pengetahuan ilmiah, 
teknologi dan seni, serta berdaya saing tinggi; 
2) Memperluas partisipasi dalam pembelajaran 
untuk memenuhi kebutuhan nasional dalam 
pembelajaran dan modernisasi cara pembelajaran; 
dan 3) Mengembangkan dan menyebarluaskan 
pengetahuan ilmiah, teknologi, seni, dan rancangan 
penerapannya untuk mendukung produktivitas dan 
daya saing masyarakat.

PEMBAHASAN
Status Mata Kuliah PAI

Mata kuliah PAI di USU masih menjadi 
mata kuliah yang berdiri sendiri dan belum 
menjadi bagian dari Mata Kuliah Pengembangan 
Kepribadian (MPK) sebagaimana diamanatkan 
dalam Surat Keputusan (SK) Menteri Pendidikan 
Nasional No. 232/U/2000 dan No. 45/U/2002. 
Sampai saat ini alokasi untuk mata kuliah agama 
di PTU adalah 2 SKS. Minimnya SKS ini membuat 
para dosen kesulitan untuk menerapkan MPK 
sehingga masih terus menjadikan PAI sebagai 
matakuliah tersendiri. Pengalaman para dosen, 2 
SKS dirasa sebagai alokasi yang minimal. Menurut 
Ibu Zakiyah, mereka sudah pernah mengajukan 
kepada pihak kampus untuk menambahan menjadi 
3 SKS, namun hingga penelitian ini dilakukan 
permintaan tersebut tidak disetujui. Para dosen 
beranggapan bahwa penambahan 1 SKS akan 
sangat membantu dalam proses pembelajaran 
khususnya untuk alokasi praktik dalam rangka 
membangun dan membentuk sikap dan karakter 
peserta didik sebagaimana telah dirumuskan dalam 
kompetensi mata kuliah (tujuan instruksional 
umum): “Pendidikan Agama di Perguruan Tinggi 

Umum bertujuan untuk membantu terbinanya 
mahasiswa yang beriman dan bertaqwa kepada 
Tuhan Yang Maha Esa, berbudi pekerti yang luhur, 
berfikir filosofis, bersikap rasional dan dinamis, 
berpandangan luas, ikut serta dalam kerja sama 
antar umat beragama dalam rangka pengembangan 
dan pemanfaatn ilmu dan teknologi serta untuk 
kepentingan manusia dan nasional.” 

Pada sisi lain, Pembantu Rektor I (PR I) 
beranggapan bahwa mata kuliah agama justru 
seharusnya non SKS. Ekstrimnya lagi, kalau perlu 
PAI tidak lagi diajarkan di perguruan tinggi kecuali 
di perguruan tinggi agama seperti IAIN atau UIN. 
Karena menurutnya, pendidikan agama tidak bisa 
dipelajari dalam waktu yang singkat hanya satu 
semester. Pendidikan agama bukanlah pendidikan 
instan. Ia merupakan pendidikan yang bersifat proses 
mulai dari aspek teoritis sampai keaspek praktikal, 
dari kognisi sampai ke afeksi dan psikomotorik. 
Agama tidak hanya terkait dengan pengetahuan 
teoritis belaka. Lebih dari itu tujuan mata kuliah ini 
(pengajaran agama) bukanlah sekedar mengalihkan 
pengetahuan dan keterampilan (sebagai isi 
pendidikan), melainkan lebih merupakan upaya 
menggugah fitrah kemanusiaan sehingga mahasiswa 
bisa menjadi penganut agama yang taat dan baik. 

Selanjutnya ditegaskan, bahwa PAI bukan 
merupakan kegiatan yang terpisah dari aspek-
aspek kehidupan masyarakat luas yang berlangsung 
dalam konteks keselarasan maupun keseimbangan 
dengan kegiatan-kegiatan, baik perorangan 
maupun kelembagaan dan dalam posisi yang saling 
memperkokoh atau memperkuat antara yang satu 
dengan yang lain. Kampus hanya menjadi salah 
satu konstributor untuk membangun manusia 
yang dewasa dalam berpikir dan berperilaku. 
Di luar kampus banyak pihak yang tidak kalah 
penting peranannya, yang turut memberikan 
konstribusi pelaksanaan pendidikan agama. Maka 
dengan demikian keterlibatan pranata sosial 
kemasyarakatan yang lain turut serta memberikan 
andil bagi keberhasilan pendidikan agama baik dari 
sisi kuantitas maupun kualitas. 

Dari sinilah PR I mewakili pihak kampus 
mempertanyakan bagaimana mungkin mata 
kuliah agama dengan karakter yang demikian 
dapat diberi nilai dengan angka. Apakah nilai 
yang diberikan oleh seorang dosen PAI dapat 
mencerminkan keberagamaan mahasiswa? Apakah 
nilai A mahasiswa dalam mata kuliah PAI dapat 
memastikan cerminan bahwa sang mahasiswa 
memiliki tingkat keberagamaan yang tinggi dan 
bagus sesuai dengan nilai yang diperolehnya?



Model Pengajaran Agama Islam Di Universitas Sumatera Utara (Usu) Medan - Imran Siregar  |49

Dua sudut pandang yang berbeda ini berakibat 
pada praktik pelaksanaan perkuliahan PAI. 
Perkuliahan yang seharusnya mendapatkan porsi 
ideal sesuai harapan para dosen justru terlaksana 
dalam posisi dan kondisi yang tak seharusnya. 
Pertama, perkuliahan harus dilakukan dalam kelas 
besar dengan jumlah mahasiswa di atas 50 (lima 
puluh) bahkan ada yang sampai 120 (seratus dua 
puluh). Kedua, kondisi ini diperparah dengan 
kurang memadainya dukungan sistem tata suara 
dalam ruang kuliah (sound system) di beberapa 
fakultas. Hal ini berakibat pada proses perkuliahan 
PAI yang kurang efektif dan menjurus ke arah sia-sia. 
Untuk sebuah perkuliahan, satu kelas diisi lebih dari 
30 peserta didik saja sudah kurang efektif dan dosen 
akan menemui kesulitan menguasai kelas besar 
atau forum. Pengawasan dosen terhadap aktivitas 
belajar mahasiswa di kelas tidak bisa menyeluruh 
terlebih lagi dengan keterbatasan tata suara dalam 
ruangan. Maka bila kondisi ini ditambah dengan 
tidak adanya sistem tata suara, misalnya speaker, 
sudah bisa dipastikan bahwa proses perkuliahan 
tidak dapat terlaksana dengan baik dan maksimal. 

Hal tersebut diakui sendiri oleh koordinator 
dosen PAI, Dra. Zakiah, M.Pd. Menurutnya, dalam 
kondisi tersebut di atas dosen akan kesulitan 
menguasai seluruh kelas. Dosen tidak bisa mengenal 
mahasiswa dengan baik. Saat mengajar di dalam 
kelas dosen juga tidak bisa mengontrol perilaku 
mahasiswa apalagi yang duduk atau berada di 
posisi belakang. Bukannya mengikuti perkuliahan, 
ia justru asyik bermain dengan handphone-nya. 
Kenyataan ini berujung pada prinsip para dosen 
“yang penting mengajar, terserah mahasiswa mau 
mendengar atau tidak”.

Fasilitas sarana perkuliahan yang disediakan 
oleh masing-masing fakultas berbeda antara satu 
fakultas dengan fakultas lainnya sesuai dengan 
kemampuan finansial yang ada. Misalnya di FISIP 
susah sekali kalau mau memakai infocus karena 
jumlahnya sangat terbatas. Sementara di Fakultas 
Kedokteran dan Ilmu Komputer Teknologi Informasi 
fasilitas sangat mencukupi, infocus tersedia di 
setiap kelas. Sangat berbeda dengan fakultas 
lainnya, pengeras suara tidak tersedia sementara 
perkuliahan PAI dilaksanakan dengan kelas besar. 
Semua ini terkendala oleh masalah pendanaan, 
baik untuk menyediakan fasilitas  yang memadai 
maupun menggaji dosen. Karenanya untuk dibagi 
menjadi kelas-kelas kecil pun tidak memungkinkan. 
Di samping karena masalah pendanaan, ruang kelas 
pun diakui tidak mencukupi.

Proses Pengajaran PAI
Pengajaran PAI memiliki acuan utama yang 

dinamakan Garis-garis Besar Program Pengajaran 
(GBPP). GBPP kemudian dikembangkan menjadi 
Satuan Acara Pembelajaran (SAP). Materi 
pembelajaran terbagi menjadi dua, yaitu materi 
pokok sesuai dengan GBPP dan materi pokok 
yang disesuaikan dengan disiplin ilmu masing-
masing mahasiswa. Materi kategori pertama 
memiliki kompetensi khusus sebagaimana 
dirumuskan di dalam GBPP yaitu: kemampuan 
memahami dan menjelaskan berbagai konsep 
ketuhanan, membuktikan eksistensi Tuhan dan 
menunjukkan kekhasan serta kebenaran dalam 
Islam; kemampuan memahami dan menjelaskan 
makna, karakter orang beriman, korelasi iman dan 
taqwa, serta terbentuknya iman dan taqwa yang 
intens; kemampuan memahami dan menjelaskan 
berbagai persoalan dalam kehidupan modern, 
serta menawarkan problem solving yang islami; 
kemampuan memahami dan menjelaskan hakikat 
manusia, posisi manusia di hadapan Allah 
serta bersikap sebagai makhluk bermartabat; 
kemampuan memahami dan menjelaskan konsep 
hukum, hak asasi manusia (HAM), dan demokrasi 
dalam perspektif Islam; kemampuan memahami 
dan menjelaskan sumber hukum Islam, fungsi 
hukum Islam, serta menunjukkan kontribusi 
muslim dan hukum Islam dalam sistem Hukum 
Nasional; kemampuan memahami dan menjelaskan 
makna etika, moral dan akhlak, menunjukkan 
kekhasan akhlak dan hubungannya dengan 
tasawuf, serta terbentuknya akhlak mulia sebagai 
anggota masyarakat; kemampuan memahami dan 
menjelaskan konsep Islam tentang ilmu pengetahuan 
dan teknologi (Iptek), serta kemampuan bersikap 
sebagai ilmuwan/akademis yang bertanggung 
jawab; kemampuan memahami dan menjelaskan 
makna Islam sebagai ramatan lil ‘alamin, serta 
terbentuknya sikap solidaritas yang proporsional 
dalam kehidupan bersama umat agama lain; 
kemampuan memahami dan menjelaskan konsep 
masyarakat madani, serta menunjukkan peran 
muslim sebagai terbentuknya masyarakat madani 
dan kesejahteraan umat; kemampuan memahami 
dan menjelaskan konsep ekonomi Islam, serta 
menunjukkan kemungkinannya bagi upaya 
pengingkatan kesejahteraan umat; kemampuan 
memahami dan menjelaskan konsep, karakteristik, 
dan dinamika kebudayaan Islam; kemampuan 
memahami dan menjelaskan konsep politik dalam 
perspektif Islam, serta peran muslim dalam politik 
nasional.



50 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014

Sementara itu materi pokok yang disesuaikan 
dengan disiplin ilmu mahasiswa disesuaikan dengan 
di fakultas apa mahasiswa belajar. Oleh karena 
itu, setiap fakultas memiliki penekanan tema yang 
disesuaikan dengan kompetensi masing-masing 
fakultas. Misalnya, PAI di Fakultas Kedokteran akan 
membahas etika kedokteran dalam Islam sementara 
di fakultas lain tidak membahasnya. Demikian 
pula misalnya di Fakultas Ekonomi yang lebih 
mengembangkan pembahasan tentang ekonomi 
Islam. Titik tekan materi yang berbeda-beda dan 
khas bagi masing-masing fakultas ini menjadi tema 
perkuliahan yang diberikan kepada para mahasiswa 
di akhir pertemuan dalam satu semester.

Model pengajaran yang dipakai oleh para 
dosen PAI dalam perkuliahan tidak jauh berbeda 
dengan model yang dipraktikkan oleh para 
narasumber dalam seminar. Tahap pertama lebih 
banyak dilakukan dengan pemaparan oleh dosen 
dengan ceramah dan atau bila memungkinkan 
dosen memberikan presentasi lewat infocus. Tahap 
selanjutnya dosen memberikan kesempatan kepada 
mahasiswa untuk bertanya dan dosen menjawab. 
Tanya jawab antara dosen dan mahasiswa tak 
jarang berujung pada diskusi. Pengambilan 
metode perkuliahan yang demikian tak lepas dari 
kompetensi khusus dan capaiannya yang melulu 
menyentuh ranah kognitif. Tak mengherankan 
bila di dalam SAP yang mereka susun hanya 
menyertakan metode kuliah mimbar, diskusi, dan 
jigsaw. Walaupun demikian, harus pula diingat 
bahwa kesinambungan pendidikan agama tidak 
terletak pada banyak ataupun tingginya materi yang 
disajikan, apalagi alokasinya yang sangat terbatas, 
yaitu 2 SKS dalam satu semester. Maka masalah 
metodologi dalam hal penguasaan teori dan praktik 
tentang cara pendekatan yang tepat dan cermat 
guna mencapai tujuan menjadi faktor yang sangat 
menentukan. 

Di samping itu, mayoritas dosen juga 
mewajibkan kepada para mahasiswi untuk 
mengenakan jilbab saat perkuliahan. Peraturan ini 
bukan peraturan resmi pihak kampus dan bukan 
pula kesepakatan semua dosen PAI. Walaupun 
ada juga dosen yang membebaskan mahasiswinya 
dari berjilbab, tetap saja muncul kesan umum 
bahwa perkuliahan PAI merupakan kawasan wajib 
berjilbab. Menurut pengakuan dosen, kewajiban ini 
memiliki pengaruh positif dalam perkembangan 
keagamaan para mahasiswi. Beberapa justru dengan 
sukarela terus memakai jilbab dalam kehidupan 
sehari-hari sebagaimana diakui oleh mahasiswinya.

Karena PAI masuk dalam struktur Mata 
Kuliah Umum (MKU), maka di USU PAI masuk 
dalam koordinasi LIDA (Laboratorium Ilmu Dasar 
dan Ilmu Umum). Untuk pelaksanaan perkuliahan 
PAI diserahkan kepada Dra. Zakiah, M.Pd. untuk 
mengkoordinasikan para dosen PAI. Koordinasi 
tidak hanya mengumpulkan para dosen dan 
membagi kelas-kelas yang wajib diampuh oleh 
dosen tertentu, namun juga mengatur GBPP dan 
SAP perkuliahan agar tidak keluar dari acuan. 
Memang tidak ada rapat khusus untuk dosen PAI di 
setiap awal semester dalam rangka membahas dan 
menentukan proses perkuliahan untuk satu semester 
ke depan. Semua urusan kelas diserahkan kepada 
dosen kecuali materi baku yang tercantum di GBPP. 
LIDA sendiri tidak membakukan pemahaman 
apa yang harus diajarkan kepada para mahasiswa 
karena dalam anggapannya para dosen PAI yang di 
bawah naungan LIDA tidak menunjukkan indikasi 
terinfiltrasi oleh pemahaman-pemahaman radikal 
maupun transnasional yang bisa mengikis moderasi 
Islam.

Walaupun proses perkuliahan di kelas 
diserahkan kepada dosen masing-masing, untuk 
lebih menyamakan acuan mereka menggunakan 
satu buku acuan utama. Sampai saat ini buku 
acuan utama yang masih mereka gunakan adalah 
terbitan resmi dari Direktorat Pendidikan Tinggi 
Islam, Direktorat Jenderal Pendidikan Islam, 
Departemen Agama (kini menjadi Kementerian 
Agama) Jakarta pada tahun 2009. Buku tersebut 
berjudul “Pengembangan Kepribadian Pendidikan 
Agama Islam pada Perguruan Tinggi Umum” yang 
disusun oleh Prof. Dr. M. Abduh Malik, Prof. Dr. 
Uswatun Hasanah, Drs. Mujilan, M.Ag., dan Dr. 
Nurwahidin, M.Ag. Untuk materi pertemuan akhir 
yang disesuaikan dengan disiplin ilmu masing-
masing tidak ada dalam buku tersebut. Selain 
buku induk ini, untuk pengembangan para dosen 
dibebaskan untuk mengambil dari buku-buku lain 
yang berkaitan dengan tema-tema yang diajarkan. 
Saat ini mereka sedang menyusun buku ajar 
Pendidikan Agama Islam yang kini dalam tahap 
revisi dan ditargetkan selesai pasca lebaran 1434 H. 
Menurut Dra. Zakiah, M.Pd, revisi ini terkait dengan 
penambahan atas materi-materi yang disesuaikan 
dengan disiplin ilmu mahasiswa. Jadi pembahasan-
pembahasan khas perfakultas akan memiliki acuan 
yang pasti dan jelas.

Dalam proses perkuliahan, kontrol dari 
mahasiswa juga cukup baik walaupun terkadang 
ada sedikit penentangan dari dosen. Suatu kali ada 



Model Pengajaran Agama Islam Di Universitas Sumatera Utara (Usu) Medan - Imran Siregar  |51

mahasiswa dari Fakultas Tehnik mengadukan dosen 
PAI-nya kepada Pembantu Dekan I. Menurutnya 
dosen pengampuh tidak mengajar sesuai dengan 
GBPP dan SAP yang disepakati. Padahal GBPP dan 
SAP bersifat terbuka dan selalu disampaikan kepada 
para mahasiswa di awal pertemuan perkuliahan 
sehingga mahasiswa telah mengikuti gambaran 
tentang materi yang akan diterimanya selama 
satu semester. Dosen tersebut dalam pandangan 
mahasiswa mengajar di kelas sesukanya saja. 
Akibatnya, di semester tahun depan dosen yang 
bersangkutan tidak diberi lagi jam mengajar di 
Fakultas Tehnik. Ia pun melapor kepada koordinator 
dosen PAI di LIDA. Konflik pun mengemuka 
manakala aduan mahasiswa dikonfirmasikan 
kepada dosen terkait. Dosen yang bersangkutan 
tidak mau menerima tuduhan tersebut dan 
mengelak bahwa itu hanya laporan mahasiswa saja 
tanpa dipertanyakan lebih lanjut pada dirinya. 

Tentunya kejadian seperti ini tidak akan 
terjadi bila tidak ada api yang mengasapi. Memang 
banyak kemungkinan, namun laporan seperti ini 
menunjukkan bahwa transparansi dalam proses 
perkuliahan sangat penting dan diperlukan. 
Kesepakatan dalam bentuk kontrak belajar di awal 
perkuliahan menjadi starting point perkuliahan 
untuk pertemuan-pertemuan selanjutnya. 
Mahasiswa tetap berhak untuk tahu apa yang akan 
diperolehnya selama satu semester dan dosen 
perlu untuk membimbing sesuai jalur kesepakatan. 
Tanpa ada kontrak belajar, niscaya situasi dan 
proses perkuliahan akan buta serta tanpa arah. 
Apalagi bilamana kemudian ditemukan adanya 
ajaran-ajaran yang menjurus pada pengabsahan 
tindakan kekerasan bahkan cenderung radikal, 
mahasiswa dapat memberikan kontrol. Tidak ada 
pihak lain yang dapat memberikan kontrol terbaik 
kecuali mahasiswa yang jelas-jelas mengikuti proses 
perkuliahan. Walaupun memang sampai saat ini 
belum ada laporan kepada pihak terkait mengenai 
transformasi paham keagamaan yang mengarah 
kepada kekerasan bahkan radikal atau mungkin 
paham yang dianggap sesat, tetap hal ini perlu 
diwaspadai.

Dalam konteks ini pelaksanaan perkuliahan 
PAI di perguruan tinggi juga memerlukan suasana 
interaksi antara dosen dan peserta didik yang lebih 
intens. Figur dosen agama Islam tidak sekedar 
sebagai pengampuh dan penyampai materi kuliah 
tetapi lebih dari itu ia adalah sumber inspirasi 
“spiritual” sekaligus pembimbing sehingga terjalin 
hubungan pribadi antara dosen dan peserta 

didik yang cukup dekat dan mampu melahirkan 
perpaduan bimbingan antara rohani dan akhlak 
dengan materi pembelajarannya. Sampai di sini 
fungsi dan peran dosen PAI tidak melulu hanya 
bermodalkan profesionalitas sesuai undang-undang 
guru dan dosen yang mencakup kompetensi 
kepribadian, pedagogik, sosial dan professional, 
namun juga perlu didukung oleh kekuatan moral 
atau akhlak. 

Proses perkuliahan PAI di USU terbagi dalam 
dua model kelas. USU mengadakan kelas simultan 
dan kelas reguler untuk mata kuliah PAI. Kelas 
simultan mirip dengan model semester pendek yang 
biasanya diikuti oleh sedikit mahasiswa. Sementara 
kelas reguler merupakan kelas dengan perkuliahan 
yang diselenggarakan selama satu semester penuh. 
PAI untuk kelas reguler ini diberikan di semester 
pertama. Hanya di Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu 
Politik serta Faultas Teknologi Informasi yang 
diberikan di semester kedua. Kelas reguler inilah 
yang biasanya diselenggarakan dalam format kelas 
besar dengan banyak mahasiswa. 

Kalau 13 (tiga belas) materi ajar di atas 
diperhatikan, mulai dari materi konsep ketuhanan 
dalam Islam sampai dengan materi sistem politik 
Islam, hakekatnya tidak menutup kemungkinan 
bagi dosen untuk membuka peluang masuk ke 
ranah afektif ataupun psikomotorik. Capaian 
komptensi untuk membangun dan menumbuhkan 
kesadaran tentang pluralitas kehidupan beragama 
memang sudah sangat pas. Apalagi untuk masa 
sekarang di mana kesadaran untuk menghormati 
perbedaan sedikit demi sedikit makin luntur, 
materi kerukunan umat beragama memang sudah 
selayaknya menyentuh perasaan, emosi, sistem nilai, 
dan sikap hati (attitude). Tujuannya tidak hanya 
memahami dan menganalisis namun lebih dari itu, 
yaitu memperhatikan fenomena sampai dengan 
yang kompleks yang merupakan faktor internal 
seseorang, seperti kepribadian dan hati nurani. 
Sikap hati, sikap menghargai, serta kecenderungan 
emosi harus ditumbuhkan.

Sebenarnya tidak hanya materi kerukunan 
antar umat beragama yang bisa menyentuh ranah 
afektif. Banyak materi PAI yang seharusnya juga 
dapat memasuki capaian kompetensi afektif. 
Realitas inilah yang memicu Pembantu Rektor 
I USU mengeluarkan pernyataan dan sikap 
sebagaimana tersebut di atas. Pertama, kritik 
terhadap posisi pengajaran PAI yang dirasa 
tidak perlu lagi diajarkan di perguruan tinggi 
umum. Kedua, salah satu alasannya adalah sistem 



52 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014

penilaian PAI yang belum juga menemukan format 
idealnya. Pernyataan prihatin yang senada juga 
disampaikan oleh Direktur Jenderal Pendidikan 
Islam, Prof. Dr. H. Mohammad Ali, MA. dalam 
sambutannya untuk buku materi pembelajaran 
mata kuliah PAI. Menurutnya, di mana relevansi 
kebenaran dan kehebatan ajaran Islam jika tidak 
mampu mempengaruhi pemeluknya? Ini salah 
satu problem yang dikemukakannya yang sekaligus 
menjadi tantangan bagi para dosen. Problemnya 
ini diakibatkan antara lain oleh adanya orientasi 
pendidikan agama yang kurang tepat atau bahkan 
keliru. Ia menyebutkan 3 (tiga) indikator kekeliruan, 
yaitu: a) Pendidikan agama saat ini lebih berorientasi 
pada belajar tentang ilmu agama. Karenanya tidak 
aneh bila di negeri ini sering kita saksikan seseorang 
yang banyak mengetahui nilai-nilai ajaran agama 
tapi perilakunya tidak mencerminkan nilai-nilai 
ajaran agama yang diketahuinya. b) Tidak memiliki 
strategi penyusunan dan pemilihan materi-materi 
pendidikan agama sehingga sering tidak ditemukan 
hal-hal yang prinsipil yang seharusnya dipelajari 
dari awal, malah terlewatkan. Kekacauan materi 
pendidikan agama ini terlebih jelas lagi terlihat pada 
pemilihan disiplin ilmu fikih yang dianggapnya 
sebagai puncak atau inti agama itu sendiri. c) 
Kurangnya penjelasan yang luas dan mendalam 
serta kurangnya penguasaan semantik dan generik 
atas istilah-istilah kunci dan pokok dalam ajaran 
agama sehingga sering ditemukan penjelasan yang 
sudah sangat jauh dan berbeda dari makna, spirit 
dan konteksnya.

Mempertimbangkan fakta kondisi ini 
wajar bila kemudian para dosen PAI mengajukan 
penambahan SKS untuk melengkapi SKS yang 
sudah ada. Namun, apakah dengan penambahan 
SKS bisa menjamin perubahan proses perkuliahan 
PAI dari yang sudah dilakukan selama ini? Inilah 
yang menjadi pertanyaan Pembantu Rektor I yang 
juga seharusnya dijawab dengan hasil riil oleh para 
dosen PAI.

Kendala lain dalam praktiknya, tuntutan 
pelaksanaan perkuliahan PAI cenderung lebih 
banyak menguras dari sisi pengajaran atau didaktik 
metodiknya. Dosen menjadi disibukkan dengan 
persoalan proses belajar-mengajar dan tenggelam 
dalam persoalan teknis-mekanis. Sementara 
persoalan yang lebih mendasar yang terkait dengan 
aspek pedagogiknya kurang banyak disentuh 
sementara fungsi utama PAI di perguruan tinggi 
umum adalah memberikan landasan yang mampu 
menggugah kesadaran dan mendorong peserta 

didik melakukan perbuatan yang mendukung 
pembentukan pribadi muslim yang kuat dan taat. 
Dalam memberikan landasan itu tidak cukup hanya 
dilihat dari persoalan pengajaran atau didaktik 
metodiknya melainkan harus masuk ke dalam 
persoalan pedagogiknya juga.

Untuk menyiasatinya agar tidak hanya teori 
yang diberikan kepada mahasiswa namun juga 
praktik, beberapa dosen PAI pun mengadakan 
simulasi dalam proses perkuliahan dan mentoring. 
Simulasi biasanya terkait dengan materi perkuliahan 
yang membutuhkan praktik ibadah langsung, 
misalnya menjadi bilal jenazah. Sementara mentoring 
diselenggarakan dengan memberdayakan mushalla 
yang berada di lingkungan kampus. Mahasiswa 
diwajibkan mengikuti mentoring di bawah arahan 
dan bimbingan kakak kelas yang sudah terpilih. 
Mereka tetap di bawah pengawasan dosen agar tidak 
lari ke arah aliran tertentu. Hasil dari mentoring 
diberikan kepada dosen dan dianggap sebagai tugas. 

Kajian Agama non-Mata Kuliah
Di samping mentoring yang resmi diadakan 

atas permintaan dosen, ada pula kajian-kajian yang 
diselenggarakan oleh kelompok-kelompok tertentu, 
misalnya Jamaah Tabligh dan Salafi. Untuk Jamaah 
Tabligh, para dosen merasakan tidak ada masalah. 
Namun mereka kurang menyadari bahwa Jamaah 
Tabligh bukanlah Salafi demikian pula sebaliknya. 
Selama ini yang mereka temui adalah pengajian 
Jamaah Tabligh. Secara fisik mereka kurang bisa 
dibedakan, namun secara prinsipil ajaran-ajaran 
dan nilai-nilai keagamaan keduanya berbeda. 
Beberapa pengajian Salafi yang diselenggarakan di 
USU antara lain: Kajian Adab dan Akhlaq. Pengajian 
ini dilaksanakan tiap Senin pukul 10.00 WIB yang 
diasuh oleh Ust. Muhammad Yunus dan bertempat 
di Musholla Fakultas Sastra. Kajian Shahih Fiqih 
Sunnah. Pengajian ini diselenggarakan tiap Sabtu 
pukul 14.00 WIB yang diasuh oleh Ust. Abu Ihsan 
Al-Atsari dan bertempat di Musholla Fakultas 
Tehnik. Kajian Prinsip-prinsip Dakwah Salafiyyah. 
Pengajian ini dilakukan tiap Sabtu pukul 16.30 WIB 
bersama Ust. Ali Nur yang bertempat di Masjid 
Dakwah Pintu Tiga USU.

Selayaknya para dosen PAI di USU lebih 
menyadari bahwa Salafi sudah menginfiltrasi 
USU. Kelompok yang terkenal dengan ajaran 
puritanisasi ini terbukti berhasil mengadakan 
pengajian-pengajiannya di kompleks kampus baik 
di masjid maupun mushalla. Bagaimana mereka 
berhasil melakukan kaderisasi di USU tergambar 



Model Pengajaran Agama Islam Di Universitas Sumatera Utara (Usu) Medan - Imran Siregar  |53

dari pengakuan salah seorang anggotanya yang 
merupakan mahasiswa Ekstensi S1 Manajemen di 
Fakultas Ekonomi. Ia mengaku mengenal manhaj 
Salafi atau mereka biasa menyebutnya Ahlus Sunnah 
Wal Jama’ah sejak akhir tahun 2006 dari teman-
teman (ia menyebutnya ikhwan) Salafi di Fakultas 
Ekonomi. Bahkan ia bertekad untuk istiqamah 
dengan manhaj Salafi yang dianggapnya sebagai 
manhaj yang haq (benar) hingga nafas terakhirnya 
berhembus. Tekad ini selaras dengan klaim 
kebenaran Salafi yang merasa paling benar sendiri 
dan di beberapa tempat menimbulkan konflik. 
Ideologi pembid’ahan merasuk dan seringkali 
merusak tatanan sosial keagamaan yang telah ada. 
Walaupun hal ini termasuk hak mereka untuk 
mengajarkan dan mengamalkan ajarannya, namun 
bila hal tersebut justru kontra produktif dengan 
nilai-nilai kebersamaan dan toleransi maka sudah 
selayaknya diwaspadai, dicermati, dan diarahkan.

Kompetensi khusus sebagaimana terumuskan 
di dalam GBPP dapat menunjukkan target 
perkuliahan yang diinginkan oleh para dosen. 
Ketika GBPP dikembangkan menjadi SAP juga 
tidak ada perubahan yang terlalu signifikan kecuali 
ada beberapa bagian materi yang menuntut adanya 
aktivitas analisis. Hanya satu kompetensi yang 
memiliki capaian menumbuhkan kesadaran, 
yaitu materi tentang kerukunan umat beragama. 
Sesuai taksonomi Bloom, kata-kata memahami, 
menjelaskan, dan menganalisa termasuk dalam 
taksonomi tujuan kognitif. Penggunaan kata-kata ini 
semakin menunjukkan bahwa perkuliahan PAI lebih 
menekankan aspek kognitif daripada afektif maupun 
psikomotorik. Maka wajar bila metode perkuliahan 
yang digunakan lebih pada ceramah ditambah 
dengan tanya jawab dan diskusi baik antara dosen 
dengan mahasiswa maupun antar sesama mahasiswa 
itu sendiri. Para dosen beralasan bahwa, model 
tersebut yang paling memungkinkan dilakukan 
dengan mempertimbangkan berbagai keterbatasan 
pengajaran PAI. Di antara keterbatasannya: alokasi 
waktu yang tersedia, jumlah mahasiswa dalam 
ruang besar, sarana ruangan yang kurang memadai, 
dan kurangnya dukungan dari pihak pimpinan.

Evaluasi Sistem Pengajaran PAI
Evaluasi merupakan proses yang menentukan 

sejauhmana tujuan pendidikan telah tercapai. 
Evaluasi menjadi ajang penilaian tidak hanya 
bagi mahasiswa, namun juga dosen terhadap 
keberhasilan proses belajar-mengajar yang telah 
berangsung. Dikatakan juga bagi dosen karena 

dari evaluasilah bisa diperhatikan dan diketahui 
apakah proses pembelajaran yang disampaikannya 
sampai ke mahasiswa ataukah tidak, metode yang 
dipakai sudah tepat ataukah tidak, dan sebagainya. 
Mengingat signifikansinya, maka evaluasi 
pembelajaran harus memakai penelitian yang 
sistematik dan teratur tentang manfaat atau guna 
pembelajaran itu sendiri. Oleh karena itu, yang 
dimaksud dengan evaluasi dalam pembelajaran PAI 
adalah keinginan untuk mengetahui, memahami, 
dan menggunakan hasil kegiatan belajar siswa 
dalam mencapai tujuan yang telah ditetapkan.

Dari SAP yang ada, evaluasi yang secara 
baku dipergunakan oleh para dosen PAI di USU 
adalah evaluasi lisan, evaluasi tulisan, performance, 
dan penugasan. Tidak semua model evaluasi ini 
digunakan oleh semua dosen. Yang paling biasa 
digunakan adalah evaluasi tulisan dan penugasan 
termasuk saat mentoring. Evaluasi secara bertahap 
terdiri dari evaluasi reguler yang terdiri dari keaktifan 
dan penugasan, Ujian Tengah Semester (UTS), dan 
Ujian Akhir Semester (UAS). Nilai keaktifan adalah 
nilai yang diperoleh dari academic record selama 
proses perkuliahan berlangsung. Nilai penugasan 
diperoleh dari berbagai macam tugas yang diberikan 
oleh dosen kepada mahasiswa termasuk pekerjaan 
rumah, kuis, maupun mentoring. Nilai UTS adalah 
nilai yang didapat mahasiswa saat mengikuti 
ujian yang dilaksanakan di pertengahan seluruh 
pertemuan yang harus dijalani. Sementara NUA 
merupakan nilai yang diperoleh dari hasil mengikuti 
ujian yang dilaksanakan di akhir semester. Hasil 
penilaian akhir sendiri diperoleh dari persentase 
masing-masing tahapan evaluasi tersebut. Tidak 
ada penyeragaman persentase penilaian. Dosen 
diberikan kebebasan untuk menentukan berapa 
persentasenya. 

Untuk pembuatan soal sebenarnya LIDA 
telah mengupayakan adanya penyeragaman 
evaluasi pengajaran yang disesuaikan dengan GBPP. 
Bila memungkinkan akan ada soal untuk UTS 
maupun UAS yang dibuat bersama untuk kemudian 
didistribusikan oleh pihak fakultas untuk diujikan 
kepada mahasiswa. Walaupun demikian LIDA juga 
tidak menutup kemungkinan bagi dosen-dosen 
yang ingin membuat soal sendiri. Dalam tataran 
ini tentunya kontrol menjadi urgen. Karenanya 
LIDA tidak sekedar membebaskan namun juga 
memberikan aturan dan arahan kepada dosen 
tersebut agar dalam pembuatan dan penyusunan 
soal dosen pengampuh tidak keluar dari GBPP dan 
disesuaikan dengan kompetensi yang diharapkan 
dapat dicapai oleh mahasiswa. 



54 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014

Evaluasi sangat diperlukan dalam rangka 
perbaikan di masa mendatang. Tanpa evaluasi, 
perbaikan tidak mungkin bisa diketahui. Karenanya 
setiap orang atau instansi yang bertanggung 
jawab atas pendidikan wajib mengadakan evaluasi 
termasuk dosen itu sendiri maupun pihak fakultas 
atau LIDA. Sampai sekarang belum ada evaluasi 
obyektif dari mahasiswa kepada dosen. Sebenarnya 
hal ini sangat penting untuk memperbaiki proses 
belajar-mengajar ditambah dengan itikad baik 
dari instansi terkait untuk melakukan perubahan. 
Evaluasi bisa dilakukan dengan menyebarkan angket 
untuk menanyakan kinerja dosen dalam mengajar, 
misalnya kedisiplinan, penguasaan materi, metode 
penyampaian, dan sebagainya. Dari sini akan 
dapat diperoleh lubang yang harus diperbaiki, 
tentunya di samping dosen itu sendiri juga perlu 
untuk mengevaluasi kegiatan mengajarnya sendiri. 
Menilai dan mengeritik diri sendiri merupakan 
sikap obyektif, kerendahan hati, dan keterbukaan 
untuk melihat dan mengakui kesalahan sendiri agar 
ada usaha untuk mencari cara-cara yang lain yang 
mungkin lebih berhasil.

Sebagaimana telah dikemukakan di bagian 
sebelumnya bahwa pola pengajaran yang terus 
memusatkan pada ranah kognitif berakibat pada 
evaluasi yang pada akhirnya hanya sampai pula di 
domain kognitif. Evaluasi lebih berorientasi pada 
sejauh mana mahasiswa mampu mengingat atau 
menghafal sejumlah materi yang telah disampaikan 
oleh dosen. Sementara domain afektif apalagi 
psikomotorik lepas dari proses evaluasi. Ini sekali 
lagi membuktikan bahwa proses perkuliahan hanya 
mengejar penumpukan materi dan informasi yang 
biasa dikenal dengan model  bank education  atau 
pendidikan gaya bank.

Anggapan Pembantu Rektor I tentang validitas 
penilaian PAI, maka hakikatnya pencapaian 
prestasi mahasiswa tidak dapat begitu saja diukur 
lewat tabel-tabel statistik. Mutu dan keberhasilan 
pendidikan agama Islam harus dapat diukur dengan 
totalitas peserta didik sebagai pribadi. Perilaku 
dan kesalehan yang ditampilkan dalam keseharian 
lebih penting dibandingkan dengan pencapaian 
nilai A. Maka menurut Malik Fadjar, mutu maupun 
pencapaian pendidikan agama perlu diorientasikan 
kepada: tercapainya sasaran kualitas pribadi, baik 
sebagai muslim maupun sebagai manusia Indonesia 
yang ciri-cirinya dijadikan tujuan pendidikan 
nasional; integrasi pendidikan agama Islam dengan 
keseluruhan proses maupun institusi pendidikan 
yang lain; tercapainya internalisasi nilai-nilai dan 

norma-norma keagamaan yang fungsional secara 
moral untuk mengembangkan keseluruhan sistem 
sosial budaya; penyadaran pribadi akan tuntutan 
hari depannya dan transformasi sosial budaya 
yang terus berlangsung; dan pembentukan wilayah 
ijtihadiyah (intelektual) di samping penyerapan 
ajaran secara aktif.

Tentu saja penilaian model statistik ini ada 
plus minusnya. Pengukuran hasilnya tampak 
sangat transparan dan obyektif, namun di sisi lain 
sebagaimana dijelaskan di atas sebagai mata kuliah 
agama maka spektrumnya harus lebih diperluas. 
Apalagi standar penilaian masing-masing dosen 
terkadang juga berbeda. Permasalahan seperti 
inilah yang sering memunculkan kerisauan di 
kalangan mahasiswa. Kenyataan ini membuat 
mahasiswa memberikan cap dosen “killer” bagi 
dosen yang susah dan “pelit” dalam memberikan 
nilai. Imbasnya, mahasiswa merasa berat untuk 
mengikuti perkuliahan yang diampu oleh dosen 
dengan cap seperti ini. Kasus seperti ini juga sempat 
terjadi di USU. Parahnya lagi, mahasiswa tidak lagi 
mengambil mata kuliah PAI, namun menyeberang 
ke mata kuliah agama lain yang dianggapnya mudah 
memberikan nilai. Nilai PAI bagaimanapun juga 
berpengaruh pada IPK mahasiswa yang bilamana ia 
memperoleh nilai jelek dalam mata kuliah PAI juga 
akan memperjelek IPK-nya. Bagi mahasiswa yang 
terpenting adalah perolehan nilainya. Ia menyatakan 
tidak berpindah agama dengan mengikuti mata 
kuliah selain agama Islam. Ia hanya berpindah mata 
kuliah. Tentu saja hal ini patut disayangkan karena 
perpindahan hanya dikarenakan nilai.

Sistem Rekruitmen Dosen PAI
Rekruitmen dosen PAI menjadi gerbang awal 

dimulainya pengajaran agama. Lewat rekuritmen 
yang tepat akan ditemukan dosen yang mampu 
dan qualified sesuai dengan kebutuhan pengajaran 
PAI. Proses rekruitmen akan selalu menyertakan 
mekanisme diikuti dengan syarat-syarat tertentu. 
Hal ini untuk menjamin keberlangsungan proses 
pembelajaran yang sesuai dengan apa yang 
diharapkan.

Proses rekruitmen dosen PAI di USU tergolong 
masih sangat sederhana. Ada dua macam pola 
rekruitmen dosen yang berjalan selama ini, yaitu 
lewat ujian penerimaan calon dosen Pegawai Negeri 
Sipil (CPNS) formasi dosen agama dan lewat jalur 
pertemanan dan perkenalan yang biasanya terjadi 
pada dosen-dosen honorer. Pola pertama menuntut 
persyaratan dan kriteria yang biasa diturutkan 



Model Pengajaran Agama Islam Di Universitas Sumatera Utara (Usu) Medan - Imran Siregar  |55

dalam tes atau uji penerimaan calon dosen PNS, 
misalnya latar belakang yang harus sesuai dengan 
kebutuhan. Maka dalam konteks dosen PAI, yang 
dibutuhkan adalah mereka yang lulus dari institusi 
pendidikan agama Islam seperti UIN, IAIN, STAIN, 
dan institusi pendidikan agama Islam swasta. Syarat 
lain yang kini diterapkan adalah berpendidikan 
minimal S2. Berhubung dosen-dosen PNS yang kini 
mengajar berasal dari generasi lama, maka saat itu 
masih bisa menggunakan ijazah S1, misalnya Dra. 
Zakiah, M.Pd. yang masuk menjadi PNS di USU 
lewat ujian masuk PNS dengan ijazah S1. Bahkan 
sebelumnya ia tidak mengajar terlebih dahulu di 
USU. Namun karena lulus ujian PNS, ia langsung 
mendapatkan penempatan di USU. Sementara itu 
untuk dosen honorer juga diperlakukan sama, yaitu 
berlatar belakang sesuai dengan mata kuliah PAI.

Seluruh koordinasi dosen dan pembelajaran 
PAI di USU berada di bawah LIDA. Berdasarkan 
statusnya, mereka terbagi dalam 4 (empat) kategori, 
yaitu: 1) Dosen Tetap adalah dosen PNS di USU 
yang tersebar di beberapa fakultas, yaitu dua orang 
dosen berasal dari Fakultas Hukum, sementara 
seorang dosen berasal dari Fakultas Ilmu Sosial 
dan Ilmu Politik (FISIP); 2) Dosen DPK dari 
IAIN Sumatera Utara, sebanyak empat orang; 3) 
Dosen Honorer adalah dosen non PNS yang turut 
mengajar di USU sebanyak tiga orang berada 
dalam kordinasi LIDA, dan ada pula yang tidak 
dalam kordinasi LIDA, karena langsung di bawah 
naungan fakultas. Kelompok kedua inilah yang sulit 
dikontrol oleh pihak LIDA mulai dari jadwal, materi 
dan cara pembelajaran, serta evaluasinya. Mereka 
bisa mengajar di USU karena faktor kedekatan 
dengan pimpinan. Di samping itu ada juga dosen 
yang karena kesibukannya mempercayakan 
pengajarannya kepada asisten dosen yang masih 
honorer. Mereka langsung di bawah koordinasi 
dosen yang diwakilinya sehingga kontrol terhadap 
proses pembelajaran masih bisa dilakukan oleh 
LIDA.

Sistem rekrutmen yeng telah berjalan selama 
ini dan koordinasi yang tidak maksimal telah 
memperkuat adanya kenyataan bahwa proses 
pengajaran agama Islam di USU baru sebatas karena 
adanya keharusan menyelenggarakan pendidikan 
agama bagi mahasiswa di Perguruan Tinggi. Hingga 
penelitian ini dilakukan pelaksanaan kewajiban 
tersebut belum dikelola secara maksimal sehingga 
menyentuh pada aspek-aspek yang menjadi 
kompetensi dasar yang dituntut oleh kebijakan 
pemerintah terkait pendidikan agama di Perguruan 
Tinggi. 

PENUTUP
Dari uraian di atas ada beberapa hal yang 

dapat disarikan yaitu, pengajaran PAI di USU 
belum dapat memenuhi harapan stakeholder, baik 
kalangan PTU sendiri maupun masyarakat pada 
umumnya. Pengajaran PAI yang telah berjalan baru 
sebatas pemenuhan kewajiban memenuhi tuntutan 
undang-undang penyelenggaraan pendidikan 
agama di PTU. 

Pada prakteknya pengajaran PAI tersebut 
memunculkan keanekaragaman komentar baik 
dari pimpinan PTU maupun kalangan mahasiswa 
yang kemudian berakibat pada makin lemahnya 
posisi mata kuliah tersebut. Ketika keanekaragaman 
komentar dan pendapat tersebut makin 
mengelompok maka muncullah berbagai langkah 
mencari alternatif lain di luar kegiatan intra kampus.

Realitas di USU para dosen PAI berhadapan 
dengan  model pengajaran kompetitor dari luar 
kampus yang kemudian diidolakan oleh sebagian 
mahasiswa. Dikesankan, model pengajaran dan 
materi kajian competitor tersebut lebih “seksi” dan 
mengundang perhatian mahasiswa dibandingkan 
dengan materi yang disampaikan dosen PAI di 
ruang kuliah. Secara umum pengajaran PAI di USU 
berjalan sesuai dengan GBPP sebagai acuan utama 
dan dikoordinir oleh LIDA. Meskipun realitasnya 
belum seluruh dosen dapat dikoordinir oleh LIDA, 
tetap saja ada dosen yang tidak bisa terkontrol oleh 
LIDA khususnya mereka yang berstatus dosen 
honorer. 

Dari tiga belas materi ajar yang ada dalam 
GBPP, sejatinya perkuliahan Pendidikan Agama 
Islam tidak hanya dalam ranah kognitif saja, namun 
lebih dari itu bisa menyentuh ranah afektif dan 
psikomotorik. Tetapi hal itu belum menunjukkan 
hasil, karena penilaian mata kuliah ini masih 
berbasis kognitif dan tidak mewakili karakter dan 
perilaku mahasiswa itu sendiri.

Materi pengajaran PAI terbagi menjadi 
dua kelompok materi, yaitu materi pokok yang 
sesuai dengan GBPP dan materi yang disesuaikan 
dengan kompetensi dan disiplin ilmu masing-
masing fakultas dan jurusan/program studi. Model 
pengajaran agama yang dikembangkan adalah 
model konvensional, yaitu model ceramah dan 
tanya jawab, dimana peran dosen lebih dominan 
dibandingkan dengan peran mahasiswa.

UCAPAN TERIMA KASIH
Keberadaan Tulisan tidak terlepas dari 

masukan berbagai pihak. Untuk itu penulis hatur 



56 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014

terima kasih kepada Rektor USU berserta jajaran, 
Dosen pengampuh mata kuliah Pendidikan Agama 
Islam dan informan lainnya yang tidak dapat penulis 
sebutkan. Semoga tulisan ini bermanfaat bagi 
perkembangan pembelajaran Pendidikan Agama 
Islam di masa yang akan datang.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. 2006. Amin, Faham Keagamaan dan 
Faham Kebangsaan di atas Keberagamaan 
yang Majemuk dan Mulitkultural, Makalah 
disampaikan dalam Stadium General 
“Membangun Semangat dan Faham 
Kebangsaan Indonesia Di atas Keberagamaan 
yang Majemuk dan Multikultural”, Aula Lt.5, 
Gedung Rektorat, Kampus C. UNAIR, 28 
Juni 2006.

Abdullah, M. Amin. 2006.   Islam Studies di 
Perguruan Tinggi  :  Pendekatan Integratif-
Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abu Zaid, Nasr Hamid. 2003. Al-Qur`an, Hermenutik 
dan Kekuasaan. terj. Dede Iswadi.Yogyakarta: 
RqiS.

Achmad Munjid. 2014. Pengajaran Agama 
Interreligius, Kompas Sabtu, 4 Januari 2014. 

Bleicher, Josef. 1980. Contemporary Hermeneutics. 
London: Rautledge & Kegan Paul.

Kholidah, Lilik Nur. 2010. Implementasi Strategi 
Pembelajaran Mata Kuliah Pendidikan 
Agama Islam pada Perguruan Tinggi Negeri 
di Surabaya, Disertasi. Universitas Negeri 
Malang.

Mulyono, Pudji. 2007. Kelompok Keagamaan Di 
Kampus Perguruan Tinggi Umum: Sebuah 
Kajian Sosiologis, Mimbar Jurnal Agama dan 
Budaya, Vol. 24 No. 4.

Murdiono,  Mukhammad. t.th. Strategi Internalisasi 
Nilai Moral Religius Dalam Proses 
Pembelajaran di Perguruan Tinggi, Jurnal 
Cakrawal Pendidikan. LPM UNY.

Rahman, Fazlur. 1985. Islam dan Modernitas, terj. 
Ahsin Muhammad. Bandung: Pustaka.

Sachedina, Abdulaziz. 2006.   The Role of 
Islam in Public Square:  Guidance or 
Governance?. Leiden: Amsterdam University 
Press.


