MODEL PENGAJARAN AGAMA ISLAM
DI UNIVERSITAS SUMATERA UTARA (USU) MEDAN

Teaching Model of Islamic Religion
at University of North Sumatra (USU), Medan

Imran Siregar

Puslitbang Pendidikan Agama dan Keagamaan
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI
J1. M.H. Thamrin No.6 1t.18 Jakarta Pusat
Email: imran.siregar56@yahoo.com

Naskah diterima tanggal 3 Februari 2014. Naskah direvisi tanggal 5 Maret 2014. Naskah disetujui tanggal 3 April 2014
Abstrak

Praktik pengajaran PAI di USU memunculkan keanekaragaman komentar baik dari pimpinan
Perguruan Tinggi Umum (PTU) maupun mahasiswa. Model konvensional pengajaran agama, yaitu
model ceramah dan tanya jawab, dimana peran dosen lebih dominan dibandingkan dengan peran
mahasiswa membuat mahasiswa mencari alternatif pendidikan agama di luar kegiatan intra kampus.
Model pengajaran dan materi kajian agama kompetitor di luar intra kampus tersebut lebih “seksi” dan
mengundang perhatian mahasiswa dibandingkan dengan materi yang disampaikan dosen PAI di ruang
kuliah. Memperkokoh penyelenggaraan MPK sebagai pengembangan dari mata kuliah agama di PTU
dan penguatan kompetensi akademik serta kedudukan dosen PAI yang simpatik dan kompetitif adalah
sebuah keniscayaan.

Kata kunci: PTU, pendidikan agama Islam, pengajaran.
Abstract

Practically, the teaching of Islamic religion at University of North Sumatra issues various comments both
from the leaders of public university and from the students. The conventional model of teaching religion is
lecturing model and asking questions model in which the lecture’s role is more dominant than the students.
Consequently, they found the alternative education to learn religion lessons outside campus. The teaching
model and the materials of religion lessons outside campus are more interesting to be learnt than Islamic
religion taught by the lecturers at the campus. It is necessary to strengthen the implementation of personal
development course as the expansion of religion course at public university and to strengthen the academic
competence, and the position of the lecturers who are congenial and competitive.

Keywords: public university, islamic education, teaching.

PENDAHULUAN Dalam kurikulum yang direstrukturisasi tersebut
dipergunakan pendekatan baru yang dikenal dengan

K Mendiknas No.232/U/2000 dan  Kurikulum Berbasis Kompetensi yang sangat
SN0.045/U/2002 memperlihatkan telah mengutamakan kompetensi setiap mata kuliah,
terjadi restrukturisasi Pendidikan Agama dimana materi pengajaran keagamaan di PTU

di Perguruan Tinggi Umum. Dalam SK tersebut
ditegaskan bahwa Pendidikan Agama tidak masuk
dalam materi mata kuliah tersendiri melainkan
menjadi salah satu mata kuliah dalam kelompok
MPK (Mata Kuliah Pengembangan Kepribadian).

lebih mengedepankan aspek kompetensi tertentu
ketimbang sebuah pengetahuan dan pemahaman.
Rambu-rambu  pelaksanaan ~MPK  ini
tercantum dalam SK No.43/DIKTI/Kep. 2006,
khususnya menegaskan tentang rumusan visi, misi,

Model Pengajaran Agama Islam Di Universitas Sumatera Utara (Usu) Medan - Imran Siregar |45



standar kompetensi, dan kompetensi dasar. Visi dan
misi MPK memberi penekanan kepada pemantapan
kepribadian mahasiswa sebagai manusia Indonesia
seutuhnya, yang secara Kkonsisten —mampu
mewujudkan nilai-nilai dasar keagamaan dan
kebudayaan. Kompetensi dasar Pendidikan Agama
adalah menjadi ilmuwan; (i) professional, (ii)
beriman dan bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha
Esa, (iii) berakhlak mulia, (iv) memiliki etos kerja,
(v) berkepribadian dewasa, menjunjung tinggi nilai-
nilai kemanusiaan dan kehidupan. Hal ini berarti
fokus pada internalisasi nilai dan perbedaan teologis
dan perbedaan madzhab dalam masalah figihiyah
tidak menjadi materi utama dalam pengajaran PAI
di PTU.

Dalam UU No. 20 tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan Nasional (Sisdiknas) secara tegas
menyatakan hak setiap peserta didik mendapatkan
pendidikan agama. Dalam Bab V Pasal 12 ayat 1
point a menegaskan bahwa setiap peserta didik
berhak untuk mendapatkan pendidikan agama
sesuai agama yang dianutnya dan diajarkan oleh
pendidik yang seagama. Hal ini berarti setiap peserta
didik pada semua jalur dan jenjang pendidikan, baik
tingkat dasar, menengah maupun tinggi, berhak
untuk mendapatkan pendidikan agama sesuai
agama yang dianut dan diajarkan oleh guru agama
yang seagama dengan peserta didik.

Pendidikan agama yang dimaksudkan UU
tersebut, sebagaimana tercantum dalam ketentuan
umum PP No. 55 tahun 2007 pada pasal 1 ayat 1
adalah sebuah pendidikan yang memberikan
pengetahuan dan membentuk sikap, kepribadian
danketerampilan peserta didik dalam mengamalkan
ajaran agamanya yang dilaksanakan sekurang
kurangnya melalui mata pelajaran/kuliah pada
semua jalur, jenjang dan jenis pendidikan. Hal ini
berarti bahwa pendidikan agama merupakan mata
kuliah tersendiri, tidak digabungkan dengan mata
pelajaran/mata kuliah lainnya pada semua jenjang
pendidikan, termasuk pada bangku kuliah.

Adapun fungsi dari pendidikan agama adalah
membentuk manusia Indonesia yang beriman
dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, serta
berakhlak mulia dan mampu menjaga kedamaian
dan kerukunan hubungan intern dan antar umat
beragama. Sedangkan tujuan pendidikan agama
adalah  untuk  berkembangnya kemampuan
peserta didik dalam memahami, menghayati, dan
mengamalkan nilai- nilai agama yang menyerasikan
penguasaannya dalam  pengembangan ilmu

pengetahuan, seni dan teknologi (PP. No.55 tahun
2007 pasal 2 ayat 1 dan 2). Penanggungjawab
pendidikan agama pada semua jalur dan jenjang
pendidikan adalah Menteri Agama (Pasal 3 ayat 2).

Kedua kebijakan tersebut (Menteri Pendidikan
dan Menteri Agama) memiliki kesamaan tujuan.
Meskipun tidak memasukkan materi pendidikan
agama dalam mata kuliah tersendiri, akan tetapi
dalam Mata kuliah Pengembangan Kepribadian
(MPK) secara eksplisit kompetensi dan tujuan yang
diharapkan dari pendidikan agama tidak sekedar
menjadikan agama sebagai pengetahuan, tapi juga
menjadikan agama sebagai sumber etos kerja dan
etos sosial, sama-sama membentuk manusia yang
beriman dan bertakwa. Intinya agama dipahami
tidak hanya sebagai pengetahuan tapi juga harus
mencerminkan perilaku baik secara individu
maupun secara sosial.

Meski demikian, dalam implementasinya,
kompetensi yang ingin dicapai dalam pendidikan
keagamaan tersebut, sulit untuk terealisasi. Ada
beberapa hal yang menyebabkan tidak tercapainya
kompetensi tersebut, antara lain; (a) jumlah sks
untuk mata kuliah agama yang sangat terbatas,
(b) model pengajaran PAI yang lebih cenderung
dogmatif, tidak kritis, lebih bersifat monolog
doktriner, dan hampir tidak ada perdebatan adu
gagasan, (c) materi pengajaran PAI yang kurang
memadai, (d) dan dosen yang kurang kompeten.

Akibatnya para mahasiswa mencari dan
mendapatkan pemahaman keagamaan di luar
kampus. Mereka memperoleh pengetahuan dan
pemahaman keagamaan dari kelompok kelompok
kajian Islam di luar pembelajaran PAI di kampus.
Kelompok-kelompok kajian Islam tersebut lebih
“seksi” dan menawarkan banyak warna dan
pendekatan dalam pemahaman keagamaan Islam,
mulai yang sifatnya tekstual normatif, hingga yang
kontekstual liberal. Perbedaan pendekatan tersebut
menjadi alasan mahasiswa mencari alternatif PAI di
luar PAI yang terjadwal di kampus.

Berdasarkan latar belakang tersebut di atas
rumusan masalah penelitian ini difokuskan pada 3
(tiga) hal, yaitu: 1) menganalisis model pengajaran
PAI di USU; 2) menganalisis sistem evaluasi
pengajaran PAI; dan 3) menganalisis mekanisme
dan sistem rekrutmen dosen PAI di USU.

Hasil studi ini ditujukan kepada para
pengambil kebijakan (Kemenag dan Kemdikbud)
terkait pembenahan pengajaran PAI di PTU,
khususnya di USU.

46 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014



METODE PENELITIAN

Pendekatan penelitian ini adalah pendekatan
kualitatif, kasus pengajaran PAI di USU. Peneliti
menjadi instrumen utama dalam penggalian
data dan informasi. Untuk mendapatkan data
dan informasi yang lebih mendalam dilakukan
melalui FGD, wawancara dan studi dokumen yang
berkaitan dengan profil dosen, sistem dan pola
pengajaran serta evaluasi pengajaran agama,dan
mekanisme rekrutmen dosen agama. Proses
penelitian berlangsung selama lima bulan (Juli-
Nopember) pada tahun anggaran 2013. Lokus studi
di Universitas Sumatera Utara (USU) Medan.

Data yang diperoleh dianalisis dengan
mengaitkan antar data berdasarkan hasil wawancara
mendalam (FGD) dan studi dokumen tentang
kebijakan pendidikan agama, proses pengajaran PAI
dan rekrutmen dosen.

Sekilas USU

Sejarah Universitas Sumatera Utara (USU)
dimulai dengan berdirinya Yayasan Universitas
Sumatera Utara pada tanggal 4 Juni 1952. Pendirian
yayasan ini dipelopori oleh Gubernur Sumatera
Utara dengan maksud untuk memenuhi keinginan
masyarakat Sumatera Utara khususnya dan
masyarakat Indonesia umumnya.

Diawali tanggal 20 Agustus 1952 saat
didirikan Fakultas Kedokteran di Jalan Seram
dengan dua puluh tujuh orang mahasiswa dan
kemudian hari momen tersebut ditetapkan sebagai
hari jadi atau Dies Natalis USU yang diperingati
setiap tahun. Kemudian disusul dengan berdirinya
Fakultas Hukum dan Pengetahuan Masyarakat
(1954), Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan
(1956), dan Fakultas Pertanian (1956). Pada tanggal
20 November 1957, USU diresmikan oleh Presiden
Republik Indonesia Dr. Ir. Soekarno menjadi
universitas negeri yang ketujuh di Indonesia.

Pada tahun 1959, dibuka Fakultas Teknik
di Medan dan Fakultas Ekonomi di Kutaradja
(Banda Aceh) yang diresmikan secara meriah oleh
Presiden R.I. Kemudian disusul berdirinya Fakultas
Kedokteran Hewan dan Peternakan (1960) di Banda
Aceh. Sehingga pada waktu itu, USU terdiri dari
lima fakultas di Medan dan dua fakultas di Banda
Aceh.

Selanjutnya menyusul berdirinya Fakultas
Kedokteran Gigi (1961), Fakultas Sastra (1965),
Fakultas Matematika dan Ilmu Pengetahuan Alam
(1965), Fakultas Ilmu-ilmu Sosial dan Ilmu Politik
(1982), Sekolah Pascasarjana (1992), Fakultas

Kesehatan Masyarakat (1993), Fakultas Farmasi
(2007), Fakultas Psikologi (2008), dan Fakultas
Keperawatan (2009).

Pada tahun 2003, USU berubah status dari
suatu perguruan tinggi negeri (PTN) menjadi suatu
perguruan tinggi Badan Hukum Milik Negara
(BHMN). Perubahan status USU dari PTN menjadi
BMHN merupakan yang kelima di Indonesia.
Sebelumnya telah berubah status UI, UGM, ITB
dan IPB pada tahun 2000. Setelah USU disusul
perubahan status UPI (2004) dan UNAIR (2006).

Dalam perkembangannya, beberapa fakultas
dilingkungan USU telah menjadi embrio berdirinya
tiga perguruan tinggi negeri baru, yaitu Universitas
Syiah Kuala di Banda Aceh, yang embrionya adalah
Fakultas Ekonomi dan Fakultas Kedokteran Hewan
dan Peternakan USU di Banda Aceh. Kemudian
disusul berdirinya Institut Keguruan dan Ilmu
Pendidikan (IKIP) Negeri Medan (1964), yang
sekarang berubah menjadi Universitas Negeri
Medan (UNIMED) yang embrionya adalah Fakultas
Keguruan dan Ilmu Pendidikan USU. Setelah itu,
berdiri Politeknik Negeri Medan (1999), yang
semula adalah Politeknik USU.

Hingga kini, USU memiliki 14 Fakultas dan
sekolah pascasarjana, 47 program studi sarjana
S-1, enam program pendidikan profesi, 38 program
magister, 22 program Doktor dan 22 program
pendidikan spesialis serta 15 program diploma III
dan satu diploma IV dengan jumlah total mahasiswa
USU yang terdaftar hingga Agustus 2012 sebanyak
44.030 orang, 1000 di antaranya adalah mahasiswa
asing.

Proses pendidikan dan penelitian melibatkan
1.632 orang dosen, 81% di antaranya memiliki
latar belakang pendidikan pascasarjana. Sementara
dosen agama Islam terdiri dari 3 orang dosen tetap
USU, 4 orang dosen DPK TAIN Sumut dan 3 orang
dosen honorer dalam koordinasi LIDA. Jumlah
alumni USU saat ini USU lebih dari 103.000 alumni
yang tersebar di seluruh pelosok tanah air. Sejumlah
alumni menempati posisi penting di berbagai sektor
kerja, baik pemerintahan maupun swasta.

Di lingkungan dalam kampus juga terdapat
berbagai sarana seperti asrama, mesjid, arena
olah raga, wisma, kafetaria, toko, bank, dan
kantor pos. Wisuda dan berbagai acara akademik
lainnya diadakan di Auditorium dan Gelanggang
Mahasiswa. Sebuah rumah sakit pendidikan
yang berlokasi di kampus Padang Bulan.

Kampus utama USU berlokasi di Keluarahan
Padang Bulan Kecamatan Medan Baru. Kampus ini

Model Pengajaran Agama Islam Di Universitas Sumatera Utara (Usu) Medan - Imran Siregar |47



memiliki luas sekitar 122 Ha, dengan zona akademik
seluas sekitar 100 Ha yang berada di tengahnya.

Jarak kampus Padang Bulan dengan bandara
Kualanamu Internasional Airport sekitar 38 km
yang dapat ditempuh dengan menggunakan taksi
90 menit atau KA selama sekitar 45 menit.

Perkembangan jumlah mahasiswa USU
menuntut perluasan kampus Padang Bulan dengan
pengembangan Kampus Kwala Bekala. Kampus
Kwala Bekala dikembangkan sebagai kampus yang
humanis (nyaman, aman dan menyenangkan,
berskala pejalan kaki), hemat energi, sehat dan
ramah lingkungan, serta mencerminkan visi USU
sebagai “U for I” (University for Industry).

Sementara misi USU  adalah: 1)
Mempersiapkan mahasiswa menjadi anggota
masyarakat akademik dan profesional dalam
menerapkan, mengembangkan pengetahuan ilmiah,
teknologi dan seni, serta berdaya saing tinggi;
2) Memperluas partisipasi dalam pembelajaran
untuk memenuhi kebutuhan nasional dalam
pembelajaran dan modernisasi cara pembelajaran;
dan 3) Mengembangkan dan menyebarluaskan
pengetahuan ilmiah, teknologi, seni, dan rancangan
penerapannya untuk mendukung produktivitas dan
daya saing masyarakat.

PEMBAHASAN
Status Mata Kuliah PAI

Mata kuliah PAI di USU masih menjadi
mata kuliah yang berdiri sendiri dan belum
menjadi bagian dari Mata Kuliah Pengembangan
Kepribadian (MPK) sebagaimana diamanatkan
dalam Surat Keputusan (SK) Menteri Pendidikan
Nasional No. 232/U/2000 dan No. 45/U/2002.
Sampai saat ini alokasi untuk mata kuliah agama
di PTU adalah 2 SKS. Minimnya SKS ini membuat
para dosen kesulitan untuk menerapkan MPK
sehingga masih terus menjadikan PAI sebagai
matakuliah tersendiri. Pengalaman para dosen, 2
SKS dirasa sebagai alokasi yang minimal. Menurut
Ibu Zakiyah, mereka sudah pernah mengajukan
kepada pihak kampus untuk menambahan menjadi
3 SKS, namun hingga penelitian ini dilakukan
permintaan tersebut tidak disetujui. Para dosen
beranggapan bahwa penambahan 1 SKS akan
sangat membantu dalam proses pembelajaran
khususnya untuk alokasi praktik dalam rangka
membangun dan membentuk sikap dan karakter
peserta didik sebagaimana telah dirumuskan dalam
kompetensi mata kuliah (tujuan instruksional
umum): “Pendidikan Agama di Perguruan Tinggi

Umum bertujuan untuk membantu terbinanya
mahasiswa yang beriman dan bertaqwa kepada
Tuhan Yang Maha Esa, berbudi pekerti yang luhur,
berfikir filosofis, bersikap rasional dan dinamis,
berpandangan luas, ikut serta dalam kerja sama
antar umat beragama dalam rangka pengembangan
dan pemanfaatn ilmu dan teknologi serta untuk
kepentingan manusia dan nasional.”

Pada sisi lain, Pembantu Rektor I (PR I)
beranggapan bahwa mata kuliah agama justru
seharusnya non SKS. Ekstrimnya lagi, kalau perlu
PAI tidak lagi diajarkan di perguruan tinggi kecuali
di perguruan tinggi agama seperti IAIN atau UIN.
Karena menurutnya, pendidikan agama tidak bisa
dipelajari dalam waktu yang singkat hanya satu
semester. Pendidikan agama bukanlah pendidikan
instan. lamerupakan pendidikan yangbersifat proses
mulai dari aspek teoritis sampai keaspek praktikal,
dari kognisi sampai ke afeksi dan psikomotorik.
Agama tidak hanya terkait dengan pengetahuan
teoritis belaka. Lebih dari itu tujuan mata kuliah ini
(pengajaran agama) bukanlah sekedar mengalihkan
pengetahuan dan keterampilan (sebagai isi
pendidikan), melainkan lebih merupakan upaya
menggugah fitrah kemanusiaan sehingga mahasiswa
bisa menjadi penganut agama yang taat dan baik.

Selanjutnya ditegaskan, bahwa PAI bukan
merupakan kegiatan yang terpisah dari aspek-
aspek kehidupan masyarakat luas yang berlangsung
dalam konteks keselarasan maupun keseimbangan
dengan  kegiatan-kegiatan, baik  perorangan
maupun kelembagaan dan dalam posisi yang saling
memperkokoh atau memperkuat antara yang satu
dengan yang lain. Kampus hanya menjadi salah
satu konstributor untuk membangun manusia
yang dewasa dalam berpikir dan berperilaku.
Di luar kampus banyak pihak yang tidak kalah
penting peranannya, yang turut memberikan
konstribusi pelaksanaan pendidikan agama. Maka
dengan demikian keterlibatan pranata sosial
kemasyarakatan yang lain turut serta memberikan
andil bagi keberhasilan pendidikan agama baik dari
sisi kuantitas maupun kualitas.

Dari sinilah PR I mewakili pihak kampus
mempertanyakan bagaimana mungkin mata
kuliah agama dengan karakter yang demikian
dapat diberi nilai dengan angka. Apakah nilai
yang diberikan oleh seorang dosen PAI dapat
mencerminkan keberagamaan mahasiswa? Apakah
nilai A mahasiswa dalam mata kuliah PAI dapat
memastikan cerminan bahwa sang mahasiswa
memiliki tingkat keberagamaan yang tinggi dan
bagus sesuai dengan nilai yang diperolehnya?

48 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014



Dua sudut pandang yang berbeda ini berakibat
pada praktik pelaksanaan perkuliahan PAIL
Perkuliahan yang seharusnya mendapatkan porsi
ideal sesuai harapan para dosen justru terlaksana
dalam posisi dan kondisi yang tak seharusnya.
Pertama, perkuliahan harus dilakukan dalam kelas
besar dengan jumlah mahasiswa di atas 50 (lima
puluh) bahkan ada yang sampai 120 (seratus dua
puluh). Kedua, kondisi ini diperparah dengan
kurang memadainya dukungan sistem tata suara
dalam ruang kuliah (sound system) di beberapa
fakultas. Hal ini berakibat pada proses perkuliahan
PATyangkurang efektif dan menjurus ke arah sia-sia.
Untuk sebuah perkuliahan, satu kelas diisi lebih dari
30 peserta didik saja sudah kurang efektif dan dosen
akan menemui kesulitan menguasai kelas besar
atau forum. Pengawasan dosen terhadap aktivitas
belajar mahasiswa di kelas tidak bisa menyeluruh
terlebih lagi dengan keterbatasan tata suara dalam
ruangan. Maka bila kondisi ini ditambah dengan
tidak adanya sistem tata suara, misalnya speaker,
sudah bisa dipastikan bahwa proses perkuliahan
tidak dapat terlaksana dengan baik dan maksimal.

Hal tersebut diakui sendiri oleh koordinator
dosen PAI, Dra. Zakiah, M.Pd. Menurutnya, dalam
kondisi tersebut di atas dosen akan kesulitan
menguasai seluruh kelas. Dosen tidak bisa mengenal
mahasiswa dengan baik. Saat mengajar di dalam
kelas dosen juga tidak bisa mengontrol perilaku
mahasiswa apalagi yang duduk atau berada di
posisi belakang. Bukannya mengikuti perkuliahan,
ia justru asyik bermain dengan handphone-nya.
Kenyataan ini berujung pada prinsip para dosen
“yang penting mengajar, terserah mahasiswa mau
mendengar atau tidak”.

Fasilitas sarana perkuliahan yang disediakan
oleh masing-masing fakultas berbeda antara satu
fakultas dengan fakultas lainnya sesuai dengan
kemampuan finansial yang ada. Misalnya di FISIP
susah sekali kalau mau memakai infocus karena
jumlahnya sangat terbatas. Sementara di Fakultas
Kedokteran dan Ilmu Komputer Teknologi Informasi
fasilitas sangat mencukupi, infocus tersedia di
setiap kelas. Sangat berbeda dengan fakultas
lainnya, pengeras suara tidak tersedia sementara
perkuliahan PAI dilaksanakan dengan kelas besar.
Semua ini terkendala oleh masalah pendanaan,
baik untuk menyediakan fasilitas yang memadai
maupun menggaji dosen. Karenanya untuk dibagi
menjadi kelas-kelas kecil pun tidak memungkinkan.
Di samping karena masalah pendanaan, ruang kelas
pun diakui tidak mencukupi.

Proses Pengajaran PAI

Pengajaran PAI memiliki acuan utama yang
dinamakan Garis-garis Besar Program Pengajaran
(GBPP). GBPP kemudian dikembangkan menjadi
Satuan Acara Pembelajaran (SAP). Materi
pembelajaran terbagi menjadi dua, yaitu materi
pokok sesuai dengan GBPP dan materi pokok
yang disesuaikan dengan disiplin ilmu masing-
masing mahasiswa. Materi kategori pertama
memiliki ~ kompetensi  khusus  sebagaimana
dirumuskan di dalam GBPP yaitu: kemampuan
memahami dan menjelaskan berbagai konsep
ketuhanan, membuktikan eksistensi Tuhan dan
menunjukkan kekhasan serta kebenaran dalam
Islam; kemampuan memahami dan menjelaskan
makna, karakter orang beriman, korelasi iman dan
tagwa, serta terbentuknya iman dan taqwa yang
intens; kemampuan memahami dan menjelaskan
berbagai persoalan dalam kehidupan modern,
serta menawarkan problem solving yang islami;
kemampuan memahami dan menjelaskan hakikat
manusia, posisi manusia di hadapan Allah
serta bersikap sebagai makhluk bermartabat;
kemampuan memahami dan menjelaskan konsep
hukum, hak asasi manusia (HAM), dan demokrasi
dalam perspektif Islam; kemampuan memahami
dan menjelaskan sumber hukum Islam, fungsi
hukum Islam, serta menunjukkan kontribusi
muslim dan hukum Islam dalam sistem Hukum
Nasional; kemampuan memahami dan menjelaskan
makna etika, moral dan akhlak, menunjukkan
kekhasan akhlak dan hubungannya dengan
tasawuf, serta terbentuknya akhlak mulia sebagai
anggota masyarakat; kemampuan memahami dan
menjelaskan konsep Islam tentang ilmu pengetahuan
dan teknologi (Iptek), serta kemampuan bersikap
sebagai ilmuwan/akademis yang bertanggung
jawab; kemampuan memahami dan menjelaskan
makna Islam sebagai ramatan lil ‘alamin, serta
terbentuknya sikap solidaritas yang proporsional
dalam kehidupan bersama umat agama lain;
kemampuan memahami dan menjelaskan konsep
masyarakat madani, serta menunjukkan peran
muslim sebagai terbentuknya masyarakat madani
dan kesejahteraan umat; kemampuan memahami
dan menjelaskan konsep ekonomi Islam, serta
menunjukkan  kemungkinannya bagi upaya
pengingkatan kesejahteraan umat; kemampuan
memahami dan menjelaskan konsep, karakteristik,
dan dinamika kebudayaan Islam; kemampuan
memahami dan menjelaskan konsep politik dalam
perspektif Islam, serta peran muslim dalam politik
nasional.

Model Pengajaran Agama Islam Di Universitas Sumatera Utara (Usu) Medan - Imran Siregar |49



Sementara itu materi pokok yang disesuaikan
dengan disiplin ilmu mahasiswa disesuaikan dengan
di fakultas apa mahasiswa belajar. Oleh karena
itu, setiap fakultas memiliki penekanan tema yang
disesuaikan dengan kompetensi masing-masing
fakultas. Misalnya, PAI di Fakultas Kedokteran akan
membahas etika kedokteran dalam Islam sementara
di fakultas lain tidak membahasnya. Demikian
pula misalnya di Fakultas Ekonomi yang lebih
mengembangkan pembahasan tentang ekonomi
Islam. Titik tekan materi yang berbeda-beda dan
khas bagi masing-masing fakultas ini menjadi tema
perkuliahan yang diberikan kepada para mahasiswa
di akhir pertemuan dalam satu semester.

Model pengajaran yang dipakai oleh para
dosen PAI dalam perkuliahan tidak jauh berbeda
dengan model yang dipraktikkan oleh para
narasumber dalam seminar. Tahap pertama lebih
banyak dilakukan dengan pemaparan oleh dosen
dengan ceramah dan atau bila memungkinkan
dosen memberikan presentasi lewat infocus. Tahap
selanjutnya dosen memberikan kesempatan kepada
mahasiswa untuk bertanya dan dosen menjawab.
Tanya jawab antara dosen dan mahasiswa tak
jarang berujung pada diskusi. Pengambilan
metode perkuliahan yang demikian tak lepas dari
kompetensi khusus dan capaiannya yang melulu
menyentuh ranah kognitif. Tak mengherankan
bila di dalam SAP yang mereka susun hanya
menyertakan metode kuliah mimbar, diskusi, dan
jigsaw. Walaupun demikian, harus pula diingat
bahwa kesinambungan pendidikan agama tidak
terletak pada banyak ataupun tingginya materi yang
disajikan, apalagi alokasinya yang sangat terbatas,
yaitu 2 SKS dalam satu semester. Maka masalah
metodologi dalam hal penguasaan teori dan praktik
tentang cara pendekatan yang tepat dan cermat
guna mencapai tujuan menjadi faktor yang sangat
menentukan.

Di samping itu, mayoritas dosen juga
mewajibkan kepada para mahasiswi untuk
mengenakan jilbab saat perkuliahan. Peraturan ini
bukan peraturan resmi pihak kampus dan bukan
pula kesepakatan semua dosen PAI. Walaupun
ada juga dosen yang membebaskan mahasiswinya
dari berjilbab, tetap saja muncul kesan umum
bahwa perkuliahan PAI merupakan kawasan wajib
berjilbab. Menurut pengakuan dosen, kewajiban ini
memiliki pengaruh positif dalam perkembangan
keagamaan para mahasiswi. Beberapa justru dengan
sukarela terus memakai jilbab dalam kehidupan
sehari-hari sebagaimana diakui oleh mahasiswinya.

Karena PAI masuk dalam struktur Mata
Kuliah Umum (MKU), maka di USU PAI masuk
dalam koordinasi LIDA (Laboratorium Ilmu Dasar
dan Ilmu Umum). Untuk pelaksanaan perkuliahan
PAI diserahkan kepada Dra. Zakiah, M.Pd. untuk
mengkoordinasikan para dosen PAI. Koordinasi
tidak hanya mengumpulkan para dosen dan
membagi kelas-kelas yang wajib diampuh oleh
dosen tertentu, namun juga mengatur GBPP dan
SAP perkuliahan agar tidak keluar dari acuan.
Memang tidak ada rapat khusus untuk dosen PAI di
setiap awal semester dalam rangka membahas dan
menentukan proses perkuliahan untuk satu semester
ke depan. Semua urusan kelas diserahkan kepada
dosen kecuali materi baku yang tercantum di GBPP.
LIDA sendiri tidak membakukan pemahaman
apa yang harus diajarkan kepada para mahasiswa
karena dalam anggapannya para dosen PAI yang di
bawah naungan LIDA tidak menunjukkan indikasi
terinfiltrasi oleh pemahaman-pemahaman radikal
maupun transnasional yang bisa mengikis moderasi
Islam.

Walaupun proses perkuliahan di kelas
diserahkan kepada dosen masing-masing, untuk
lebih menyamakan acuan mereka menggunakan
satu buku acuan utama. Sampai saat ini buku
acuan utama yang masih mereka gunakan adalah
terbitan resmi dari Direktorat Pendidikan Tinggi
Islam, Direktorat Jenderal Pendidikan Islam,
Departemen Agama (kini menjadi Kementerian
Agama) Jakarta pada tahun 2009. Buku tersebut
berjudul “Pengembangan Kepribadian Pendidikan
Agama Islam pada Perguruan Tinggi Umum” yang
disusun oleh Prof. Dr. M. Abduh Malik, Prof. Dr.
Uswatun Hasanah, Drs. Mujilan, M.Ag., dan Dr.
Nurwahidin, M.Ag. Untuk materi pertemuan akhir
yang disesuaikan dengan disiplin ilmu masing-
masing tidak ada dalam buku tersebut. Selain
buku induk ini, untuk pengembangan para dosen
dibebaskan untuk mengambil dari buku-buku lain
yang berkaitan dengan tema-tema yang diajarkan.
Saat ini mereka sedang menyusun buku ajar
Pendidikan Agama Islam yang kini dalam tahap
revisi dan ditargetkan selesai pasca lebaran 1434 H.
Menurut Dra. Zakiah, M.Pd, revisi ini terkait dengan
penambahan atas materi-materi yang disesuaikan
dengan disiplin ilmu mahasiswa. Jadi pembahasan-
pembahasan khas perfakultas akan memiliki acuan
yang pasti dan jelas.

Dalam proses perkuliahan, kontrol dari
mahasiswa juga cukup baik walaupun terkadang
ada sedikit penentangan dari dosen. Suatu kali ada

50 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014



mahasiswa dari Fakultas Tehnik mengadukan dosen
PAlI-nya kepada Pembantu Dekan I. Menurutnya
dosen pengampuh tidak mengajar sesuai dengan
GBPP dan SAP yang disepakati. Padahal GBPP dan
SAP bersifat terbuka dan selalu disampaikan kepada
para mahasiswa di awal pertemuan perkuliahan
sehingga mahasiswa telah mengikuti gambaran
tentang materi yang akan diterimanya selama
satu semester. Dosen tersebut dalam pandangan
mahasiswa mengajar di kelas sesukanya saja.
Akibatnya, di semester tahun depan dosen yang
bersangkutan tidak diberi lagi jam mengajar di
Fakultas Tehnik. Ia pun melapor kepada koordinator
dosen PAI di LIDA. Konflik pun mengemuka
manakala aduan mahasiswa dikonfirmasikan
kepada dosen terkait. Dosen yang bersangkutan
tidak mau menerima tuduhan tersebut dan
mengelak bahwa itu hanya laporan mahasiswa saja
tanpa dipertanyakan lebih lanjut pada dirinya.

Tentunya kejadian seperti ini tidak akan
terjadi bila tidak ada api yang mengasapi. Memang
banyak kemungkinan, namun laporan seperti ini
menunjukkan bahwa transparansi dalam proses
perkuliahan sangat penting dan diperlukan.
Kesepakatan dalam bentuk kontrak belajar di awal
perkuliahan menjadi starting point perkuliahan
untuk pertemuan-pertemuan selanjutnya.
Mahasiswa tetap berhak untuk tahu apa yang akan
diperolehnya selama satu semester dan dosen
perlu untuk membimbing sesuai jalur kesepakatan.
Tanpa ada kontrak belajar, niscaya situasi dan
proses perkuliahan akan buta serta tanpa arah.
Apalagi bilamana kemudian ditemukan adanya
ajaran-ajaran yang menjurus pada pengabsahan
tindakan kekerasan bahkan cenderung radikal,
mahasiswa dapat memberikan kontrol. Tidak ada
pihak lain yang dapat memberikan kontrol terbaik
kecuali mahasiswa yang jelas-jelas mengikuti proses
perkuliahan. Walaupun memang sampai saat ini
belum ada laporan kepada pihak terkait mengenai
transformasi paham keagamaan yang mengarah
kepada kekerasan bahkan radikal atau mungkin
paham yang dianggap sesat, tetap hal ini perlu
diwaspadai.

Dalam konteks ini pelaksanaan perkuliahan
PAI di perguruan tinggi juga memerlukan suasana
interaksi antara dosen dan peserta didik yang lebih
intens. Figur dosen agama Islam tidak sekedar
sebagai pengampuh dan penyampai materi kuliah
tetapi lebih dari itu ia adalah sumber inspirasi
“spiritual” sekaligus pembimbing sehingga terjalin
hubungan pribadi antara dosen dan peserta

didik yang cukup dekat dan mampu melahirkan
perpaduan bimbingan antara rohani dan akhlak
dengan materi pembelajarannya. Sampai di sini
fungsi dan peran dosen PAI tidak melulu hanya
bermodalkan profesionalitas sesuai undang-undang
guru dan dosen yang mencakup kompetensi
kepribadian, pedagogik, sosial dan professional,
namun juga perlu didukung oleh kekuatan moral
atau akhlak.

Proses perkuliahan PAI di USU terbagi dalam
dua model kelas. USU mengadakan kelas simultan
dan kelas reguler untuk mata kuliah PAI. Kelas
simultan mirip dengan model semester pendek yang
biasanya diikuti oleh sedikit mahasiswa. Sementara
kelas reguler merupakan kelas dengan perkuliahan
yang diselenggarakan selama satu semester penuh.
PAI untuk kelas reguler ini diberikan di semester
pertama. Hanya di Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu
Politik serta Faultas Teknologi Informasi yang
diberikan di semester kedua. Kelas reguler inilah
yang biasanya diselenggarakan dalam format kelas
besar dengan banyak mahasiswa.

Kalau 13 (tiga belas) materi ajar di atas
diperhatikan, mulai dari materi konsep ketuhanan
dalam Islam sampai dengan materi sistem politik
Islam, hakekatnya tidak menutup kemungkinan
bagi dosen untuk membuka peluang masuk ke
ranah afektif ataupun psikomotorik. Capaian
komptensi untuk membangun dan menumbuhkan
kesadaran tentang pluralitas kehidupan beragama
memang sudah sangat pas. Apalagi untuk masa
sekarang di mana kesadaran untuk menghormati
perbedaan sedikit demi sedikit makin luntur,
materi kerukunan umat beragama memang sudah
selayaknya menyentuh perasaan, emosi, sistem nilai,
dan sikap hati (attitude). Tujuannya tidak hanya
memahami dan menganalisis namun lebih dari itu,
yaitu memperhatikan fenomena sampai dengan
yang kompleks yang merupakan faktor internal
seseorang, seperti kepribadian dan hati nurani.
Sikap hati, sikap menghargai, serta kecenderungan
emosi harus ditumbuhkan.

Sebenarnya tidak hanya materi kerukunan
antar umat beragama yang bisa menyentuh ranah
afektif. Banyak materi PAI yang seharusnya juga
dapat memasuki capaian kompetensi afektif.
Realitas inilah yang memicu Pembantu Rektor
I USU mengeluarkan pernyataan dan sikap
sebagaimana tersebut di atas. Pertama, kritik
terhadap posisi pengajaran PAI yang dirasa
tidak perlu lagi diajarkan di perguruan tinggi
umum. Kedua, salah satu alasannya adalah sistem

Model Pengajaran Agama Islam Di Universitas Sumatera Utara (Usu) Medan - Imran Siregar |51



penilaian PAI yang belum juga menemukan format
idealnya. Pernyataan prihatin yang senada juga
disampaikan oleh Direktur Jenderal Pendidikan
Islam, Prof. Dr. H. Mohammad Ali, MA. dalam
sambutannya untuk buku materi pembelajaran
mata kuliah PAI. Menurutnya, di mana relevansi
kebenaran dan kehebatan ajaran Islam jika tidak
mampu mempengaruhi pemeluknya? Ini salah
satu problem yang dikemukakannya yang sekaligus
menjadi tantangan bagi para dosen. Problemnya
ini diakibatkan antara lain oleh adanya orientasi
pendidikan agama yang kurang tepat atau bahkan
keliru. Ia menyebutkan 3 (tiga) indikator kekeliruan,
yaitu: a) Pendidikan agama saat ini lebih berorientasi
pada belajar tentang ilmu agama. Karenanya tidak
aneh bila di negeri ini sering kita saksikan seseorang
yang banyak mengetahui nilai-nilai ajaran agama
tapi perilakunya tidak mencerminkan nilai-nilai
ajaran agama yang diketahuinya. b) Tidak memiliki
strategi penyusunan dan pemilihan materi-materi
pendidikan agama sehingga sering tidak ditemukan
hal-hal yang prinsipil yang seharusnya dipelajari
dari awal, malah terlewatkan. Kekacauan materi
pendidikan agama ini terlebih jelas lagi terlihat pada
pemilihan disiplin ilmu fikih yang dianggapnya
sebagai puncak atau inti agama itu sendiri. c)
Kurangnya penjelasan yang luas dan mendalam
serta kurangnya penguasaan semantik dan generik
atas istilah-istilah kunci dan pokok dalam ajaran
agama sehingga sering ditemukan penjelasan yang
sudah sangat jauh dan berbeda dari makna, spirit
dan konteksnya.

Mempertimbangkan  fakta kondisi ini
wajar bila kemudian para dosen PAI mengajukan
penambahan SKS untuk melengkapi SKS yang
sudah ada. Namun, apakah dengan penambahan
SKS bisa menjamin perubahan proses perkuliahan
PAI dari yang sudah dilakukan selama ini? Inilah
yang menjadi pertanyaan Pembantu Rektor I yang
juga seharusnya dijawab dengan hasil riil oleh para
dosen PAI

Kendala lain dalam praktiknya, tuntutan
pelaksanaan perkuliahan PAI cenderung lebih
banyak menguras dari sisi pengajaran atau didaktik
metodiknya. Dosen menjadi disibukkan dengan
persoalan proses belajar-mengajar dan tenggelam
dalam  persoalan teknis-mekanis. ~Sementara
persoalan yang lebih mendasar yang terkait dengan
aspek pedagogiknya kurang banyak disentuh
sementara fungsi utama PAI di perguruan tinggi
umum adalah memberikan landasan yang mampu
menggugah kesadaran dan mendorong peserta

didik melakukan perbuatan yang mendukung
pembentukan pribadi muslim yang kuat dan taat.
Dalam memberikan landasan itu tidak cukup hanya
dilihat dari persoalan pengajaran atau didaktik
metodiknya melainkan harus masuk ke dalam
persoalan pedagogiknya juga.

Untuk menyiasatinya agar tidak hanya teori
yang diberikan kepada mahasiswa namun juga
praktik, beberapa dosen PAI pun mengadakan
simulasi dalam proses perkuliahan dan mentoring.
Simulasi biasanya terkait dengan materi perkuliahan
yang membutuhkan praktik ibadah langsung,
misalnyamenjadibilaljenazah. Sementaramentoring
diselenggarakan dengan memberdayakan mushalla
yang berada di lingkungan kampus. Mahasiswa
diwajibkan mengikuti mentoring di bawah arahan
dan bimbingan kakak kelas yang sudah terpilih.
Mereka tetap di bawah pengawasan dosen agar tidak
lari ke arah aliran tertentu. Hasil dari mentoring
diberikan kepada dosen dan dianggap sebagai tugas.

Kajian Agama non-Mata Kuliah

Di samping mentoring yang resmi diadakan
atas permintaan dosen, ada pula kajian-kajian yang
diselenggarakan oleh kelompok-kelompok tertentu,
misalnya Jamaah Tabligh dan Salafi. Untuk Jamaah
Tabligh, para dosen merasakan tidak ada masalah.
Namun mereka kurang menyadari bahwa Jamaah
Tabligh bukanlah Salafi demikian pula sebaliknya.
Selama ini yang mereka temui adalah pengajian
Jamaah Tabligh. Secara fisik mereka kurang bisa
dibedakan, namun secara prinsipil ajaran-ajaran
dan nilai-nilai keagamaan keduanya berbeda.
Beberapa pengajian Salafi yang diselenggarakan di
USU antara lain: Kajian Adab dan Akhlaq. Pengajian
ini dilaksanakan tiap Senin pukul 10.00 WIB yang
diasuh oleh Ust. Muhammad Yunus dan bertempat
di Musholla Fakultas Sastra. Kajian Shahih Figih
Sunnah. Pengajian ini diselenggarakan tiap Sabtu
pukul 14.00 WIB yang diasuh oleh Ust. Abu Thsan
Al-Atsari dan bertempat di Musholla Fakultas
Tehnik. Kajian Prinsip-prinsip Dakwah Salafiyyah.
Pengajian ini dilakukan tiap Sabtu pukul 16.30 WIB
bersama Ust. Ali Nur yang bertempat di Masjid
Dakwah Pintu Tiga USU.

Selayaknya para dosen PAI di USU lebih
menyadari bahwa Salafi sudah menginfiltrasi
USU. Kelompok yang terkenal dengan ajaran
puritanisasi ini terbukti berhasil mengadakan
pengajian-pengajiannya di kompleks kampus baik
di masjid maupun mushalla. Bagaimana mereka
berhasil melakukan kaderisasi di USU tergambar

52 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014



dari pengakuan salah seorang anggotanya yang
merupakan mahasiswa Ekstensi S1 Manajemen di
Fakultas Ekonomi. Ia mengaku mengenal manhaj
Salafi atau mereka biasa menyebutnya Ahlus Sunnah
Wal Jamaah sejak akhir tahun 2006 dari teman-
teman (ia menyebutnya ikhwan) Salafi di Fakultas
Ekonomi. Bahkan ia bertekad untuk istigamah
dengan manhaj Salafi yang dianggapnya sebagai
manhaj yang haq (benar) hingga nafas terakhirnya
berhembus. Tekad ini selaras dengan klaim
kebenaran Salafi yang merasa paling benar sendiri
dan di beberapa tempat menimbulkan konflik.
Ideologi pembid’ahan merasuk dan seringkali
merusak tatanan sosial keagamaan yang telah ada.
Walaupun hal ini termasuk hak mereka untuk
mengajarkan dan mengamalkan ajarannya, namun
bila hal tersebut justru kontra produktif dengan
nilai-nilai kebersamaan dan toleransi maka sudah
selayaknya diwaspadai, dicermati, dan diarahkan.

Kompetensi khusus sebagaimana terumuskan
di dalam GBPP dapat menunjukkan target
perkuliahan yang diinginkan oleh para dosen.
Ketika GBPP dikembangkan menjadi SAP juga
tidak ada perubahan yang terlalu signifikan kecuali
ada beberapa bagian materi yang menuntut adanya
aktivitas analisis. Hanya satu kompetensi yang
memiliki capaian menumbuhkan kesadaran,
yaitu materi tentang kerukunan umat beragama.
Sesuai taksonomi Bloom, kata-kata memahami,
menjelaskan, dan menganalisa termasuk dalam
taksonomi tujuan kognitif. Penggunaan kata-kata ini
semakin menunjukkan bahwa perkuliahan PAIlebih
menekankan aspek kognitif daripada afektif maupun
psikomotorik. Maka wajar bila metode perkuliahan
yang digunakan lebih pada ceramah ditambah
dengan tanya jawab dan diskusi baik antara dosen
dengan mahasiswa maupun antar sesama mahasiswa
itu sendiri. Para dosen beralasan bahwa, model
tersebut yang paling memungkinkan dilakukan
dengan mempertimbangkan berbagai keterbatasan
pengajaran PAI Di antara keterbatasannya: alokasi
waktu yang tersedia, jumlah mahasiswa dalam
ruang besar, sarana ruangan yang kurang memadai,
dan kurangnya dukungan dari pihak pimpinan.

Evaluasi Sistem Pengajaran PAI

Evaluasi merupakan proses yang menentukan
sejauhmana tujuan pendidikan telah tercapai.
Evaluasi menjadi ajang penilaian tidak hanya
bagi mahasiswa, namun juga dosen terhadap
keberhasilan proses belajar-mengajar yang telah
berangsung. Dikatakan juga bagi dosen karena

dari evaluasilah bisa diperhatikan dan diketahui
apakah proses pembelajaran yang disampaikannya
sampai ke mahasiswa ataukah tidak, metode yang
dipakai sudah tepat ataukah tidak, dan sebagainya.
Mengingat  signifikansinya, = maka  evaluasi
pembelajaran harus memakai penelitian yang
sistematik dan teratur tentang manfaat atau guna
pembelajaran itu sendiri. Oleh karena itu, yang
dimaksud dengan evaluasi dalam pembelajaran PAI
adalah keinginan untuk mengetahui, memahami,
dan menggunakan hasil kegiatan belajar siswa
dalam mencapai tujuan yang telah ditetapkan.

Dari SAP yang ada, evaluasi yang secara
baku dipergunakan oleh para dosen PAI di USU
adalah evaluasi lisan, evaluasi tulisan, performance,
dan penugasan. Tidak semua model evaluasi ini
digunakan oleh semua dosen. Yang paling biasa
digunakan adalah evaluasi tulisan dan penugasan
termasuk saat mentoring. Evaluasi secara bertahap
terdiri dari evaluasireguler yang terdiri dari keaktifan
dan penugasan, Ujian Tengah Semester (UTS), dan
Ujian Akhir Semester (UAS). Nilai keaktifan adalah
nilai yang diperoleh dari academic record selama
proses perkuliahan berlangsung. Nilai penugasan
diperoleh dari berbagai macam tugas yang diberikan
oleh dosen kepada mahasiswa termasuk pekerjaan
rumah, kuis, maupun mentoring. Nilai UTS adalah
nilai yang didapat mahasiswa saat mengikuti
yjian yang dilaksanakan di pertengahan seluruh
pertemuan yang harus dijalani. Sementara NUA
merupakan nilai yang diperoleh dari hasil mengikuti
yjian yang dilaksanakan di akhir semester. Hasil
penilaian akhir sendiri diperoleh dari persentase
masing-masing tahapan evaluasi tersebut. Tidak
ada penyeragaman persentase penilaian. Dosen
diberikan kebebasan untuk menentukan berapa
persentasenya.

Untuk pembuatan soal sebenarnya LIDA
telah mengupayakan adanya penyeragaman
evaluasi pengajaran yang disesuaikan dengan GBPP.
Bila memungkinkan akan ada soal untuk UTS
maupun UAS yang dibuat bersama untuk kemudian
didistribusikan oleh pihak fakultas untuk diujikan
kepada mahasiswa. Walaupun demikian LIDA juga
tidak menutup kemungkinan bagi dosen-dosen
yang ingin membuat soal sendiri. Dalam tataran
ini tentunya kontrol menjadi urgen. Karenanya
LIDA tidak sekedar membebaskan namun juga
memberikan aturan dan arahan kepada dosen
tersebut agar dalam pembuatan dan penyusunan
soal dosen pengampubh tidak keluar dari GBPP dan
disesuaikan dengan kompetensi yang diharapkan
dapat dicapai oleh mahasiswa.

Model Pengajaran Agama Islam Di Universitas Sumatera Utara (Usu) Medan - Imran Siregar |53



Evaluasi sangat diperlukan dalam rangka
perbaikan di masa mendatang. Tanpa evaluasi,
perbaikan tidak mungkin bisa diketahui. Karenanya
setiap orang atau instansi yang bertanggung
jawab atas pendidikan wajib mengadakan evaluasi
termasuk dosen itu sendiri maupun pihak fakultas
atau LIDA. Sampai sekarang belum ada evaluasi
obyektif dari mahasiswa kepada dosen. Sebenarnya
hal ini sangat penting untuk memperbaiki proses
belajar-mengajar ditambah dengan itikad baik
dari instansi terkait untuk melakukan perubahan.
Evaluasi bisa dilakukan dengan menyebarkan angket
untuk menanyakan kinerja dosen dalam mengajar,
misalnya kedisiplinan, penguasaan materi, metode
penyampaian, dan sebagainya. Dari sini akan
dapat diperoleh lubang yang harus diperbaiki,
tentunya di samping dosen itu sendiri juga perlu
untuk mengevaluasi kegiatan mengajarnya sendiri.
Menilai dan mengeritik diri sendiri merupakan
sikap obyektif, kerendahan hati, dan keterbukaan
untuk melihat dan mengakui kesalahan sendiri agar
ada usaha untuk mencari cara-cara yang lain yang
mungkin lebih berhasil.

Sebagaimana telah dikemukakan di bagian
sebelumnya bahwa pola pengajaran yang terus
memusatkan pada ranah kognitif berakibat pada
evaluasi yang pada akhirnya hanya sampai pula di
domain kognitif. Evaluasi lebih berorientasi pada
sejauh mana mahasiswa mampu mengingat atau
menghafal sejumlah materi yang telah disampaikan
oleh dosen. Sementara domain afektif apalagi
psikomotorik lepas dari proses evaluasi. Ini sekali
lagi membuktikan bahwa proses perkuliahan hanya
mengejar penumpukan materi dan informasi yang
biasa dikenal dengan model bank education atau
pendidikan gaya bank.

Anggapan Pembantu Rektor I tentang validitas
penilaian PAI, maka hakikatnya pencapaian
prestasi mahasiswa tidak dapat begitu saja diukur
lewat tabel-tabel statistik. Mutu dan keberhasilan
pendidikan agama Islam harus dapat diukur dengan
totalitas peserta didik sebagai pribadi. Perilaku
dan kesalehan yang ditampilkan dalam keseharian
lebih penting dibandingkan dengan pencapaian
nilai A. Maka menurut Malik Fadjar, mutu maupun
pencapaian pendidikan agama perlu diorientasikan
kepada: tercapainya sasaran kualitas pribadi, baik
sebagai muslim maupun sebagai manusia Indonesia
yang ciri-cirinya dijadikan tujuan pendidikan
nasional; integrasi pendidikan agama Islam dengan
keseluruhan proses maupun institusi pendidikan
yang lain; tercapainya internalisasi nilai-nilai dan

norma-norma keagamaan yang fungsional secara
moral untuk mengembangkan keseluruhan sistem
sosial budaya; penyadaran pribadi akan tuntutan
hari depannya dan transformasi sosial budaya
yang terus berlangsung; dan pembentukan wilayah
ijtihadiyah (intelektual) di samping penyerapan
ajaran secara aktif.

Tentu saja penilaian model statistik ini ada
plus minusnya. Pengukuran hasilnya tampak
sangat transparan dan obyektif, namun di sisi lain
sebagaimana dijelaskan di atas sebagai mata kuliah
agama maka spektrumnya harus lebih diperluas.
Apalagi standar penilaian masing-masing dosen
terkadang juga berbeda. Permasalahan seperti
inilah yang sering memunculkan kerisauan di
kalangan mahasiswa. Kenyataan ini membuat
mahasiswa memberikan cap dosen “killer” bagi
dosen yang susah dan “pelit” dalam memberikan
nilai. Imbasnya, mahasiswa merasa berat untuk
mengikuti perkuliahan yang diampu oleh dosen
dengan cap seperti ini. Kasus seperti ini juga sempat
terjadi di USU. Parahnya lagi, mahasiswa tidak lagi
mengambil mata kuliah PAI, namun menyeberang
ke mata kuliah agama lain yang dianggapnya mudah
memberikan nilai. Nilai PAI bagaimanapun juga
berpengaruh pada IPK mahasiswa yang bilamana ia
memperoleh nilai jelek dalam mata kuliah PAI juga
akan memperjelek IPK-nya. Bagi mahasiswa yang
terpenting adalah perolehan nilainya. Ia menyatakan
tidak berpindah agama dengan mengikuti mata
kuliah selain agama Islam. Ia hanya berpindah mata
kuliah. Tentu saja hal ini patut disayangkan karena
perpindahan hanya dikarenakan nilai.

Sistem Rekruitmen Dosen PAI

Rekruitmen dosen PAI menjadi gerbang awal
dimulainya pengajaran agama. Lewat rekuritmen
yang tepat akan ditemukan dosen yang mampu
dan qualified sesuai dengan kebutuhan pengajaran
PAI Proses rekruitmen akan selalu menyertakan
mekanisme diikuti dengan syarat-syarat tertentu.
Hal ini untuk menjamin keberlangsungan proses
pembelajaran yang sesuai dengan apa yang
diharapkan.

Prosesrekruitmen dosen PAIdi USU tergolong
masih sangat sederhana. Ada dua macam pola
rekruitmen dosen yang berjalan selama ini, yaitu
lewat ujian penerimaan calon dosen Pegawai Negeri
Sipil (CPNS) formasi dosen agama dan lewat jalur
pertemanan dan perkenalan yang biasanya terjadi
pada dosen-dosen honorer. Pola pertama menuntut
persyaratan dan kriteria yang biasa diturutkan

54 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014



dalam tes atau uji penerimaan calon dosen PNS,
misalnya latar belakang yang harus sesuai dengan
kebutuhan. Maka dalam konteks dosen PAI, yang
dibutuhkan adalah mereka yang lulus dari institusi
pendidikan agama Islam seperti UIN, IAIN, STAIN,
dan institusi pendidikan agama Islam swasta. Syarat
lain yang kini diterapkan adalah berpendidikan
minimal S2. Berhubung dosen-dosen PNS yang kini
mengajar berasal dari generasi lama, maka saat itu
masih bisa menggunakan ijazah S1, misalnya Dra.
Zakiah, M.Pd. yang masuk menjadi PNS di USU
lewat ujian masuk PNS dengan ijazah S1. Bahkan
sebelumnya ia tidak mengajar terlebih dahulu di
USU. Namun karena lulus ujian PNS, ia langsung
mendapatkan penempatan di USU. Sementara itu
untuk dosen honorer juga diperlakukan sama, yaitu
berlatar belakang sesuai dengan mata kuliah PAIL

Seluruh koordinasi dosen dan pembelajaran
PATI di USU berada di bawah LIDA. Berdasarkan
statusnya, mereka terbagi dalam 4 (empat) kategori,
yaitu: 1) Dosen Tetap adalah dosen PNS di USU
yang tersebar di beberapa fakultas, yaitu dua orang
dosen berasal dari Fakultas Hukum, sementara
seorang dosen berasal dari Fakultas Ilmu Sosial
dan Ilmu Politik (FISIP); 2) Dosen DPK dari
IAIN Sumatera Utara, sebanyak empat orang; 3)
Dosen Honorer adalah dosen non PNS yang turut
mengajar di USU sebanyak tiga orang berada
dalam kordinasi LIDA, dan ada pula yang tidak
dalam kordinasi LIDA, karena langsung di bawah
naungan fakultas. Kelompok kedua inilah yang sulit
dikontrol oleh pihak LIDA mulai dari jadwal, materi
dan cara pembelajaran, serta evaluasinya. Mereka
bisa mengajar di USU karena faktor kedekatan
dengan pimpinan. Di samping itu ada juga dosen
yang karena kesibukannya mempercayakan
pengajarannya kepada asisten dosen yang masih
honorer. Mereka langsung di bawah koordinasi
dosen yang diwakilinya sehingga kontrol terhadap
proses pembelajaran masih bisa dilakukan oleh
LIDA.

Sistem rekrutmen yeng telah berjalan selama
ini dan koordinasi yang tidak maksimal telah
memperkuat adanya kenyataan bahwa proses
pengajaran agama Islam di USU baru sebatas karena
adanya keharusan menyelenggarakan pendidikan
agama bagi mahasiswa di Perguruan Tinggi. Hingga
penelitian ini dilakukan pelaksanaan kewajiban
tersebut belum dikelola secara maksimal sehingga
menyentuh pada aspek-aspek yang menjadi
kompetensi dasar yang dituntut oleh kebijakan
pemerintah terkait pendidikan agama di Perguruan
Tinggi.

PENUTUP

Dari uraian di atas ada beberapa hal yang
dapat disarikan yaitu, pengajaran PAI di USU
belum dapat memenuhi harapan stakeholder, baik
kalangan PTU sendiri maupun masyarakat pada
umumnya. Pengajaran PAI yang telah berjalan baru
sebatas pemenuhan kewajiban memenuhi tuntutan
undang-undang  penyelenggaraan  pendidikan
agama di PTU.

Pada prakteknya pengajaran PAI tersebut
memunculkan keanekaragaman komentar baik
dari pimpinan PTU maupun kalangan mahasiswa
yang kemudian berakibat pada makin lemahnya
posisi mata kuliah tersebut. Ketika keanekaragaman
komentar dan pendapat tersebut makin
mengelompok maka muncullah berbagai langkah
mencari alternatif lain di luar kegiatan intra kampus.

Realitas di USU para dosen PAI berhadapan
dengan model pengajaran kompetitor dari luar
kampus yang kemudian diidolakan oleh sebagian
mahasiswa. Dikesankan, model pengajaran dan
materi kajian competitor tersebut lebih “seksi” dan
mengundang perhatian mahasiswa dibandingkan
dengan materi yang disampaikan dosen PAI di
ruang kuliah. Secara umum pengajaran PAI di USU
berjalan sesuai dengan GBPP sebagai acuan utama
dan dikoordinir oleh LIDA. Meskipun realitasnya
belum seluruh dosen dapat dikoordinir oleh LIDA,
tetap saja ada dosen yang tidak bisa terkontrol oleh
LIDA khususnya mereka yang berstatus dosen
honorer.

Dari tiga belas materi ajar yang ada dalam
GBPP, sejatinya perkuliahan Pendidikan Agama
Islam tidak hanya dalam ranah kognitif saja, namun
lebih dari itu bisa menyentuh ranah afektif dan
psikomotorik. Tetapi hal itu belum menunjukkan
hasil, karena penilaian mata kuliah ini masih
berbasis kognitif dan tidak mewakili karakter dan
perilaku mahasiswa itu sendiri.

Materi pengajaran PAI terbagi menjadi
dua kelompok materi, yaitu materi pokok yang
sesuai dengan GBPP dan materi yang disesuaikan
dengan kompetensi dan disiplin ilmu masing-
masing fakultas dan jurusan/program studi. Model
pengajaran agama yang dikembangkan adalah
model konvensional, yaitu model ceramah dan
tanya jawab, dimana peran dosen lebih dominan
dibandingkan dengan peran mahasiswa.

UCAPAN TERIMA KASTH
Keberadaan Tulisan tidak terlepas dari
masukan berbagai pihak. Untuk itu penulis hatur

Model Pengajaran Agama Islam Di Universitas Sumatera Utara (Usu) Medan - Imran Siregar |55



terima kasih kepada Rektor USU berserta jajaran,
Dosen pengampuh mata kuliah Pendidikan Agama
Islam dan informan lainnya yang tidak dapat penulis
sebutkan. Semoga tulisan ini bermanfaat bagi
perkembangan pembelajaran Pendidikan Agama
Islam di masa yang akan datang.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. 2006. Amin, Faham Keagamaan dan
Faham Kebangsaan di atas Keberagamaan
yang Majemuk dan Mulitkultural, Makalah
disampaikan dalam  Stadium  General
“Membangun  Semangat dan  Faham
Kebangsaan Indonesia Di atas Keberagamaan
yang Majemuk dan Multikultural”, Aula Lt.5,
Gedung Rektorat, Kampus C. UNAIR, 28
Juni 2006.

Abdullah, M. Amin. 2006. Islam Studies di
Perguruan Tinggi : Pendekatan Integratif-
Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

AbuZaid, Nasr Hamid. 2003. Al-Qur ‘an, Hermenutik
dan Kekuasaan. terj. Dede Iswadi.Yogyakarta:
RqiS.

Achmad Munjid. 2014. Pengajaran Agama
Interreligius, Kompas Sabtu, 4 Januari 2014.

Bleicher, Josef. 1980. Contemporary Hermeneutics.
London: Rautledge & Kegan Paul.

Kholidah, Lilik Nur. 2010. Implementasi Strategi
Pembelajaran  Mata Kuliah  Pendidikan
Agama Islam pada Perguruan Tinggi Negeri
di Surabaya, Disertasi. Universitas Negeri
Malang.

Mulyono, Pudji. 2007. Kelompok Keagamaan Di
Kampus Perguruan Tinggi Umum: Sebuah
Kajian Sosiologis, Mimbar Jurnal Agama dan
Budaya, Vol. 24 No. 4.

Murdiono, Mukhammad. t.th. Strategi Internalisasi
Nilai  Moral  Religius  Dalam  Proses
Pembelajaran di Perguruan Tinggi, Jurnal
Cakrawal Pendidikan. LPM UNY.

Rahman, Fazlur. 1985. Islam dan Modernitas, ter;j.
Ahsin Muhammad. Bandung: Pustaka.
Sachedina, Abdulaziz. 2006. The Role of
Islam in Public Square: Guidance or
Governance?. Leiden: Amsterdam University

Press.

56 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 20 Nomor 1 Juni 2014



