POLA PEMBINAAN MUALLAF DI KABUPATEN SIDRAP PROVINSI SULAWESI
SELATAN

The Pattern of Muslim Convert Guidance in Sidrap Regency, South Sulawesi Province
Ramlah Hakim

Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar
J1. A.P. Pettarani No. 72 Makassar
Email: ramlahhakim@yahoo.com

Naskah diterima tanggal 30 November 2012. Naskah direvisi tanggal 13 Desember 2012. Naskah disetujui tanggal 3 Januari 2013
Abstrak

Tulisan ini merupakan hasil penelitian dengan genre riset kebijakan yang bertujuan untuk
mendeskripsikan dan memahami pola pembinaan muallaf yang ditengarai belum optimal, baik yang
diselenggarakan pemerintah maupun civil society khususnya lembaga keagamaan. Menggunakan
metode penelitian kualitatif ditemukan bahwa, pola pembinaan muallaf di Kabupaten Sidrap, Sulawesi
Selatan, sifatnya fluktuatif dan ditandai dengan aktivitas yang sifatnya insidentil. Aktivitas pembinaan
yang diprakarsai sejumlah elite keagamaan melalui berbagai yayasan/ormas keagamaan dan majelis
taklim menyebabkan keberadaan muallaf diakui sebagai satu komunitas muslim yang secara sistematis
mendapatkan perhatian umat Islam di Kabupaten Sidrap. Beberapa organisasi yang tadinya didirikan
untuk merespon kepentingan muallaf seperti Nahdatul Ulama (NU), Muhammadiyah, pemerintah
daerah bersama Kementerian Agama namun sifatnya temporer hilang karena politik, sehingga
mengakibatkan kecenderungan ideologis yang dianut para muallaf masih konsisten dengan doktrin
Islam yang inklusif-moderat.

Kata kunci: muallaf, konversi agama, Toani Tolotang
Abstract

This paper is the result of policy research genre which aimed at describing and comprehending the pattern
of Muslim convert guidance which predictably has not optimal yet, neither it was conducted by government
nor civil society particularly religious organizations. Through the use of qualitative research method, it was
found that the pattern of Muslim convert guidance in Sidrap, South Sulawesi was still fluctuating and it was
characterized by incidental activities. The guidance activity initiated by a number of religious elites through
various organizations, and the assemblies of Taklim caused the existence of admitted Muslim converts as
the Muslim community which systematically got attention by Muslim people in Sidrap. Previously, some
organizations were established to respond to the Muslim converts’ desire such as Nahdlatul Ulama (NU),
Muhammadiyah, local government and Ministry of Religion, but those were temporarily disappeared due
to the politics. Consequently the tendency of ideology followed by the Muslim converts was still consistent
with Islamic inclusive-moderate doctrine.

Keywords: muslim converts, conversion of religion, “Toani Tolotang”

PENDAHULUAN banyaknya pemeluk agama ini. Bahkan, akhir-
akhir ini disinyalir banyak dari masyarakat dunia

slam sebagai agama terakhir sampai saat ini berduyun-duyun masuk Islam dan menjadi muallaf.
Imemilikidayamagisyangmemikatdanmembius Demikian halnya di Jerman terjadi peningkatan
umat manusia. Salah satu indikatornya adalah  jumlah muallaf. Pada 2004 diperkirakan hanya 1.000

Pola Pembinaan Muallaf di Kabupaten Sidrap Provinsi Sulawesi Selatan - Ramlah Hakim | 85



orang memilih muallaf dan pada 2005 meningkat
menjadi 2.500 lebih muallaf.

Di Indonesia sendiri, muallaf, sebagaimana
dilaporkan Republik online, meningkat 10%-
15% per tahun. Secara kasar, tahun 2010 muallaf
diperkirakan lebih dari 1 juta orang. Angka ini tentu
saja cukup tinggi. Tentu saja fenomena peningkatan
muallaf ini terjadi di seluruh daerah di Indonesia,
termasuk di Kawasan Timur Indonesia.

Salah satu daya tarik Islam terletak pada prinsip
dasar dari agama ini sebagai agama ramah (agama
kasih sayang). Islam sebagaimana dicontohkan
Rasulullah menjadi agama yang menaburkan kasih
sayang, menggelorakan cinta, dan menumbuhkan
kepekaan sosial yang sangat tinggi. Nilai inilah yang
ingin diselami oleh banyak orang di luar Islam.
Luar biasanya, meski kondisi agama ini tercoreng-
moreng dengan munculnya terorisme dan aksi-
aksi kekerasan yang selalu meminjam nama Islam,
namun prinsip dasar itu tidak serta merta dipandang
hilang.

Memandang daya tarik Islam bukanlah satu-
satunya yang mendorong meningkatnya muallaf.
Proses perpindahan dan pembauran masyarakat
yang semakin intens saat ini ikut serta memicu
persentuhan dan pergulatan masyarakat di luar
Islam dengan Islam itu sendiri. Meski demikian,
faktor nilai kerahmatan tadi tetap saja sebagai faktor
utamanya.

Di tengah meningkatnya ketertarikan orang
dari luar Islam masuk dan memeluk agama ini dan
di saat muallaf bertebaran di berbagai pelosok negeri
ini, persoalan lain ternyata mencuat ke permukaan.
Hal ini terjadi karena perhatian yang serius dalam
bentuk pembinaan terhadap muallaf dari berbagai
kalangan belum berjalan baik.

Syafi'i Antoni, Penasihat Persatuan Islam
Tionghoa Indonesia (PITI), seperti dilansir
Republik online menyatakan, pembinaan terhadap
muallaf belum terstruktur dengan baik. Tidak ada
pembinaan secara jelas tentang materi apa yang
harus diberikan kepada muallaf. Selama ini, muallaf
hanya diajarkan tentang spiritualitas dan ritual-
ritual dasar keagamaan. Misalnya, cara shalat dan
pemahaman terhadap rukun Islam atau rukun
iman. Sebagai dasar hal ini memang perlu. Namun,
seorang muallaf harus juga dipahami latar belakang
intelektualnya. Persoalan lain terkait pembinaan
muallafadalah konteks sosial, ekonomi, dan kultural
dari muallaf. Mereka berada dalam lingkungan baru
dan harus meninggalkan keluarga dan kultur mereka

sebelumnya. Mungkin juga mereka bermasalah

dengan persoalan ekonomi. Semua hal tersebut

harus menjadi perhatian dalam pembinaan muallaf.

Pembinaan muallaf saat ini, khususnya di
kawasan timur Indonesia, masih terbatas dilakukan
di masjid-masjid raya. Sementara peran-peran
dari berbagai organisasi untuk turut serta dalam
pembinaan masih minim. Seharusnya ada integrasi
antara organisasi-organisasi Islam yang ada
dalam pembinaan muallaf. Lebih lanjut organisasi
Islam di Indonesia Timur itu harus merancang
program pembinaan yang lebih terstruktur dengan
memperhatikan segala aspek yang terkait dengan
persoalan muallaf.

Untuk lebih jelasnya soal peran organisasi
keagamaan dalam pembinaan muallaf ini, terkait
dengan Peraturan Menteri Agama RI Tahun 2010
tentang Rencana Strategis Departemen Agama
Tahun 2010-2014. Ada lima hal pokok yang
menjadi tanggung jawab Departemen Agama
dalam menyelenggarakan pembangunan bidang
keagamaan, dua di antaranya adalah: 1) peningkatan
kualitas kehidupan beragama, 2) peningkatan
kerukunan umat beragama. Salah satu bentuk
peningkatan kualitas beragama adalah pembinaan
muallaf ini. Dengan demikian, hal ini perlu dilihat
lebih jauh implementasinya di lapangan. Apakah
hal ini sudah terlaksana atau belum, peran-peran
pembinaan yang dilakukan oleh berbagai organisasi
keagamaan tersebut.

Perkembangan muallaf di Kawasan Timur
Indonesia saat ini cukup pesat, namun hal ini tidak
diiringi pembinaan yang terstruktur. Di samping itu,
keterlibatan semua organisasi keagamaan belum
maksimal dalam melakukan pembinaan muallaf.
Penelitian bertujuan untuk:

1) Mengungkap pola pembinaan muallaf di
Kawasan Timur Indonesia.

2) Menggambarakan peran dan keterlibatan
organisasi keagamaan dalam melakukan
pembinaan terhadap muallaf.

3) Menggambarakan  dukungan  Kementrian
Agama terhadap ormas Islam dalam melakukan
pembinaan muallaf.

Penelitian ini diharapkan memberikan
manfaat dalam dua hal yaitu manfaat secara
akademis, yaitu sebagai bahan kajian terhadap
kalangan akademis yang tertarik pada persoalan ini.
Kedua sebagai bahan untuk merumuskan kebijakan
bagi kalangan organisasi atau pemerintahan yang
terkait dengaqn persoalan ini.

86 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013



Batasan Konsep
Ada beberapa konsep yang perlu diberi
batasan dalam penelitian ini, antara lain :

- Muallaf yang dimaksudkan dalam penelitian ini,
adalah orang-orang yang berpindah agama, dari
agama lain (bahkan termasuk dari kepercayaan
lokal seperti aluktodolo atau Tolotang) ke agama
Islam. Menurut Imam Syaf’'i, muallaf adalah
orang yang masuk ke dalam Islam dan masih
dianggap lemah keimanannya.

- Organisasi  keagamaan  adalah  seluruh
oraganisasi yang ada dalam Islam yang bergerak
dalam bidang pengembagan agama Islam baik
organsasi pemerintahan maupun yang bukan.

Landasan Teoritis: Relasi Agama dan Negara

Studi mengenai pelayanan keagamaan
terhadap para muallaf dimaksudkan untuk melihat
lebih dalam peran ormas Islam dan pemerintah
(khususnya Kementrian Agama) dalam melayani
salah satu dari etnik warga yang secara sadar
memilih untuk berpindah keyakinan dari non
muslin menjadi muslim.

Ormas keagamaan Islam telah mengambil
peran yang begitu besar bagi perjalanan bangsa
Indonesia. Baik dalam konteks pembangunan agama
itu sendiri, ekonomi, politik, budaya, pendidikan dan
sosial. NU, Muhammadiyah, Al-Irsyad dan Persis
telah melakukan kerja keras merintis peradaban
Bangsa Indonesia. Domain garapan ormas-oramas
ini pun berbeda-beda. Ada yang memfokuskan diri
pada wilayah ritual keagamaan, penggalian pesan
Islam, pendidikan, kesejahteraan umat bahkan
wilayah private. (Jamil, 2008: 15)

Kuatnya peran ormas-ormas Islam merupakan
implikasi dari hubungan antara agama dengan
negara di Indonesia. Meski bukan termasuk negara
Islam, tetapi nilai agama sangat kuat mempengaruhi
etika politik dan konstitusi negara. Tidak hanya
dalam konteks nilai, tetapi juga keterlibatan penuh
kelompok-kelompok agama dala dinamika politik
negara. Era tahun 1955 dan Tahun 1999 merupakan
contoh paling baik untuk melihat kiprah politik
kelompok -kelompok agama di kancah politik
Indonesia. Bachtiar Efendi menyebut praktik teologi
politik inklusif sebagai jalan keluar dari relasi antara
relasi agama dan negara. ( Effendi, 2000).

Kedudukan organisasi kemasyarakatan dalam
negara diatur dalam UU No.8 Tahun 1985 tentang
organisasi kemasyarakatan. Pasal 1 (Bab I ketentuan
Umum) menyatakan bahwa pengertian organisasi

kemasyarakatan adalah organisasi yang dibentuk
oleh anggota masyarakat Warga negara Repoblik
Indonesia secara sukarela atas dasar kesamaan
kegiatan, profesi, fungsi, agama, dan kepercayaan
terhadap Tuhan Yang Maha Esa, untuk berperan
serta dalam pembangunan rangka mencapai tujuan
nasional dalam wadah Negara Kesatuan Republik
Indonesia yang berdasarkan pancasila.

Ormas Islam memiliki fungsi dalam usaha
menyukseskan pembangunan nasional khususnya
di bidang agama. Dengan demikian, ormas Islam
berfungsi untuk mendukung enam program
keagamaan dalam rancangan draft RPJMN 2010-
2014, poin pertama; meningkatkan kualitas
pemahaman dan pengamalann agama masyarakat
melalui upaya: a) peningkatan ketaatan beragama
masyarakat agar terwujud dalam sikap dan
perilaku sosial yang sejalan dengan nilai-nilai
luhur yang terkandung dalam ajaran agama, b)
pengembangan wawasan keagamaan yang lapang
dan toleransi selaras dengan wawasan kebangsaan
dan kebihnekaan, c) pengembangan pusat kajian
keagamaan dan sumber belajar masyarakat, d)
peningkatan dan pemanfaatan sumber-sumber
informasi keagmaan dan perpustakaan rumah
ibadah, e) pemanfaatan kemajuan yang dicapai
dalam bidang TI dan komunikasi sebagai sarana
pembelajaran dan pengembangan nilai-nilai agama;
dan f) peningkatan kesadaran dan penghargaan
terhadap HAM dan kesetaraan gender dikalangan
umat beragama. (RPJMN ini masih bersifat draft
dan belum di sahkan secara resmi sebagai bagian
dari grand desain pemerintah. Lihat lebih lanjut
dalam sambutan Prof.Dr.H.M.Atho Mudzhar.2009.
Pengembangan jaringan riset dalam rangka
penguatan peran agama dalam pembangunan
nasional.Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Agama
RI)

Berkesesuaian pula dengan draft Renstra
Kementrian Agama RI 2010-2014 bidang kehidupan
beragama dengan indikator point, g) meningkatnya
kualitas pribadi umat beragama yang berakhlak
mulia dan beretika, h) meningkatnya harkat dan
martabat umat beragama dalam membangun jati
diri bangsa. (Departemen Agama, 2010-2014 : 15)

Mengingat besarnya peran ormas Islam, draft
RPJMN memberikan mandat kepada Kementrian
Agama untuk melakukan peningkatan kualitas dan
kapasitas lembaga sosial keagamaan  (Lihat draft
RPJMN poin ke enam) melalui ; a) pengembangan
sarana dan pra sarana mutu manajemen kualitas

Pola Pembinaan Muallaf di Kabupaten Sidrap Provinsi Sulawesi Selatan - Ramlah Hakim | 87



sumber daya pengelolaan lembaga sosial keagamaa,
b) pemberian bantuan untuk penyelenggara
berbagai kegiatan lembaga sosial keagamaan dan
penguataan program kelembagaan, c) peningkatan
jaringan dan sistem informasi, d) peningkatan
hubungan dan kerjasama antar lembaga sosial
keagamaan dan dengan pemerintah sebagai mitra
pembangunan, dan e) peningkatan pelayanan
perpustakaan dan informasi keagamaan pada
lembaga sosial keagamaan.

METODE PENELITIAN

Penelitian menggunakan metode
kualitatif. Dalam metode ini digunakan dengan
mengumpulkan data-data dengan cara : Wawancara
yaitu menggali data dengan menggunakan
wawancara dengan orang-orang yang terkait dengan
penelitian. Observasi. Penelitian ini juga dilakukan
dengan melakukan pengamatan di lokasi penelitian
Pengumpulan data-data yang terkait dengan topik
penelitian.

Untuk menentukan informan, dilakukan
dengan cara social mapping , artinya informan
dipilih dari kalangan tertentu yang dianggap
bisa merepresentasikan topik penelitian. Analisis
data dilakukan dengan model deskriptif, yaitu
mendeskrispsikan secara detail data-data yang
diperoleh di lapangan (Bramen, 2002). Namun
sebelum itu, data dikelompokkan terlebih dahulu
dan dikategorikan sesuai dengan kategori data yang
ada (Burhan, 2006)

PEMBAHASAN
Sekilas tentang Tolotang

Sejauh ini belum ada kajian sejarah yang
membahas secara rinci dan serius tentang perjalanan
hidup komunitas Tolotang. Ini mungkin karena
Tolotang hanya dianggap sebagai bagian kecil
dalam sejarah sosial Bugis-Makassar. Kenyataan ini
sekaligus menegaskan watak penulisan sejarah yang
ada saat ini kebanyakan menuliskan sejarah hanya
terhadap komunitas yang bersifat heroik atau paling
dikenal oleh masyarakat sehingga komunitas yang
terbelakang dan belum terekspose media malah
tidak diperhatikan.

Untuk mendeskripsikan secara holistik
perkembangan sejarah komunitas Tolotang, maka
peneliti menggambarkan secara singkat perjalanan
komunitas Tolotang dari awal hingga sanggup
bertahan dan berkembang baik sampai pada saat

ini. Maka dari itu peneliti membanginya ke dalam
tiga periode besar, yaitu : masa pembentukan, masa
krisis dan masa pemulihan.

Masa Pembentukan

Perjalanan awal munculnya komunitas
Tolotang diawali dengan pada saat gelombang
pengungsi dari Wani datang ke Addatuang Sidenreng
meminta suaka karena telah diusir dari kerajaan
Wajo akibat dari penolakan mereka terhadap seruan
untuk memeluk agama Islam.

Awal abad 17 M, raja Wajo La Sangkuru
Arung Matoa secara resmi masuk agama Islam
berkat usaha yang dialogis dari datuk Ribandang.
Raja kemudian memaklumatkan kepada seluruh
kerajaan Wajo untuk masuk ke agama Islam dan
agar seluruh masyarakat patuh dan taat pada
perintah raja. Tidak di sebutkan dengan pasti
faktor apa yang membuat orang-orang Wani ini
‘berani’ untuk beroposisi dengan perintah raja. Atas
penolakan itu, baginda raja mengeluarkan kata yang
intinya,bahwa siapapun rakyat menolak perintah
raja untuk memeluk Islam, harus meninggalkan
kerajaan Wajo. Untuk tidak berhubungan dengan
raja, penduduk desa Wani memilih untuk mengalah
dengan meninggalkan Kerajaan Wajo.

Pada tahun 1666, penduduk Wani di bawah
oleh pimpinan I Pabbere dan I Goligo mereka
memimpin keluar dari kerajaan Wajo menuju
ke Barat tanpa tujuan yang pasti. Di tengah jalan,
kelompok ini terpisah. Kelompok I Goligo terus
dan menetap di Bacukiki (pare-pare), sementara
kelompokI Paberre melintasi Taccipi’ dan menyusuri
danau Sidenreng. Lalu mereka beristirahat di sebuah
tempat. Di sana mereka melepas lelah sambil berdiri,
sehingga tempat itu diberi nama tettong (berdiri).

Berita tentang kedatangan para pengungsi dari
Wajo ini sampai ke telinga Addatuang Sidenreng,
Lapattiroi, yang merupakan raja Sidenreng
VII. Baginda raja kemudian memerintahkan
pembantunya untuk menemui para rombongan
tersebut dan menanyakan maksudnya. Pimpinan
rombongan Tonawi pun memberitahu peristiwa
yang menimpah mereka, serta memohon kepada
raja untuk diberi tempat di Addatuang Sidenreng.
Addatuang La pattiroi pun mengabulkan
permohonan para pengungsi dengan beberapa
syarat atau perjanjian ada’ mappura onrona
Sidenreng. Yang menarik untuk diperhatikan
adalah  bahwa apresiasi atau penerimaan
Addatuang Sidenreng La Pattiroi terhadap para

88 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013



pengungsi menunjukkan adanya perbedaan model
keberagaman yang dikembangkan oleh (Addatuang
Wajo dan Addatuang Sidenreng. Addatuang Wajo
cenderung  memaksakan homegenitas agama
(Islam) bagi rakyatnya. Sementara Addatuang
lebih mengedepankan harmoni dan kemanusiaan.
Penerimaan komunikasi Wani yang enggan
menerima  Islam, menunjukkan  perspektif
pluralisme dalam watak agama yang di kembangkan
Addatuang Sidenreng. Ini mungkin disebabkan
oleh pengaruh nenemallomo (penasihat raja, yang
juga dikenal sebagai penganut kepercayaan kuno)
begitu besar dalam menentukan watak keagamaan
Addatuang Sidenreng). Isi perjanjian tersebut yaitu :
- Ade mappura onroe’ (adat yang telah ada harus
di hargai)

- Warialitutuui (keputusan harus ditepati)

- Janci ripiasseri (janji harus ditepti)

- Rapang ripannennngeng (Keputusan yang telah

ada harus dilanjutkan)

- Agamae ripatettong (Agama harus di tegakkan).

Khusus persyaratan mengenai agama (Islam),
hanya dua hal yang di wajibkan bagi para pengungsi
ini, yaitu perihal perkawinan dan kematian.
Sementara syariat yang lain boleh untuk tidak
dilakukan. Artinya, jika para pengungsi meninggal
dan menikah harus mengikuti ketentuan-ketentuan
Islam.

Dalam versi lain, ketika pimpinan pengungsi
dari Wani menghadap raja, raja kemudian berbicara:
“Turusi Parentaku, pekko ade-ade'mu ri Wajo, ia
muto mupuade’. Naiyyakiyya dua akkacioremmu
ri addatuangmu. 1 sempajangiko narekko mateko
enrenge I pakawikko narekko  bottikko” Artinya :
Turuti perintah ku. Lakukanlah kebiasaan mu yang
engkau bawa dari Wajo. Tetapi dua hal yang menjadi
kewajibanmu pada raja, jika engkau mati maka akan
dishalati dan jika kawin akan dinikahkan (Dalle,
1982:28).

Keputusan raja ini diterima oleh para
pengungsi. Akhirnya mereka di tempatkan
di tempat yang tandus, sehingga sangat sulit
mendapatkan air. Oleh para pengungsi, tempat ini
diberi nama “Loka pappang” yang berarti kesusahan
dan kelaparan. Namun berkat kegigihan mereka,
perlahan-lahan tempat yang tandus berubah
menjadi tanah yang produktif, setidaknya untuk
keperluan makan mereka. Oleh karna itulah, mereka
kemudian merubah nama “Loka pappang” menjadi
perinyameng, yang berarti pedih dan nyaman,atau di
sebut kepedihan berbuah kenyamanan. Setelah itu di
tempat itulah sang pemimpin I pabbere, meninggal

dunia dan di kuburkan,sebelum beliau meninggal
I Pabbere berpesan agar setiap tahun mereka
berkumpul di tempak ini. Aktivitas berkumpul ini
di sebut dengan ritual “sipulung”.

Sebab tempat tinggal dari pengungsiini berada
di sebelah Selatan Amparita, maka raja seringkali
menyebut mereka dengan “tau lotangnge” atau orang
Selatan. Kemudian menurut uwa’ La Unga ketika
raja membutuhkan mereka atau hendak memanggil
mereka, raja selalu menyebut “Obbi tolontanggee”
(panggil mereka yang tinggal di Selatan itu).

Oleh karena seringnya mereka dipanggil
seperti itu, akhirnya sebutan Tolotang melekat pada
diri mereka. Malahan kemudian seluruh aktivitas
mereka terutama ritual adat juga disematkan dengan
sebutan Tolotang. Akibatnya Tolotang tidak lagi
dimaknai dalam konteks geografi saja, tetapi juga
bermakna wilayah ideologis seperti kepercayaan,
sistem budaya dan sistem sosial mereka.

Setelah  beberapa  tahun tinggal di
Perrinyameng, Arung Amparita ( penguasa distrik
Amparita) memanggil komunitas Tolotang ini
untuk tinggal di Amparita. Sejak itulah komunitas
Tolotang hidup dan beranak-pinak di wilayah
Amparita hingga saat ini. Komunitas Tolotang
bahkan menjadi komunitas yang mayoritas hingga
Amparita identik dengan Tolotang.

Periode ini disebut dengan periode
pembentukan, kerena sebagian besar ritual dari
komunitas Tolotang dikonstruksi pada periode ini.

Masa Krisis

Periode  selanjutnya  terkait = dengan
sejarah perkembangan Tolotang yaitu dinamika
perkembangan komunitas tersebut selama beberapa
abad lamanya. Komunitas Tolotang hidup dengan
damai di Amparita. Boleh dikata tidak ada gejolak
yang berarti. Ini karena komunitas Tolotang taat
dan patuh pada aturan raja yang dituangkan dalam
‘ade mappura onronna Sidenreng”. Namun keadaan
ini berubah ketika Jepang melakukan penjajahan
di wilayah Sulawesi Selatan termasuk di Sidenreng.
Beberapa kebijakan Jepang menyudutkan posisi
komunitas ini, termasuk salah satunya adalah
larangan menyembahyangi orang Tolotang yang
meninggal dan jika menikah, merekea juga tidak
boleh menikah secara Islam. Larangan ini tentu
saja membuat bingung komunitas Tolotang karena
pada saat itu mereka terbiasa dengan cara-cara
Islam, sementara mereka tidak memiliki tata cara
sendiri untuk mengurus mayat dan pernikahan.
Setelah pelarangan itulah mereka baru membuat

Pola Pembinaan Muallaf di Kabupaten Sidrap Provinsi Sulawesi Selatan - Ramlah Hakim | 89



dan melaksanakan tata upacara perkawinan dan
kematian sendiri.

Peristiwa ini sepertinya menjadi titik awal
dari kisruhnya hubungan antara kelompok Islam
dengan komunitas Tolotang. Pada zaman DI/
TII, menurut uwa’ Tobotiu (salah seorang tokoh
komunitas Tolotang), komunitas Tolotang menjadi
salah satu sasaran DI/TII. Kelompok-kelompok
masyarakat yang dianggap penyembah berhala akan
segera dimusnahkan. Untungnya pembunuhan dan
pemusnahan benda-benda ritual kepercayaan lokal.
Untungnya pasukan DI/TII tidak pernah masuk ke
Amparita sehingga tidak sempat melakukan tekanan
fisik. (Saprillah, 2006 : 23)Pada masa G/30/S/PKI,
posisi komunitas Tolotang menjadi semakin . rumit
dan memprihatinkan. Hal ini karena ada tudingan
kalau beberapa dari komunitas terlibat dalam
G/30/S/PKI dengan program pengawasan yang
ketat terhadap segala kegiatan komunitas Tolotang.
Selain tekanan pada masa G/30/S/PKI, tekanan
juga terjadi dari pihak pemerintah dan militer,
komunitas Tolotang juga mendapat tekanan dari
organisasi Islam, baik organisasi politik seperti PSII,
maupun organisasi sosial keagamaan seperti MUI,
Muhammadiyah, Anshor, dan sebagainya.

Pada fase yang merupakan masa krisis bagi
komunitas tolotang, selain mendapat perlakuan
kasar dari pihak pemerintah, militer, dan kelompok
Islam, untuk tidak melakukan ritual keagamaan
mereka, mereka juga mendapatkan tekanan untuk
memeluk agama Islam. Hal ini mendorong para
pemuda tolotang yakni Tobotiu dan Makkatungeng
membuat pernyataan tertulis yang ditujukan
kepada DPR RI dan MPR RI di Jakarta. Pernyataan
itu berisi tentang adanya oknum pejabat yang
dengan kekerasan memaksa dan mengganggu
pelaksanaan ritual Tolotang. Surat pernyataan itu
dilampiri dengan 29 kejadian yang di nilai sebagai
paksaan agar memeluk Islam. Namun surat ini tidak
mendapatkan tanggapan dari pusat.( Wawancara,
Abd.Kadir Abu Nawas, 9/7/2012).

Masa Perkembangan

Periode ketiga ini ditandai dengan keluarnya
Sk. Dirjen Bimas beragama Hindu Bali/Budha No.
2/1966 tanggal 06 Oktober 1966 yang menetapakan
“Towani Tolotang” sebagai satu dari sekte dari
agama Hindu. Meski surat keputusan ini banyak
mendapatkan tantangan dari pihak Islam, hal
ini sedikit banyaknya memberi efek positif bagi
kehudupan keagamaan komunitas Tolotang.
Sedikitnya mereka sudah bisa keluar dari persoalan

‘dianggap liar’ oleh pemerintahan karena mereka
telah mendapat “legitimasi” dari salah satu agama
resmi di Indonesia.

Meskipun demikian,intervensi dari pihak
pemerintahan lokal, militer dan organisasi agama
Islam terus berlanjut dan membuat komunitas
Tolotang terus menerus tidak bisa melakukan
ritualnya dengan bebas dan terbuka. Namun pada
tanggal 4 November 1970, Dewan pimpinan Tolotang
di Amparita No. 343/SBGK/XI/1970 menyatakan
agar diadakan pengamanan dalam pelaksanaan
perkawinan dan penguburan mayat secara adat
Tolotang dengan kewajiban untuk melapor kepada
Pemda. Atas dasar Golkar tersebut itulah, penganut
Tolotang dapat kembali secara terbuka melakukan
ritual-ritualnya hingga sekarang. Pada kenyataanya
saat ini, kegiataan ritual sipulung yang merupakan
kegaiatan yang terbesar dalam komunitsa Tolotang
dan senantiasa dihadiri oleh pejabat DPRD Sidrap
dan Bupati sederat jajaran.

Faktor lain yang menyebabkan Tolotang
dapat keluar dari masa krisis adalah kenyataan,
bahwa Camat Kapten Ibrahim Yasin ( 1969-1977)
melakukan pendekatan yang lebih persuasif.
Program camat ini lebih banyak mengedepankan
usaha pluralisme antar kelompok-kelompok sosial
agama yang ada di Amparita. Kini, komunitas
Towani dapat melakukan segala rutinitas keagamaan
mereka dengan tanpa mengalami tekanan yang
berarti seperti pada periode antara 1944 dan 1960-
an. Namun itu tidak berarti, bahwa persoalan
mereka telah usai. Konstruksi sosial yang dibangun
oleh kelompok mayoritas Islam sampai ini masih
cenderung memposisikan komunitas Tolotang
sebagai warga kelas dua. Menurut uwa’ La Unga jika
seorang guru dari Tolotang ingin menjadi Kepala
Sekolah, maka pasti menemui hambatan, tetapi
perjuangan dalam hal ini adalah jangan sampai
mengorbankan kepercayaan demi mendapatkan
jabatan. (Saprilla, 2006: 25)

Memetakan Muallaf

Berbicara  tentang  pemetaan  muallaf
khususntya di Kabupaten Sidrap hampir semua
kecamatan (11 Kecamatan) terdapat kaum muallaf di
dalamnya, kecuali ada 2 kecamatan yaitu Kecamatan
Watang Sidenreng dan Kecamatan Kulo, sedangkan
kecamatan yang terdapat kaum muallafnya, sebagai
peringkat 1, 2, dan 3 adalah Kecamatan Watang
Pulu, Tellu Limpoe, dan Kecamatan Maritengngae,
kemudian menyusul kecamatan-kecamatan lainnya.
Bahkan, menurut Abd. Kadir Abu Nawas bukan

90 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013



hanya dalam Kabupaten Sidenreng Rappang saja
dihuni oleh Tolotang tetapi sampai di Kota Parepare
tepatnya di Kecamatan Bacukiki dan sebagiannya
masih terdapat di wilayah Kabupaten Wajo. Karena
persebaran komunitas Tolotang luas, maka peneliti
dalam hal ini membatasi yaitu wilayah yang menjadi
sasaran penelitian yaitu khususnya konsentrasi di
Kabupaten Sidenreng Rappang (Sidrap) yang mana
komunitas Tolotang banyak melakukan konversi
agama, namun ada juga yang berasal dari Tanah
Toraja (Tator). Konversi agama yang dimaksudkan
di sini hanya dilakukan oleh agama luar Islam
(non muslim) kemudian beralih ke agama Islam,
tidak atau belum ada terjadi penganut agama Islam
pindah/masuk keagama di luar Islam (Non Islam)
(wawancara, Ali Rahim, 12/7/2012).

Terkait penetapan jumlah, angka kaum
muallaf di Kabupaten Sidrap belum ditemukan
secara resmi hingga sekarang sifatnya seperti
kembang “tumbuh-layu” artinya pernah marak
(subur) ketika Parawansa menjabat Bupati Sidrap
dan Nasaruddin sebagai Kepala Kantor Departemen
ketika itu kaum muallaf dibina secara terstruktur,
terkoordinir dengan baik, tetapi setelah selesai masa
jabatan mereka maka tumbang pulalah pembinaan
kaum muallaf.

Keterkaitan dengan syiar Islam sebagaimana
diungkapkan Kurniah Kahar bahwa hal tersebut
sangat penting diangkat kembali dan senantiasa
mengharapkan kepedulian pemerintah dan semua
instansi yang terkait di dalamnya bukan hanya
Kementrian Agama, Bupati, dinas pendidikan,
dinas sosial, ormas, dan lembaga lainnya, tetapi
juga kewajiban semua umat Islam (wawancara,
12/7/2012).

Untuk memperoleh bayangan mengenai
jumlah muallaf di Kabupaten Sidrap, ada baiknya
mengacu kepada jumlah penduduk menurut agama
seperti disebutkan di atas. Yang pasti, komunitas
Tolotang dalam dua tahun terakhir paling banyak
mengalami konversi ke Islam. Hal ini juga
diungkapkan Saprillah dalam penelitiannya yang
menyebutkan sekitar 1.000 orang dalam komunitas
ini yang menjadi muallaf.

Resources Sosial yang Terlibat dalam Proses
Pembinaan Muallaf

Bertolak dari temuan lapangan, maka
ormas yang ada di lokasi yang turut serta dalam
pembinaan kaum muallaf adalah Nahdatul Ulama
(NU), Muhammadiyah, DDI, Wahdah, Al-Irsyad,
dan LDII. Namun lembaga keagamaan lainnya

seperti Jamaah Tablig tidak disangkal kehadirannya
tetapi hanya pada pesisir kota saja dan melakukan
syiar Islam yang mendasar dan bersifat umum.
Maksudnya, mereka hanya menghadapi masyarakat
pesisir yang pendidikannya relatif menengah ke
bawah terutama pada kelompok-kelompok pemuda
pedesaan.

Ormas Islam yang dominan memberikan
bimbingan adalah NU yang misinya lebih besar
yaitu sekitar 5%. Dipimpin oleh H. Asri, bertempat
tinggal di kelurahan Kodidi atau lebih dikenal travel
perjalanan haji dan umrah jalan poros ke Rappang,
H. Makkasau yang lazimnya dipanggil H. Kasau
(ayah dari H. Asri) mengatakan bahwa di Kabupaten
Sidrap pernah ada kelompok binaan kaum muallaf
bahkan beliau sendiri sebagai pembina, tetapi tidak
berlangsung secara bersikenambungan disebabkan
tidak ada dana (wawancara, 17/7/2012). Demikian
pula diungkapkan H. Adnan, Ketua Muhammadiyah
Kabupaten Rappang, yang mengatakan khususnya
di Rappang dapat dikatakan tidak ada muallaf
karena pada umumnya masyarakat Islam murni.
Tidak ada agam lain mencampuri atau agama lain
masuk Islam.

Seandainya ada kaum muallaf di Rappang,
maka paling dapat pembinaan melalui lembaga
majelis taklim atau majelis tablig sebagai wadah
pengajian, itu pun biasanya dilakukan secara
pribadi atau personil, kecuali pada saat Kecamatan
Tellu Limpoe ditimpah bencana alam (angin
puting beliung) maka ormas Muhammadiyah,
secara bersama atau rombongan turun ke lokasi
tersebut membagi bantuan dalam bentuk barang
dan makanan (rombongan atas nama Masjid Taqwa
Muhammadiyah Rappang), ini belum melakukan
pembinaan hanya memberi bantuan itupun sifatnya
temporer.

Melihat uraian diatas bahwa pembinaan
terhadap kaum muallaf belum ada secara
terakomodasi, terstruktur dan terkoordinir
sehingga muncul beberapa problem yang senantiasa
dihadapi oleh kaum muallaf sementara mereka
sangat membutuhkan binaan, terutama pelajaran
agama Islam sebagai agama baru bagi mereka,
sebagaimana diungkapkan oleh seorang muallaf
(pegawai hotel Sydeny Kabupaten Sidrap) atas nama
Labengnga (nama asli Tolotang) kemudian berubah
menjadi Sapri (nama Islam) mengatakan bahwa
saya sangat butuh bantuan pelajaran agama Islam
mulai dari dasar misalnya cara bersuci (thaharah),
kemudian tata cara shalat lima waktu, puasa dan

Pola Pembinaan Muallaf di Kabupaten Sidrap Provinsi Sulawesi Selatan - Ramlah Hakim | 91



menyusul satu per satu sampai kepenyempurnaan
Rukun Islam.

Selain ormas-ormas dan lembaga keagamaan
lainnya yang terlibat dalam pembinaan muallaf
takterlupakan personil-personil penyuluh baik
penyuluh formal (PNS) maupun penyuluh honorer
(yang tak menentu gajinya) cukup memadai
peranannya terhadap pembinaan muallaf demikian
pula da’i-da’i baik dari personil Kementrian Agama
ataupun dari Instansi lainnya (yang memiliki bakat
untuk memberikan bimbingan atau ceramah agama
kepada kaum muallaf), yang sering dilibatkan dalam
pembinaan terhadap kaum muallaf yang terdapat
di dalam sembilan Kecamatan dalam Kabupaten
Sidrap.

Faktor Pendukung Konversi Agama

Berdasarkan pengalaman yang diperoleh
melalui observasikan pengamatan maka faktor-
faktor pendorong terjadinya konversi agama, maka
pada bagian ini akan diuraikan sesuai dengan
kondisi masyarakat di lapangan sebagai berikut:

Faktor Perkawinan

Perkawinan merupakan penyebab yang
cukup dominan bagi seseorang untuk melakukan
konversi agama. Sebagaimana diungkapkan Ibu
Yulianti (agama Tolotang) kawin dengan seorang
laki-laki Islam bernama Udin. Ketika diminta
keterangan oleh peneliti mereka mengatakan bahwa
motif perkawinan mereka karena saling mencintai,
sehingga dengan suka rela ia melepaskan agamanya
(Hindu masuk Islam), untuk menyelami dan
menghayati serta mengamalkan ajaran agama Islam
dengan konsekuen. Kendati hal terjadinya hanyalah
merupakan syarat bagi perkawinannya, namun
selanjutnya ia ingin mencintai suaminya secara
utuh, baik orangnya sekaligus agamanya.

Mengacu kepada kasus-kasus masuknya
Islam, yang paling banyak adalah melalui pintu
perkawinan. Dengan perkawinan mereka dapat
berbaur dengan orang-orang Islam lainnya, bahkan
sepertinya ingin hilang dan tidak ingin diketahui
lagi identitas lamanya. Suatu hal yang menarik
untuk diungkapkan dalam penelitian lapangan ini
adalah terutama dalam faktor perkawinan ini yaitu
bukanlah merupakan suatu fakktor yang berdiri
sendiri tetapi banyak faktor lain yang terkait di
dalamnya serta saling berhubungan. Misalnya
dengan masuk Islam, ia begitu mudah mengganti
namanya (nama Islam) seperti yang terjadi pada
diri seorang muallaf (Hindu Tolotang, laki-laki)

bernama La Bengnga berubah menjadi Sapri (nama
Islamnya), Yuli (perempuan Hindu Tolotang)
berubah menjadi Yulianti (nama Islamnya).

Hidayah

Pada dasarnya hanya Allah-lah yang Maha
Mengetahui dan Maha Kuasa untuk membuka
hati setiap insan di dunia ini untuk memberikan
petunjuk kepada hambanya guna mengikuti
ajaran-Nya yang benar, dan jika Allah belum
menginginkan-Nya jangan harap hati seseorang
akan dapat petunjuk-Nya, sebab hanya Allah-lah
yang dapat memberikan pertunjuk kepada siapa saja
yang dikehendaki, sehingga seseorang dapat pindah
agama baik dengan tiba-tiba maupun dengan proses
yang panjang.

Seperti halnya dalam firmannya Allah surat
Al-Araf ayat 43 yang artinya : “Segala puji bagi Allah
yang telah menunjukkan kami kepada (sorga) ini,
dan kami sekali-kali tidak akan mendapat petunjuk
kalau Allah tidak member kami petunjuk”

Ayat di atas menjelaskan bahwa Allah-lah yang
Maha Kuasa untuk memberikan hidayah kepada
siapa saja jika Allah menghendaki dan tidaklah
sekali-kali kita akan mendapat hidayah-Nya, jika
memang tidak berkenang.

Konflik Jiwa

Pertentangan batin atau konflik jiwa
merupakan salah satu penyebab yang dapat
menjadikan seseorang pindah agama atau masuk
Islam. Suatu hal yang dapat diungkap dalam
beberapa kejadian di lapangan adalah adanya
kegelisahan jiwa dan ketidak tentraman, karena
tidak adanya kasih sayang dan rasa simpati sebagai
sesama warga negara. Karena keringnya rasa kasih
sayang yang sangat didambakan dari masyarakat ini
mengakibatkan adanya rasa terisolir dan kemudian
timbul permasalahan ketidak mampuannya untuk
hidup bermasyarakat secara layak di lingkungannya.
Akibatnya akan timbul sifat-sifat ekslusif dan
spesifik diantara masyarakat luas dan keadaan
demikian akan menggelisahkan batinnya.

Hal seperti itulah yang mendorong dapat
seseorang untuk pindah agama, dan masuk Islam
yang merupakan alternatif yang bisa dianggap
untuk menentramkan dan memberikan ketenangan
jiwa, karena berpendapat bahwa agama Islam sangat
luhur, dan tidak membeda-bedakan suku bangsa dan
ras, bahkan setelah mempelajari lebih jauh ternyata
manusia memiliki kedudukan yang sama di hadapan

92 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013



Allah, yang membedakan hanyalah taqwanya
kepada Allah. Dengan demikian dapat dilihat bahwa
manusia itu merupakan keluarga yang seluruh
anggotanya memiliki martabat kemanusiaan. Hal
demikian itulah yang didambakan oleh masyarakat,
sehingga pengakuan sesama saudara dalam Islam
akan merupakan dampak positif bagi jiwanya.

Kesadaran Diri dan Kemauan

Selain konflik jiwa, kesadaran dan kemauan
juga merupakan salah satu sebab terjadinya
perpindahan agama. Hal tersebut dapat dilihat
dari besarnya kemauan dan kesadaran yang tinggi
seseorang untuk mencari kebenarannya, sehingga ia
menemukannya melalui agama Islam.

Seperti ditemukan dalam lokasi penelitian
yaitu :

“Seorang oknum polisi dengan tidak ragu-
ragu meninggalkan aliran kepercayaan yang selama
ini dianutnya, dengan kesadaran sendiri langsung
masuk agama Islam. Setelah menganut agama Islam,
mereka memperbanyak belajar mandiri dengan
membaca berbagai buku-buku agama termasuk
di antaranya buku petunjuk shalat ibadah lengkap
ditambah buku-buku ilmu tauhid, ilmu fighi, dan
belajar membaca Al-Quran. Setelah menganut
agama Islam, oknum tersebut melakukan ibadah
shalat wajib secara rutin dan shalat sunat-sunat
lainnya, dan selalu melakukan tepat pada waktunya
sehingga menarik perhatian bagi rekan-rekannya
sesama polisi. Saat ada yang bertanya, dia menjawab
bahwa dengan kesadaran saya secara ikhlas karena
Allah SWT semua ibadah ini saya lakukan adalah
untuk menebus kekeliruan, kesalahan, dan dosa-
dosaku yang telah kulakukan sebelum memeluk
agama Islam. Hal ini yang menjadikan jiwaku
tenang dan tentram karena mendapat hidayah atau
petunjuk dari Allah SWT”

Faktor “Sangkutan” (Utang Orang Tolotang
Terhadap Uwa)

Kewajiban tersebut harus dibayar setiap
tahun atau setiap ada kegiatan ritual kepercayaan
mereka baik dilakukan di rumah ataupun pada
acara kunjungan kejeraE (kuburan orang tua yang
dituakan vyaitu turunan Sawerigading atau tau
manurung). Bila hal ini tidak dilakukan dalam tahun
itu, maka sangkutan tersebut menjadi berlipat ganda
bayarannya (bentuk materi/uang). Inilah yang
merupakan suatu kewajiban dan beban besar bagi
penganut Tolotang, sehingga beberapa orang dari

kalangan mereka ada yang tidak mampu melakukan
secara rutin sehingga mereka meninggalkan
kepercayaan leluhurnya dan berpindah agama ke
agama Islam.

Pola Pembinaan Keagamaan bagi Muallaf

Bahwa orang yang mengalami konversi agama
bagaikan orang yang masuk rumah baru. Ia perlu
diperkenalkan dengan situasi dan kondisi rumah
barunya itu supaya, selain dapat menyesuaikan diri
dengan situasi dan kondisi baru, juga dimaksudkan
dapat mengatasi segala keadaan sesuai dengan
tuntutan keadaan baru itu. Tidak sedikit orang yang
mengalami konversi agama masih tetap berada pada
sikap dan perilaku sesuai dengan konsep agama
lama yang dipeluknya, dan belum bisa merubahnya
sesuai dengan konsep agama barunya. Kadang-
kadang ia harus mempersepsikan agama barunya
sesuai dengan agama lamanya. Hal ini terjadi bagi
orang yang beranggapan bahwa semua agama pada
tataran esensinya adalah hal yang sama dengan
hanya pada tataran formalnya yang berbeda. Oleh
karena itu, pada tataran formalnya yang berbeda.
Oleh karena itu pada tataran konsep-konsep dasar
mereka masih tetap berada pada agama lamanya
dan pada tataran formal dan ritualnya tertentu
yang mengalami konversi. Sehingga sinkritisme
agama tidak bisa dihindari dengan beranggapan
bahwa semua agama adalah sama, dan mereka
beranggapan pula bahwa boleh memadukan ajaran-
ajaran beberapa agama yang berbeda-beda.

Pendidikan dan bimbingan bagi para
muallaf yang berasal dari komunitas Tolotang itu
ditekankan pada masalah bagaimana mereka dapat
menjalankan ajaran agamanya, terutama yang
berhubungan dengan kewajiban individual, agar
para muallaf dapat menjalankan ajaran agamanya
dengan baik. Karena mereka banyak yang berangkat
dari pengetahuan yang kosong tentang kelslaman,
maka pendidikan dan bimbingan bagi para
muallaf bukan hanya dianjurkan bahkan menjadi
kewajiban untuk diikuti, kecuali atas pertimbangan-
pertimbangan tertentu. Tapi mereka diharapkan
dapat mempelajari sendiri dan mendalami Islam
pada pihak lain atau secara otodidak.

Bimbingan ini diberikan bukan hanya untuk
“mencuci” konsep-konsep lamanya, tetapi juga
untuk mengisinya dengan konsep-konsep dan
keimanan yang baru. Dengan demikian diharapkan
mereka lebih mantap terhadap agamanya barunya
dan merasa lebih betah berada di dalamnya,

Pola Pembinaan Muallaf di Kabupaten Sidrap Provinsi Sulawesi Selatan - Ramlah Hakim | 93



kerena mereka mendapatkan perhatian. Boleh jadi
mereka akan kembali ke tempat asalnya bila tidak
mendapatkan bimbingan yang intensif.

Di samping itu, pendidikan dan bimbingan
agama Islam membawa implikasi spiritual tersendiri,
baik bagi pembimbing maupun terbimbing.
Bahwa tujuan pendidikan dan pembinaan bagi
muallaf ditekankan pada pembinaan keimanan,
karena proses konversi agama lebih merupakan
perpindahan dari suatu keimanan agama baru
yang dipeluknya sangat dibutuhkan pendidikan,
bimbingan dan pembinaan. Dengan demikian
diharapkan ia mempunyai keimanan yang kokoh dan
tegar serta tidak gamapang goyah dalam berbagai
terpaan. Hal ini semacam yang dimaksudkan agar
terjadi kemantapan, kesetiaan terhadap agamanya
barunya. Di samping itu bahwa para muallaf perlu
dididik dan dibimbing menjadi orang yang muttagin
(orang yang bertakwa yang mampu menjalankan
syariat-syariat Islam dan mampu menghindari
segala kemungkaran. Sehingga para muallaf menjadi
muslim yang berkepribadian yang sempurna).

Sesuai dengan bidang garapan pembinaan
muallaf ini, maka target yang akan dicapai
dengan pembinaan aqidah Islamiyah adalah
memantapkan iman dan ilmu. Sedangkan bidang
ibadah praktis targetnya adalah membekali muallaf
dengan pengetahuan dan praktik ibadah agar
dapat melaksanakannya sendiri dengan benar
dan baik. Menulis huruf-huruf Al-Quran secara
benar membaca Al-Quran secara benar dan tartil,
merupakan salah satu tujuan yang hendak dicapai
dengan pembinaan Baca Tulis Al-Quran (BTQ).
Sedangkan untuk menambah wawasan keislaman
sebagai tujuan diadakannya dialog wawasan
kelslaman.

Adapun materi pendidikan dan bimbingan
muallaf yang diterapkan bagi komunitas Tolotang,
yaitu memberikan pelayanan baik bagi saudara
muslim yang baru mendapatkan hidayah, maka
pendidikan dan pembimbingan diusahakan agar
mampu memberikan sesuatu yang dibutuhkan
bagi keperluan seseorang yang baru memeluk
Islam. Materi itu dihimpun dari bahan-bahan yang
memungkinkan muallaf untuk mampu mengetahui,
memahami, dan mengamalkan ajaran Islam secara
baik dan benar.

a) Pembinaan Aqidah Islamiyah

Ikrar dengan membaca dua kalimat syahadah
membawa konsekwensi bahwa seseorang telah
menjadi muslim. Seorang muslim mempunyai
tanggung jawab dan tuntunan agamanya. Tuntutan

itu  seharusnya terimplementasikan  dalam
kehidupan sehari-harinya. Bahwa konsep aqidah
Islamiyan hanya mengakui Tuhan yang Maha Esa,
sebagai satu-satunya pencipta. Konsep semacam
itu harus ditanamkan sedalam-dalamnya ke setiap
hati muallaf, supaya terhindar dari kemusyrikan
(penyekutuan terhadap Tuhan). Sedangkan bagi
seseorang yang secara sengaja menyekutukan Tuhan
atau menyatakan keluar dari Islam dianggap murtad.
Bagi orang demikian mempunyai konsekwensi
hukum sendiri, bahwa darahnya halal bagi orang
Islam, dalam artian wajib diperangi.

Agar terhindar dari konsekwensi sebagaimana
tersebut di atas, maka pendidikan dan pembinaan
bagi mereka yang belum mendalami Islam secara
seksama menjadi penting. Agqidah Islamiyah
merupakan rambu-rambu dan timbangan yang
dapat mengukur keimanan dan kelslaman seseorang.
Walau demikian pendidikan dan pembinaan
aqidah Islamiyah masih terasa sulit , karena mereka
sebenarnya masih mempunyai konsep aqidah
lamanya dan masalah ini selalu muncul sebagai isu
sentral perbedaan agama dalam arti bahwa muslim
atau non muslimnya seseorang ditentukan oleh
konsep aqidah Islamiyah yang dipeluknya.

Pembinaan aqidah Islamiyah ini ditangani
oleh ustadz. H. Abdul Kadir Abunawas (Selaku
pembimbing dan pemandu agama Islam bagi
komunitas Tolotang) beserta daidan paraustadzyang
diudang dari luar yang mengajar secara bergantian
pada hari Ahad dan Jumiat. Mereka mendidik dan
membina dengan aqidah Islamiyah menurut konsep
Ahlusunnah wal Jamaah, suatu aliran yang diikuti
oleh mayoritas muslimin diseluruh dunia dan dianut
juga oleh penduduk Indonesia pada umumnya.
Pembinaan aqidah Islamiyah oleh para pembimbing
tersebut diterapkan kepada muallaf yang berasal
dari komunitas Tolotang melalui metode ceramah
dan tanya jawab dengan menggunakan bahasa
yang mudah dimengerti oleh komunitas Tolotang
tersebut. Sehingga transfer ilmu dan pengetahuan
kelslaman yang berkaitan dengan aqidah akhlak
akan menjadi lebih mudah.

Pembinaan aqidah Islamiyah ini diharapkan
dapat memupuk keimanan kepada Allah SWT.
Secara mantap dan mengakar dalam diri sanubari
masing-masing muallaf, dengan membersihkan
jiwanya dari itiqad-itigad yang mentuhankan
sesuatu selain Allah SWT. Ikrar hanya merupakan
pintu masuk ke dalam Islam, dan belum disebut
mu'min bila akar aqidahnya belum benar sesuai
dengan tuntutan Islam. Pada fase ini mullaf

94 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013



dituntun untuk memahami konsep agqidah,

minimal makna yang terkandung dalam dua

kalimat syahadah yang diucapkan ketika ikrar.

Untuk mendapatkan pengetahuan konsep agidah

yang lebih komprehensif, maka materi-materi yang

disajikan kapada komunitas muallaf Tolotang dapat
disebutkan sebagai berikut :

a. Pemahaman dasar Islam, meliputi : status
dan peran agama Islam, fungsi agama Islam,
perbedaan antara agama Samawi dan agama
Budaya (Ardi), keunggulan agama Islam,
tanggung jawab seorang muslim terhadap Islam,
kalimat thayyibah, ketuhanan, kemanusiaan,
kealaman, rukun iman, rukun Islam dan
Thariqah lil iman.

b. Prinsip dasar Islam
1) Hal-hal yang berkaitan dengan Dzat Allah,

seperti : Dzat Tuhan, sifat Tuhan, nama-
nama Tuhan, ciptaan Tuhan dan kehendak
Tuhan.

2) Hal-hal yang berkaitan dengan eksistensi
manusia, seperti : asal usul manusia, proses
kejadian manusia, penciptaan manusia,
untuk apa manusia diciptakan, apa
pegangan hidup manusia, siapa tauladan
hidup manusia, apa tujuan hidup manusia.

3) Hal-hal yang berkaitan dengan Alam,
seperti : alam gaib dan alam syahadah.

4) Hal-hal yang berkaitan dengan eksistensi
hidup, seperti : hidup di dunia dan hidup
di akhirat.

5) Hal-hal yang berkaitan dengan nilai hukum
(taklifi), seperti : wajib, sunnah, mubah,
makruh, haram.

Materi-materi lebih merupakan korelasi
bahkan integrasi dengan materi kelslaman yang lain
dalam arti bahwa dalam penyajian materi-materi
ini belum dituntut pilahnya antara agidah dengan
materi yang lain seperti, syariah dan akhlaq.

c. Pelatihan Praktik Ibadah
Untuk kepentingan ibadah praktis, materi

yang dipilih oleh para pembimbing muallaf

Tolotang, meliputi :

a. Taharah, meliputi :
tayammum

b. Ibadah Shalat, meliputi: shalat wajib, rukun
shalat, syarat sahnya shalat, waktu shalat, shalat
Jumat, batalnya shalat.

c. Puasa, meliputi : puasa wajib, puasa sunnat,
rukun puasa, syarat sahnya puasa, batalnya
puasa, uzur puasa.

cara mandi, wudhu dan

Materi-materi tersebut adalah materi yang
bersangkut paut dengan kewajiban sehari-hari
yang akan selalu ditemui dalam kehidupan muallaf,
sehingga materi itu bersifat umum. Pendidikan
dan pembinaan yang dilakukan oleh pengasuh,
mengambil tempat di masjid, pada hari-hari seperti
hari pembinaan aqidah Islamiyah pada waktu/jam
yang sama pula dengan demikian materi pembinaan
bergantian antara materi aqidah Islamiyah dan
ibadah praktik.

Sesuai dengan topiknya, maka pembinaan
ibadah praktik ini selain bersifat teoritik juga bersifat
praktik, dalam arti para muallaf diantarkan untuk
bisa melakukan ibadah dengan sebaik-baiknya.
Namun diantara beberapa materi yang disebutkan
tadi, pembinaan ibadah shalat mengambil porsi
terbesar dan dianggap terpenting, di antara materi-
materi lain.

Ibadah yang diwajibkan lima kali dalam
sehari semalam ini dupayakan dapat dikuasai
secara prima oleh masing-masing muallaf. Hanya
hasilnya belum bisa dikatakan prima, mengingat
bahwa para muallaf, adalah orang yang belum
pernah punya pengalaman seperti itu ketika ia
masih kecil. Pembentukan prilaku dan ucapan yang
dilakukan pada masa dewasa adalah lebih sulit
dibandingkan pembentukan ketika mereka masih
kecil. Pembimbingan praktik shalat yang berupa
perbuatan anggota badan adalah relatif lebih mudah
dibandingkan dengan praktek bacaan / ucapan
shalat, mengingat hal yang kedua ini harus dilafazkan
dalam bahasa Arab, yaitu bahasa yang belum banyak
dikenal oleh mereka. Maka tidak heran bila terjadi
kesulitan-kesulitan dalam pelafadzannya karena
memang bahasanya jauh berbeda dengan bahasa
yang dikuasai oleh para muallaf.

d. Baca Tulis Al-Qur’an

Pada jadwal yang sama seperti di atas,
pembinaan muallaf Tolotang dilakukan pula
dengan mengajarkan baca tulis Al-Qurian. Program
pengajaran ini diadakan dengan pemberian materi
yang sederhana dan mudah dimengerti. Pengajaran
tersebut sebagai bekal bagi para muallaf ketika akan
mempelajari Islam lebih lanjut, mengingat suatu
ketika mereka harus memperdalam sendiri ajaran
agama Islam yang dipeluknya.Dengan bekal yang
diterimanya ini diharapkan mereka paling tidak
sudah dapat membaca Al-Quran sebagai kitab suci
dan sumber ajaran Islam itu diambil, serta dasar
ajaran itu diukur dan dikembalikan. Lebih bila
kemampuan baca tulis ini sudah baik, mereka dapat

Pola Pembinaan Muallaf di Kabupaten Sidrap Provinsi Sulawesi Selatan - Ramlah Hakim | 95



juga mengambil pelajaran-pelajaran dari tulisan-
tulisan yang biasanya ditulis dalam bahasa Arab.
Mereka yang sudah bisa menulis dan membaca
Al-Qurian semakin merasakan kenikmatan agama
Islam yang dipeluknya.Lebih dari itu, kemahiran
membaca dan menulis Al-Quran mengindikasikan
kearifan atau kealiman ilmu agama yang dipeluknya,
yang pada gilirannya dapat meningkatkan
penghayatan terhadap ajaran-ajaran Islam.

e. Dialog Kelslaman dan Keagamaan

Dialog kelslaman ini senantiasa dilakukan
oleh para pembimbing dengan maksud untuk
mengkaji apakah materi-materi yang telah
diberikan sebelumnya dapat dipahami dan
dimengerti. Yang dijadikan sebagai bahan dialog
tidak terlepas dari pada materi yang telah diberikan
sebelumnya. Sepanjang uraian di atas dukungan
Kementerian Agama tidak dapat dikatakan tidak
ada, namun masih minim menurut pandangan
umum masyarakat karena keterlibatan aparat-
aparat Kementerian Agama dalam memenuhi hajat
atau kebutuhan masyarakat tidak membawakan
nama instansinya (Kementrian Agama), namun
dia tampil dengan membawakan nama pribadi
terutama personil-personil yang menduduki jabatan
sebagai Kepala KUA dan aparat-aparat bawahannya
seperti penyuluh dan imam kelurahan atau imam
lingkungan setempat dan selalu mereka menyadari
bahwa kita sebagai aparat Kementerian Agama
berkiprah selalu berniat untuk memenuhi layanan
terhadap masyarakat . Karena hal ini sangat penting
sebagai insan yang beragama “Ikhlas Beramal”.

PENUTUP

Bertolak dari hasil temuan penelitian
tentang pola pembinaan muallaf khususnya di
Kabupaten Sidrap, maka dapat ditarik kesimpulan
bahwa pemerintah dari instansi terkait termasuk
Kementrian Agama dalam membentuk suatu
pola pembinan muallaf yang terstruktur dan
terkoordinir sehingga pembinaan yang ada tidak
hanya dilaksanakan secara personil, termasuk
pemberdayaan (bantuan pemerintah) terhadap
ormas keagamaan lainnya yang berperan dalam
pembinaan muallaf.

Pembinaan muallaf belum terkomodasi baik
sehingga menjadi problem, terkait dengan kurang
pedulinya pemerintah dan instansi terkait dengan
alasan belum ada dana dari pusat. Keterlibatan dan

dukungan Kementrian Agama dalam hal tersebut
dapat dikatan tetap ada, namun sangat minim
karena belum adanya dana luncuran dari pusat baik
dalam bentuk spiritual maupun material. Pihak
Kementrian Agama tetap berupaya menjalankan
tugas sesuai kemampuan dan kondisi dengan
mengingat kiprah Kementrian Agama siap melayani
kebutuhan masyarakat terutama personil-personil
penyuluh.

UCAPAN TERIMA KASIH

Terima kasih kepada Kepala Balitbang
Makassar yang telah memberi bimbingan dan
kesempatan kepada penulis untuk meneliti di Toani
Tolotang, ucapan yang sama kepada para informan
yang telah meluangkan waktunya dalam menjawab
sejumlah pertanyaan yang kami layangkan, juga
kepada semua pihak yang telah memberikan
kontribusi pikiran dalam pembuatan artikel ini,
terkhusus Redaktur Al-Qalam atas termuatnya
tulisan ini, semoga tulisan ini memberikan wawasan
dalam mengenai pola pembinaan muallaf.

DAFTAR PUSTAKA

Bramen, Yulia, 2002. Memadu Metode Penelitian
Kualitatif dan Kuantitaif, Yogyakarta : Pustaka
Pelajar.

Burhan Bungin, 2006. Analisis Data Penelitian
Kualitatif. Jakarta : PT.Raja Grafindo Persada.

Edward L.Polinggomang, ed. 2004. Sejarah Sulawesi
Selatan Makassar : Badan Penelitian dan
Pengembangan  Daerah  (Balitbangda)
Provinsi Sulawesi Selatan.

Efendi, Bachtiar. 2000. Islam dan Negara, Jakarta :

Paramadina.

M. Mukhsin, dkk. 2008. Nalar Islam
Nusantara. Studi Islam Ala Muhmmadiyah,
Al Irsyad, Persis, dan NU.Cirebon : Fahmina
Institute.

Mudzhar, Atho. 2009. Pengembangan jaringan riset
dalam rangka penguatan peran agama dalam
pembangunan nasional. Jakarta : Badan
Litbang dan Diklat Agama RI.

Rencana Strategi Kementerian Agama 2010-2014.

RPJMN Kementerian Agama 2010-2014

Saprillah, 2006. Tesis : Siasat Lokalitas : Studi Tentang
Cara komunitas mempertahankan Identitas.

Syaltut, Mahmud, 1965. Islam “Aqidah wa Syariah.
Mesir : Dar Al Kutub.

Jamil,

96 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013



