
Pola Pembinaan Muallaf di Kabupaten Sidrap Provinsi Sulawesi Selatan - Ramlah Hakim | 85

POLA PEMBINAAN MUALLAF DI KABUPATEN SIDRAP PROVINSI SULAWESI 
SELATAN 

The Pattern of Muslim Convert Guidance in Sidrap Regency, South Sulawesi Province

Ramlah Hakim

Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar
Jl. A.P. Pettarani No. 72 Makassar
Email: ramlahhakim@yahoo.com

Naskah diterima tanggal 30 November 2012. Naskah direvisi tanggal 13 Desember 2012. Naskah disetujui tanggal 3 Januari 2013

Abstrak

Tulisan ini merupakan hasil penelitian dengan genre riset kebijakan yang bertujuan untuk 
mendeskripsikan dan memahami pola pembinaan muallaf yang ditengarai belum optimal, baik yang 
diselenggarakan pemerintah maupun civil society khususnya lembaga keagamaan. Menggunakan 
metode penelitian kualitatif ditemukan bahwa, pola pembinaan muallaf di Kabupaten Sidrap, Sulawesi 
Selatan, sifatnya fluktuatif dan ditandai dengan aktivitas yang sifatnya insidentil. Aktivitas pembinaan 
yang diprakarsai sejumlah elite keagamaan melalui berbagai yayasan/ormas keagamaan dan majelis 
taklim menyebabkan keberadaan muallaf diakui sebagai satu komunitas muslim yang secara sistematis 
mendapatkan perhatian umat Islam di Kabupaten Sidrap. Beberapa organisasi yang tadinya didirikan 
untuk merespon kepentingan muallaf seperti Nahdatul Ulama (NU), Muhammadiyah, pemerintah 
daerah bersama Kementerian Agama namun sifatnya temporer hilang karena politik, sehingga 
mengakibatkan kecenderungan ideologis yang dianut para muallaf masih konsisten dengan doktrin 
Islam yang inklusif-moderat.

Kata kunci: muallaf, konversi agama, Toani Tolotang

Abstract

This paper is the result of policy research genre which aimed at describing and comprehending the pattern 
of Muslim convert guidance which predictably has not optimal yet, neither it was conducted by government 
nor civil society particularly religious organizations. Through the use of qualitative research method, it was 
found that the pattern of Muslim convert guidance in Sidrap, South Sulawesi was still fluctuating and it was 
characterized by incidental activities. The guidance activity initiated by a number of religious elites through 
various organizations, and the assemblies of Taklim caused the existence of admitted Muslim converts as 
the Muslim community which systematically got attention by Muslim people in Sidrap. Previously, some 
organizations were established to respond to the Muslim converts’ desire such as Nahdlatul Ulama (NU), 
Muhammadiyah, local government and Ministry of Religion, but those were  temporarily disappeared  due 
to the politics. Consequently the tendency of ideology followed by the Muslim converts was still consistent 
with Islamic inclusive-moderate doctrine. 

Keywords: muslim converts, conversion of religion, “Toani Tolotang”

PENDAHULUAN

Islam sebagai agama terakhir sampai saat ini 
memiliki daya magis yang memikat dan membius 
umat manusia. Salah satu indikatornya adalah 

banyaknya pemeluk agama ini. Bahkan, akhir-
akhir ini disinyalir banyak dari masyarakat dunia 
berduyun-duyun masuk Islam dan menjadi muallaf. 
Demikian halnya di Jerman terjadi peningkatan 
jumlah muallaf. Pada 2004 diperkirakan hanya 1.000 



86 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013

orang memilih muallaf dan pada 2005 meningkat 
menjadi 2.500 lebih muallaf.

Di Indonesia sendiri, muallaf, sebagaimana 
dilaporkan Republik online, meningkat 10%-
15% per tahun. Secara kasar, tahun 2010 muallaf 
diperkirakan lebih dari 1 juta orang. Angka ini tentu 
saja cukup tinggi. Tentu saja fenomena peningkatan 
muallaf ini terjadi di seluruh daerah di Indonesia, 
termasuk di Kawasan Timur Indonesia.

Salah satu daya tarik Islam terletak pada prinsip 
dasar dari agama ini sebagai agama ramah (agama 
kasih sayang). Islam sebagaimana dicontohkan 
Rasulullah menjadi agama yang menaburkan kasih 
sayang, menggelorakan cinta, dan menumbuhkan 
kepekaan sosial yang sangat tinggi. Nilai inilah yang 
ingin diselami oleh banyak orang di luar Islam. 
Luar biasanya, meski kondisi agama ini tercoreng-
moreng dengan munculnya terorisme dan aksi-
aksi kekerasan yang selalu meminjam nama Islam, 
namun prinsip dasar itu tidak serta merta dipandang 
hilang.

Memandang daya tarik Islam bukanlah satu-
satunya yang mendorong meningkatnya muallaf. 
Proses perpindahan dan pembauran masyarakat 
yang semakin intens saat ini ikut serta memicu 
persentuhan dan pergulatan masyarakat di luar 
Islam dengan Islam itu sendiri. Meski demikian, 
faktor nilai kerahmatan tadi tetap saja sebagai faktor 
utamanya.

Di tengah meningkatnya ketertarikan orang 
dari luar Islam masuk dan memeluk agama ini dan 
di saat muallaf bertebaran di berbagai pelosok negeri 
ini, persoalan lain ternyata mencuat ke permukaan. 
Hal ini terjadi karena perhatian yang serius dalam 
bentuk pembinaan terhadap muallaf dari berbagai 
kalangan belum berjalan baik.

Syafi’i Antoni, Penasihat Persatuan Islam 
Tionghoa Indonesia (PITI), seperti dilansir 
Republik online menyatakan, pembinaan terhadap 
muallaf belum terstruktur dengan baik. Tidak ada 
pembinaan secara jelas tentang materi apa yang 
harus diberikan kepada muallaf. Selama ini, muallaf 
hanya diajarkan tentang spiritualitas dan ritual-
ritual dasar keagamaan. Misalnya, cara shalat dan 
pemahaman terhadap rukun Islam atau rukun 
iman. Sebagai dasar hal ini memang perlu. Namun, 
seorang muallaf harus juga dipahami latar belakang 
intelektualnya. Persoalan lain terkait pembinaan 
muallaf adalah konteks sosial, ekonomi, dan kultural 
dari muallaf. Mereka berada dalam lingkungan baru 
dan harus meninggalkan keluarga dan kultur mereka 

sebelumnya. Mungkin juga mereka bermasalah 
dengan persoalan ekonomi. Semua hal tersebut 
harus menjadi perhatian dalam pembinaan muallaf.

Pembinaan muallaf saat ini, khususnya di 
kawasan timur Indonesia, masih terbatas dilakukan 
di masjid-masjid raya. Sementara peran-peran 
dari berbagai organisasi untuk turut serta dalam 
pembinaan masih minim. Seharusnya ada integrasi 
antara organisasi-organisasi Islam yang ada 
dalam pembinaan muallaf. Lebih lanjut organisasi 
Islam di Indonesia Timur itu harus merancang 
program pembinaan yang lebih terstruktur dengan 
memperhatikan segala aspek yang terkait dengan 
persoalan muallaf.

Untuk lebih jelasnya soal peran organisasi 
keagamaan dalam pembinaan muallaf ini, terkait 
dengan Peraturan Menteri Agama RI Tahun 2010 
tentang Rencana Strategis Departemen Agama 
Tahun 2010-2014. Ada lima hal pokok yang 
menjadi tanggung jawab Departemen Agama 
dalam menyelenggarakan pembangunan bidang 
keagamaan, dua di antaranya adalah: 1) peningkatan 
kualitas kehidupan beragama, 2) peningkatan 
kerukunan umat beragama. Salah satu bentuk 
peningkatan kualitas beragama adalah pembinaan 
muallaf ini. Dengan demikian, hal ini perlu dilihat 
lebih jauh implementasinya di lapangan. Apakah 
hal ini sudah terlaksana atau belum, peran-peran 
pembinaan yang dilakukan oleh berbagai organisasi 
keagamaan tersebut.

Perkembangan muallaf di Kawasan Timur 
Indonesia saat ini cukup pesat, namun hal ini tidak 
diiringi pembinaan yang terstruktur. Di samping itu,  
keterlibatan semua organisasi keagamaan belum 
maksimal dalam melakukan pembinaan muallaf. 
Penelitian bertujuan untuk:
1)	 Mengungkap pola pembinaan muallaf di 

Kawasan Timur Indonesia.
2)	 Menggambarakan peran dan keterlibatan 

organisasi keagamaan dalam melakukan 
pembinaan terhadap muallaf.

3)	 Menggambarakan dukungan Kementrian 
Agama terhadap ormas Islam dalam melakukan 
pembinaan muallaf.

Penelitian ini diharapkan memberikan 
manfaat dalam dua hal yaitu manfaat secara 
akademis, yaitu sebagai bahan kajian terhadap 
kalangan akademis yang tertarik pada persoalan ini. 
Kedua sebagai bahan untuk merumuskan kebijakan 
bagi kalangan organisasi atau pemerintahan yang 
terkait dengaqn persoalan ini.



Pola Pembinaan Muallaf di Kabupaten Sidrap Provinsi Sulawesi Selatan - Ramlah Hakim | 87

Batasan Konsep
Ada beberapa konsep yang perlu diberi 

batasan dalam penelitian ini, antara lain : 
-	 Muallaf yang dimaksudkan dalam penelitian ini, 

adalah orang-orang yang berpindah agama, dari 
agama lain (bahkan termasuk dari kepercayaan 
lokal seperti aluktodolo atau Tolotang) ke agama 
Islam. Menurut Imam Syafi’i, muallaf adalah 
orang yang masuk ke dalam Islam dan masih 
dianggap lemah keimanannya.

-	 Organisasi keagamaan adalah seluruh 
oraganisasi yang ada dalam Islam yang bergerak 
dalam bidang pengembagan agama Islam baik 
organsasi pemerintahan maupun yang bukan.

Landasan Teoritis: Relasi Agama dan Negara
Studi mengenai pelayanan keagamaan 

terhadap para muallaf dimaksudkan untuk melihat 
lebih dalam peran ormas Islam dan pemerintah 
(khususnya Kementrian Agama) dalam melayani 
salah satu dari etnik warga yang secara sadar 
memilih untuk berpindah keyakinan dari non 
muslin menjadi muslim.

Ormas keagamaan Islam telah mengambil 
peran yang begitu besar bagi perjalanan bangsa 
Indonesia. Baik dalam konteks pembangunan agama 
itu sendiri, ekonomi, politik, budaya, pendidikan dan 
sosial. NU, Muhammadiyah, Al-Irsyad dan Persis 
telah melakukan kerja keras merintis peradaban 
Bangsa Indonesia. Domain garapan ormas-oramas 
ini pun berbeda-beda. Ada yang memfokuskan diri 
pada wilayah ritual keagamaan, penggalian pesan 
Islam, pendidikan, kesejahteraan umat bahkan 
wilayah private. (Jamil, 2008: 15)

Kuatnya peran ormas-ormas Islam merupakan 
implikasi  dari hubungan antara agama dengan 
negara di Indonesia. Meski bukan termasuk negara 
Islam, tetapi nilai agama sangat kuat mempengaruhi 
etika politik dan konstitusi negara. Tidak hanya 
dalam konteks nilai, tetapi juga keterlibatan penuh 
kelompok-kelompok agama dala dinamika politik 
negara. Era tahun 1955 dan Tahun 1999 merupakan 
contoh paling baik untuk melihat kiprah politik 
kelompok –kelompok agama di kancah politik 
Indonesia. Bachtiar Efendi menyebut praktik teologi 
politik inklusif sebagai jalan keluar dari relasi antara 
relasi agama dan negara. ( Effendi, 2000).   

Kedudukan organisasi kemasyarakatan dalam 
negara diatur dalam UU No.8 Tahun 1985 tentang 
organisasi kemasyarakatan. Pasal 1 (Bab I ketentuan 
Umum) menyatakan bahwa pengertian organisasi 

kemasyarakatan adalah organisasi yang dibentuk 
oleh anggota masyarakat Warga negara Repoblik 
Indonesia secara sukarela atas dasar kesamaan 
kegiatan, profesi, fungsi, agama, dan kepercayaan 
terhadap Tuhan Yang Maha Esa, untuk berperan 
serta dalam pembangunan rangka  mencapai tujuan 
nasional dalam wadah Negara Kesatuan Republik 
Indonesia yang berdasarkan pancasila.

Ormas Islam memiliki fungsi dalam usaha 
menyukseskan pembangunan nasional khususnya 
di bidang agama. Dengan demikian, ormas Islam 
berfungsi untuk mendukung enam program 
keagamaan dalam rancangan draft RPJMN 2010-
2014, poin pertama; meningkatkan kualitas 
pemahaman dan pengamalann agama masyarakat  
melalui upaya: a) peningkatan ketaatan beragama 
masyarakat agar terwujud dalam sikap dan 
perilaku sosial yang sejalan dengan nilai-nilai 
luhur yang terkandung dalam ajaran agama, b) 
pengembangan wawasan keagamaan yang lapang 
dan toleransi selaras dengan wawasan kebangsaan 
dan kebihnekaan, c) pengembangan pusat kajian 
keagamaan dan sumber belajar masyarakat, d) 
peningkatan dan pemanfaatan sumber-sumber 
informasi keagmaan dan perpustakaan rumah 
ibadah, e) pemanfaatan kemajuan yang dicapai 
dalam bidang TI dan komunikasi sebagai sarana 
pembelajaran dan pengembangan nilai-nilai agama; 
dan f) peningkatan kesadaran dan penghargaan 
terhadap HAM dan kesetaraan gender dikalangan 
umat beragama. (RPJMN ini masih bersifat draft 
dan belum di sahkan secara resmi sebagai bagian 
dari grand desain pemerintah. Lihat lebih lanjut 
dalam sambutan Prof.Dr.H.M.Atho Mudzhar.2009. 
Pengembangan jaringan riset dalam rangka 
penguatan peran agama dalam pembangunan 
nasional.Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Agama 
RI)

Berkesesuaian pula dengan draft Renstra 
Kementrian Agama RI 2010-2014 bidang kehidupan 
beragama dengan indikator point, g) meningkatnya 
kualitas pribadi umat beragama yang berakhlak 
mulia dan beretika, h) meningkatnya harkat dan 
martabat umat beragama dalam membangun jati 
diri bangsa. (Departemen Agama, 2010-2014 : 15) 

Mengingat besarnya peran ormas Islam, draft 
RPJMN memberikan mandat kepada Kementrian 
Agama untuk melakukan peningkatan kualitas dan 
kapasitas lembaga sosial keagamaan     (Lihat draft 
RPJMN poin ke enam) melalui ; a) pengembangan 
sarana dan pra sarana mutu manajemen kualitas 



88 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013

sumber daya pengelolaan lembaga sosial keagamaa, 
b) pemberian bantuan untuk penyelenggara 
berbagai kegiatan lembaga sosial keagamaan dan 
penguataan program kelembagaan, c) peningkatan 
jaringan dan sistem informasi, d) peningkatan 
hubungan dan kerjasama antar lembaga sosial 
keagamaan dan dengan pemerintah sebagai mitra 
pembangunan, dan e) peningkatan pelayanan 
perpustakaan dan informasi keagamaan pada 
lembaga sosial keagamaan.

METODE PENELITIAN
Penelitian menggunakan metode 

kualitatif. Dalam metode ini digunakan dengan 
mengumpulkan data-data dengan cara : Wawancara 
yaitu menggali data dengan menggunakan 
wawancara dengan orang-orang yang terkait dengan 
penelitian. Observasi. Penelitian ini juga dilakukan 
dengan melakukan pengamatan di lokasi penelitian 
Pengumpulan data-data yang terkait dengan topik 
penelitian.

Untuk menentukan informan, dilakukan 
dengan cara social mapping , artinya informan 
dipilih dari kalangan tertentu yang dianggap 
bisa merepresentasikan topik penelitian. Analisis 
data dilakukan dengan model deskriptif, yaitu 
mendeskrispsikan secara detail data-data yang 
diperoleh di lapangan (Bramen, 2002). Namun 
sebelum itu, data dikelompokkan terlebih dahulu 
dan dikategorikan sesuai dengan kategori data yang 
ada (Burhan, 2006)

PEMBAHASAN
Sekilas tentang Tolotang

Sejauh ini belum ada kajian sejarah yang 
membahas secara rinci dan serius tentang perjalanan 
hidup komunitas Tolotang. Ini mungkin karena 
Tolotang hanya dianggap sebagai bagian kecil 
dalam sejarah sosial Bugis-Makassar. Kenyataan ini 
sekaligus menegaskan watak penulisan sejarah yang 
ada saat ini kebanyakan menuliskan sejarah hanya 
terhadap komunitas yang bersifat heroik atau paling 
dikenal oleh masyarakat sehingga komunitas yang 
terbelakang dan belum terekspose media malah 
tidak diperhatikan.

Untuk mendeskripsikan secara holistik 
perkembangan sejarah komunitas Tolotang, maka 
peneliti menggambarkan secara singkat perjalanan 
komunitas Tolotang dari awal hingga sanggup 
bertahan dan berkembang baik sampai pada saat 

ini. Maka dari itu peneliti membanginya ke dalam 
tiga periode besar, yaitu : masa pembentukan, masa 
krisis dan masa pemulihan.

Masa Pembentukan
Perjalanan awal munculnya komunitas 

Tolotang diawali dengan pada saat gelombang 
pengungsi dari Wani datang ke Addatuang Sidenreng 
meminta suaka karena telah diusir dari kerajaan 
Wajo akibat dari penolakan mereka terhadap seruan 
untuk memeluk agama Islam.

Awal abad 17 M, raja Wajo La Sangkuru 
Arung Matoa secara resmi masuk agama Islam 
berkat usaha yang dialogis dari datuk Ribandang. 
Raja kemudian memaklumatkan kepada seluruh 
kerajaan Wajo untuk masuk ke agama Islam dan 
agar seluruh masyarakat patuh dan taat pada 
perintah raja. Tidak di sebutkan dengan pasti 
faktor apa yang membuat orang-orang Wani ini 
‘berani’ untuk beroposisi dengan perintah raja. Atas 
penolakan itu, baginda raja mengeluarkan kata yang 
intinya,bahwa siapapun rakyat menolak  perintah 
raja untuk memeluk Islam, harus meninggalkan 
kerajaan Wajo. Untuk tidak berhubungan dengan 
raja, penduduk desa Wani memilih untuk mengalah 
dengan meninggalkan Kerajaan Wajo.

Pada tahun 1666, penduduk Wani di bawah 
oleh pimpinan I Pabbere dan I Goligo mereka 
memimpin keluar dari kerajaan Wajo menuju 
ke Barat tanpa tujuan yang pasti. Di tengah jalan, 
kelompok ini terpisah. Kelompok I Goligo terus 
dan menetap di Bacukiki (pare-pare), sementara 
kelompok I Paberre melintasi Taccipi’ dan menyusuri 
danau Sidenreng. Lalu mereka beristirahat di sebuah 
tempat. Di sana mereka melepas lelah sambil berdiri, 
sehingga tempat itu diberi nama tettong (berdiri).

Berita tentang kedatangan para pengungsi dari 
Wajo ini sampai ke telinga Addatuang Sidenreng, 
Lapattiroi, yang merupakan raja Sidenreng 
VII. Baginda raja kemudian memerintahkan 
pembantunya untuk menemui para rombongan 
tersebut dan menanyakan maksudnya. Pimpinan 
rombongan Tonawi pun memberitahu peristiwa 
yang menimpah mereka, serta memohon kepada 
raja untuk diberi tempat di Addatuang Sidenreng. 
Addatuang La pattiroi pun mengabulkan 
permohonan para pengungsi dengan beberapa 
syarat atau perjanjian ada’ mappura onrona 
Sidenreng. Yang menarik untuk diperhatikan 
adalah bahwa apresiasi atau penerimaan 
Addatuang  Sidenreng  La Pattiroi terhadap para 



Pola Pembinaan Muallaf di Kabupaten Sidrap Provinsi Sulawesi Selatan - Ramlah Hakim | 89

pengungsi menunjukkan adanya perbedaan model 
keberagaman yang dikembangkan oleh (Addatuang 
Wajo dan Addatuang Sidenreng.  Addatuang Wajo 
cenderung  memaksakan homegenitas agama 
(Islam) bagi rakyatnya. Sementara Addatuang 
lebih mengedepankan harmoni dan kemanusiaan. 
Penerimaan komunikasi Wani yang enggan 
menerima Islam, menunjukkan perspektif 
pluralisme dalam watak agama yang di kembangkan 
Addatuang Sidenreng. Ini mungkin disebabkan 
oleh pengaruh nene’mallomo (penasihat raja, yang 
juga dikenal sebagai penganut kepercayaan kuno) 
begitu besar dalam menentukan watak keagamaan 
Addatuang Sidenreng). Isi perjanjian tersebut yaitu :
-	 Ade mappura onroe’ (adat yang telah ada harus 

di hargai)
-	 Warialitutuui (keputusan harus ditepati)
-	 Janci ripiasseri (janji harus ditepti)
-	 Rapang ripannennngeng (Keputusan yang telah 

ada harus dilanjutkan)
-	 Agamae ripatettong (Agama harus di tegakkan).

Khusus persyaratan mengenai agama (Islam), 
hanya dua hal yang di wajibkan bagi para pengungsi 
ini, yaitu perihal perkawinan dan kematian. 
Sementara syariat yang lain boleh untuk tidak 
dilakukan. Artinya, jika para pengungsi meninggal 
dan menikah harus mengikuti ketentuan-ketentuan 
Islam.

Dalam versi lain, ketika pimpinan pengungsi 
dari Wani menghadap raja, raja kemudian berbicara: 
“Turusi Parentaku, pekko ade’-ade’mu ri Wajo, ia 
muto mupuade’. Naiyyakiyya dua akkacioremmu 
ri addatuangmu. I sempajangiko narekko mateko 
enrenge I pakawikko narekko   bottikko” Artinya : 
Turuti perintah ku. Lakukanlah kebiasaan mu yang 
engkau bawa dari Wajo. Tetapi dua hal yang menjadi 
kewajibanmu pada raja, jika engkau mati maka akan 
dishalati dan jika kawin akan dinikahkan (Dalle, 
1982:28).

Keputusan raja ini diterima oleh para 
pengungsi. Akhirnya mereka di tempatkan 
di tempat yang tandus, sehingga sangat sulit 
mendapatkan air. Oleh para pengungsi, tempat ini 
diberi nama “Loka pappang” yang berarti kesusahan 
dan kelaparan. Namun berkat kegigihan mereka, 
perlahan-lahan tempat yang tandus berubah 
menjadi tanah yang produktif, setidaknya untuk 
keperluan makan mereka. Oleh karna itulah, mereka 
kemudian merubah nama “Loka pappang” menjadi 
perinyameng, yang berarti pedih dan nyaman,atau di 
sebut kepedihan berbuah kenyamanan. Setelah itu di 
tempat itulah sang pemimpin I pabbere, meninggal 

dunia dan di kuburkan,sebelum beliau meninggal 
I Pabbere berpesan agar setiap tahun mereka 
berkumpul di tempak ini. Aktivitas berkumpul ini 
di  sebut dengan ritual “sipulung”. 

Sebab tempat tinggal dari pengungsi ini berada 
di sebelah Selatan Amparita, maka raja seringkali 
menyebut mereka dengan “tau lotangnge” atau orang 
Selatan. Kemudian menurut uwa’ La Unga ketika 
raja membutuhkan mereka atau hendak memanggil 
mereka, raja selalu menyebut “Obbi tolontangge’e” 
(panggil mereka yang tinggal di Selatan itu).

Oleh karena seringnya mereka dipanggil 
seperti itu, akhirnya sebutan Tolotang melekat pada 
diri mereka. Malahan kemudian seluruh aktivitas 
mereka terutama ritual adat juga disematkan dengan 
sebutan Tolotang. Akibatnya Tolotang tidak lagi 
dimaknai dalam konteks geografi saja, tetapi juga 
bermakna wilayah ideologis seperti kepercayaan, 
sistem budaya dan sistem sosial mereka.

Setelah beberapa tahun tinggal di 
Perrinyameng, Arung Amparita ( penguasa distrik 
Amparita) memanggil komunitas Tolotang ini 
untuk tinggal di Amparita. Sejak itulah komunitas 
Tolotang hidup dan beranak-pinak di wilayah 
Amparita hingga saat ini. Komunitas Tolotang 
bahkan menjadi komunitas yang mayoritas hingga 
Amparita identik dengan Tolotang.

Periode ini disebut dengan periode 
pembentukan, kerena sebagian besar ritual dari 
komunitas Tolotang dikonstruksi pada periode ini.

Masa Krisis
Periode selanjutnya terkait dengan 

sejarah perkembangan Tolotang yaitu dinamika 
perkembangan komunitas tersebut selama beberapa 
abad lamanya. Komunitas Tolotang hidup dengan 
damai di Amparita. Boleh dikata tidak ada gejolak 
yang berarti. Ini karena komunitas Tolotang taat 
dan patuh pada aturan raja yang dituangkan dalam 
“ade mappura onronna Sidenreng”. Namun  keadaan 
ini berubah ketika Jepang melakukan penjajahan 
di wilayah Sulawesi Selatan termasuk di Sidenreng. 
Beberapa kebijakan Jepang menyudutkan posisi 
komunitas ini, termasuk salah satunya adalah 
larangan menyembahyangi orang Tolotang yang 
meninggal dan jika menikah, merekea juga tidak 
boleh menikah secara Islam. Larangan ini tentu 
saja membuat bingung komunitas Tolotang karena 
pada saat itu mereka terbiasa dengan cara-cara 
Islam, sementara mereka tidak memiliki tata cara 
sendiri untuk mengurus mayat dan pernikahan. 
Setelah pelarangan itulah mereka baru membuat 



90 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013

dan melaksanakan tata upacara perkawinan dan 
kematian sendiri.

Peristiwa ini sepertinya menjadi titik awal 
dari kisruhnya hubungan antara kelompok Islam 
dengan komunitas Tolotang. Pada zaman DI/
TII, menurut uwa’ Tobotiu (salah seorang tokoh 
komunitas Tolotang), komunitas Tolotang menjadi 
salah satu sasaran DI/TII. Kelompok-kelompok 
masyarakat yang dianggap penyembah berhala akan 
segera dimusnahkan. Untungnya pembunuhan dan 
pemusnahan benda-benda ritual kepercayaan lokal. 
Untungnya pasukan DI/TII tidak pernah masuk ke 
Amparita sehingga tidak sempat melakukan tekanan 
fisik. (Saprillah, 2006 : 23)Pada masa G/30/S/PKI, 
posisi komunitas Tolotang menjadi semakin . rumit 
dan memprihatinkan. Hal ini karena ada tudingan 
kalau beberapa dari komunitas terlibat dalam 
G/30/S/PKI dengan program pengawasan yang 
ketat terhadap segala kegiatan komunitas Tolotang. 
Selain tekanan pada masa G/30/S/PKI, tekanan 
juga terjadi dari pihak pemerintah dan militer, 
komunitas Tolotang juga mendapat tekanan dari 
organisasi Islam, baik organisasi politik seperti PSII, 
maupun organisasi sosial keagamaan seperti MUI, 
Muhammadiyah,  Anshor,  dan sebagainya.

Pada fase yang merupakan masa krisis bagi 
komunitas tolotang, selain mendapat perlakuan 
kasar dari pihak pemerintah, militer, dan kelompok 
Islam, untuk tidak melakukan ritual keagamaan 
mereka, mereka juga mendapatkan tekanan untuk 
memeluk agama Islam. Hal ini mendorong para 
pemuda tolotang yakni Tobotiu dan Makkatungeng 
membuat pernyataan tertulis yang ditujukan 
kepada DPR RI dan MPR RI di Jakarta. Pernyataan 
itu berisi tentang adanya oknum pejabat yang 
dengan kekerasan memaksa dan mengganggu 
pelaksanaan ritual Tolotang. Surat pernyataan itu 
dilampiri dengan 29 kejadian yang di nilai sebagai 
paksaan agar memeluk Islam. Namun surat ini tidak 
mendapatkan tanggapan dari pusat.( Wawancara, 
Abd.Kadir Abu Nawas, 9/7/2012). 

  
Masa Perkembangan

Periode ketiga ini ditandai dengan keluarnya 
Sk. Dirjen Bimas beragama Hindu Bali/Budha No. 
2/1966 tanggal 06 Oktober 1966 yang menetapakan 
“Towani Tolotang” sebagai satu dari sekte dari 
agama Hindu. Meski surat keputusan ini banyak 
mendapatkan tantangan dari pihak Islam, hal 
ini sedikit banyaknya memberi efek positif bagi 
kehudupan keagamaan komunitas Tolotang. 
Sedikitnya mereka sudah bisa keluar dari persoalan 

‘dianggap liar’ oleh pemerintahan karena mereka 
telah mendapat “legitimasi” dari salah satu agama 
resmi di Indonesia.

Meskipun demikian,intervensi dari pihak 
pemerintahan lokal, militer dan organisasi agama 
Islam terus berlanjut dan membuat komunitas 
Tolotang terus menerus tidak bisa melakukan 
ritualnya dengan bebas dan terbuka. Namun pada 
tanggal 4 November 1970, Dewan pimpinan Tolotang 
di Amparita No. 343/SBGK/XI/1970 menyatakan 
agar diadakan pengamanan dalam pelaksanaan 
perkawinan dan penguburan mayat secara adat 
Tolotang dengan kewajiban untuk melapor kepada 
Pemda. Atas dasar Golkar tersebut itulah, penganut 
Tolotang dapat kembali secara terbuka melakukan 
ritual-ritualnya hingga sekarang. Pada kenyataanya 
saat ini, kegiataan ritual sipulung yang merupakan 
kegaiatan yang terbesar dalam komunitsa Tolotang 
dan senantiasa dihadiri oleh pejabat DPRD Sidrap 
dan Bupati sederat jajaran.

Faktor lain yang menyebabkan Tolotang 
dapat keluar dari masa krisis adalah kenyataan, 
bahwa Camat Kapten Ibrahim Yasin ( 1969-1977) 
melakukan pendekatan yang lebih persuasif. 
Program camat ini lebih banyak mengedepankan 
usaha pluralisme antar kelompok-kelompok sosial 
agama yang ada di Amparita. Kini, komunitas 
Towani dapat melakukan segala rutinitas keagamaan 
mereka dengan tanpa mengalami tekanan yang 
berarti seperti pada periode antara 1944 dan 1960-
an. Namun itu tidak berarti, bahwa persoalan 
mereka telah usai. Konstruksi sosial yang dibangun 
oleh kelompok mayoritas Islam sampai ini masih 
cenderung memposisikan komunitas Tolotang 
sebagai warga kelas dua. Menurut uwa’ La Unga jika 
seorang guru dari Tolotang ingin menjadi Kepala 
Sekolah, maka pasti menemui hambatan, tetapi 
perjuangan dalam hal ini adalah jangan sampai 
mengorbankan kepercayaan demi mendapatkan 
jabatan. (Saprilla, 2006: 25)

Memetakan Muallaf
Berbicara tentang pemetaan muallaf 

khususntya di Kabupaten Sidrap hampir semua 
kecamatan (11 Kecamatan) terdapat kaum muallaf di 
dalamnya, kecuali ada 2 kecamatan yaitu Kecamatan 
Watang Sidenreng dan Kecamatan Kulo, sedangkan 
kecamatan yang terdapat kaum muallafnya, sebagai 
peringkat 1, 2,  dan 3 adalah Kecamatan Watang 
Pulu, Tellu Limpoe, dan Kecamatan Maritengngae, 
kemudian menyusul kecamatan-kecamatan lainnya. 
Bahkan,  menurut Abd. Kadir Abu Nawas bukan 



Pola Pembinaan Muallaf di Kabupaten Sidrap Provinsi Sulawesi Selatan - Ramlah Hakim | 91

hanya dalam Kabupaten Sidenreng Rappang saja 
dihuni oleh Tolotang tetapi sampai di Kota Parepare 
tepatnya di Kecamatan Bacukiki dan sebagiannya 
masih terdapat di wilayah Kabupaten Wajo. Karena 
persebaran komunitas Tolotang luas, maka peneliti 
dalam hal ini membatasi yaitu wilayah yang menjadi 
sasaran penelitian yaitu khususnya konsentrasi di 
Kabupaten Sidenreng Rappang (Sidrap) yang mana 
komunitas Tolotang banyak melakukan konversi 
agama, namun ada juga yang berasal dari Tanah 
Toraja (Tator). Konversi agama yang dimaksudkan 
di sini hanya dilakukan oleh agama luar Islam 
(non muslim) kemudian beralih ke agama Islam, 
tidak atau belum ada terjadi penganut agama Islam 
pindah/masuk keagama di luar Islam (Non Islam)    
(wawancara, Ali Rahim, 12/7/2012). 

Terkait penetapan jumlah, angka kaum 
muallaf di Kabupaten Sidrap belum ditemukan 
secara resmi hingga sekarang sifatnya seperti 
kembang “tumbuh-layu” artinya pernah marak 
(subur) ketika Parawansa menjabat Bupati Sidrap 
dan Nasaruddin sebagai Kepala Kantor Departemen 
ketika itu kaum muallaf dibina secara terstruktur, 
terkoordinir dengan baik, tetapi setelah selesai masa 
jabatan mereka maka tumbang pulalah pembinaan 
kaum muallaf.

Keterkaitan dengan syiar Islam sebagaimana 
diungkapkan Kurniah Kahar bahwa hal tersebut 
sangat penting diangkat kembali dan senantiasa 
mengharapkan kepedulian pemerintah dan semua 
instansi yang terkait di dalamnya bukan hanya 
Kementrian Agama, Bupati, dinas pendidikan, 
dinas sosial, ormas, dan lembaga lainnya, tetapi 
juga kewajiban semua umat Islam (wawancara, 
12/7/2012).

Untuk memperoleh bayangan mengenai 
jumlah muallaf di Kabupaten Sidrap, ada baiknya 
mengacu kepada jumlah penduduk menurut agama 
seperti disebutkan di atas. Yang pasti, komunitas 
Tolotang dalam dua tahun terakhir paling banyak 
mengalami konversi ke Islam. Hal ini juga 
diungkapkan Saprillah dalam penelitiannya yang 
menyebutkan sekitar 1.000 orang dalam komunitas 
ini yang menjadi muallaf. 

Resources Sosial yang Terlibat dalam Proses 
Pembinaan Muallaf

Bertolak dari temuan lapangan, maka 
ormas yang ada di lokasi yang turut serta dalam 
pembinaan kaum muallaf adalah Nahdatul Ulama 
(NU), Muhammadiyah, DDI, Wahdah, Al-Irsyad, 
dan LDII. Namun lembaga keagamaan lainnya 

seperti Jamaah Tablig tidak disangkal kehadirannya 
tetapi hanya pada pesisir kota saja dan melakukan 
syiar Islam yang mendasar dan bersifat umum.  
Maksudnya, mereka hanya menghadapi masyarakat 
pesisir yang pendidikannya relatif menengah ke 
bawah terutama pada kelompok-kelompok pemuda 
pedesaan.

Ormas Islam yang dominan memberikan 
bimbingan adalah NU yang misinya lebih besar 
yaitu sekitar 5%. Dipimpin oleh H. Asri, bertempat 
tinggal di kelurahan Kodidi atau lebih dikenal travel 
perjalanan haji dan umrah jalan poros ke Rappang, 
H. Makkasau yang lazimnya dipanggil H. Kasau 
(ayah dari H. Asri) mengatakan bahwa di Kabupaten 
Sidrap pernah ada kelompok binaan kaum muallaf 
bahkan beliau sendiri sebagai pembina, tetapi tidak 
berlangsung secara bersikenambungan disebabkan 
tidak ada dana (wawancara, 17/7/2012). Demikian 
pula diungkapkan H. Adnan, Ketua Muhammadiyah 
Kabupaten Rappang, yang mengatakan khususnya 
di Rappang dapat dikatakan tidak ada muallaf 
karena pada umumnya masyarakat Islam murni. 
Tidak ada agam lain mencampuri atau agama lain 
masuk Islam.

Seandainya ada kaum muallaf di Rappang, 
maka paling dapat pembinaan melalui lembaga 
majelis taklim atau majelis tablig sebagai wadah 
pengajian, itu pun biasanya dilakukan secara 
pribadi atau personil, kecuali pada saat Kecamatan 
Tellu Limpoe ditimpah bencana alam (angin 
puting beliung) maka ormas Muhammadiyah, 
secara bersama atau rombongan turun ke lokasi 
tersebut membagi bantuan dalam bentuk barang 
dan makanan (rombongan atas nama Masjid Taqwa 
Muhammadiyah Rappang), ini belum melakukan 
pembinaan hanya memberi bantuan itupun sifatnya 
temporer.

Melihat uraian diatas bahwa pembinaan 
terhadap kaum muallaf belum ada secara 
terakomodasi, terstruktur dan terkoordinir 
sehingga muncul beberapa problem yang senantiasa 
dihadapi oleh kaum muallaf sementara mereka 
sangat membutuhkan binaan, terutama pelajaran 
agama Islam sebagai agama baru bagi mereka, 
sebagaimana diungkapkan oleh seorang muallaf 
(pegawai hotel Sydeny Kabupaten Sidrap) atas nama 
Labengnga (nama asli Tolotang) kemudian berubah 
menjadi Sapri (nama Islam) mengatakan bahwa 
saya sangat butuh bantuan pelajaran agama Islam 
mulai  dari dasar misalnya cara bersuci (thaharah), 
kemudian tata cara shalat lima waktu, puasa dan 



92 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013

menyusul satu per satu sampai kepenyempurnaan 
Rukun Islam.

Selain ormas-ormas dan lembaga keagamaan 
lainnya yang terlibat dalam pembinaan muallaf 
takterlupakan personil-personil penyuluh baik 
penyuluh formal (PNS) maupun penyuluh honorer 
(yang tak menentu gajinya) cukup memadai 
peranannya terhadap pembinaan muallaf demikian 
pula da’i-da’i baik dari personil Kementrian Agama 
ataupun dari Instansi lainnya (yang memiliki bakat 
untuk memberikan bimbingan atau ceramah agama 
kepada kaum muallaf), yang sering dilibatkan dalam 
pembinaan terhadap kaum muallaf yang terdapat 
di dalam sembilan Kecamatan dalam Kabupaten 
Sidrap.

Faktor Pendukung Konversi Agama
Berdasarkan pengalaman yang diperoleh 

melalui observasikan pengamatan maka faktor-
faktor pendorong terjadinya konversi agama, maka 
pada bagian ini akan diuraikan sesuai dengan 
kondisi masyarakat di lapangan sebagai berikut:

Faktor Perkawinan 
Perkawinan merupakan penyebab yang 

cukup dominan bagi seseorang untuk melakukan 
konversi agama. Sebagaimana diungkapkan Ibu 
Yulianti (agama Tolotang) kawin dengan seorang 
laki-laki Islam bernama Udin. Ketika diminta 
keterangan oleh peneliti mereka mengatakan bahwa 
motif perkawinan mereka karena saling mencintai, 
sehingga dengan suka rela ia melepaskan agamanya 
(Hindu masuk Islam), untuk menyelami dan 
menghayati serta mengamalkan ajaran agama Islam 
dengan konsekuen. Kendati hal terjadinya hanyalah 
merupakan syarat bagi perkawinannya, namun 
selanjutnya ia ingin mencintai suaminya secara 
utuh, baik orangnya sekaligus agamanya. 

Mengacu kepada kasus-kasus masuknya 
Islam, yang paling banyak adalah melalui pintu 
perkawinan. Dengan perkawinan mereka dapat 
berbaur dengan orang-orang Islam lainnya, bahkan 
sepertinya ingin hilang dan tidak ingin diketahui 
lagi identitas lamanya. Suatu hal yang menarik 
untuk diungkapkan dalam penelitian lapangan ini 
adalah terutama dalam faktor perkawinan ini yaitu 
bukanlah merupakan suatu fakktor yang berdiri 
sendiri tetapi banyak faktor lain yang terkait di 
dalamnya serta saling berhubungan. Misalnya 
dengan masuk Islam, ia begitu mudah mengganti 
namanya (nama Islam) seperti yang terjadi pada 
diri seorang muallaf (Hindu Tolotang, laki-laki) 

bernama La Bengnga berubah menjadi Sapri (nama 
Islamnya), Yuli (perempuan Hindu Tolotang) 
berubah menjadi Yulianti (nama Islamnya).

Hidayah 
Pada dasarnya hanya Allah-lah yang Maha 

Mengetahui dan Maha Kuasa untuk membuka 
hati setiap insan di dunia ini untuk memberikan 
petunjuk kepada hambanya guna mengikuti 
ajaran-Nya yang benar, dan jika Allah belum 
menginginkan-Nya jangan harap hati seseorang 
akan dapat petunjuk-Nya, sebab hanya Allah-lah 
yang dapat memberikan pertunjuk kepada siapa saja 
yang dikehendaki, sehingga seseorang dapat pindah 
agama baik dengan tiba-tiba maupun dengan proses 
yang panjang. 

Seperti halnya dalam firmannya Allah surat 
Al-A’raf ayat 43 yang artinya : “Segala puji bagi Allah 
yang telah menunjukkan kami kepada (sorga) ini, 
dan kami sekali-kali tidak akan mendapat petunjuk 
kalau Allah tidak member kami petunjuk”

Ayat di atas menjelaskan bahwa Allah-lah yang 
Maha Kuasa untuk memberikan hidayah kepada 
siapa saja jika Allah menghendaki dan tidaklah 
sekali-kali kita akan mendapat hidayah-Nya, jika 
memang tidak berkenang.  

Konflik Jiwa
Pertentangan batin atau konflik jiwa 

merupakan salah satu penyebab yang dapat 
menjadikan seseorang pindah agama atau masuk 
Islam. Suatu hal yang dapat diungkap dalam 
beberapa kejadian di lapangan adalah adanya 
kegelisahan jiwa dan ketidak tentraman, karena 
tidak adanya kasih sayang dan rasa simpati sebagai 
sesama warga negara. Karena keringnya rasa kasih 
sayang yang sangat didambakan dari masyarakat ini 
mengakibatkan adanya rasa terisolir dan kemudian 
timbul permasalahan ketidak mampuannya untuk 
hidup bermasyarakat secara layak di lingkungannya. 
Akibatnya akan timbul sifat-sifat ekslusif dan 
spesifik diantara masyarakat luas dan keadaan 
demikian akan menggelisahkan batinnya.

Hal seperti itulah yang mendorong dapat 
seseorang untuk pindah agama, dan masuk Islam 
yang merupakan alternatif yang bisa dianggap 
untuk menentramkan dan memberikan ketenangan 
jiwa, karena berpendapat bahwa agama Islam sangat 
luhur, dan tidak membeda-bedakan suku bangsa dan 
ras, bahkan setelah mempelajari lebih jauh ternyata 
manusia memiliki kedudukan yang sama di hadapan 



Pola Pembinaan Muallaf di Kabupaten Sidrap Provinsi Sulawesi Selatan - Ramlah Hakim | 93

Allah, yang membedakan hanyalah taqwanya 
kepada Allah. Dengan demikian dapat dilihat bahwa 
manusia itu merupakan keluarga yang seluruh 
anggotanya memiliki martabat kemanusiaan. Hal 
demikian itulah yang didambakan oleh masyarakat, 
sehingga pengakuan sesama saudara dalam Islam 
akan merupakan dampak positif bagi jiwanya.

Kesadaran Diri dan Kemauan
Selain konflik jiwa, kesadaran dan kemauan 

juga merupakan salah satu sebab terjadinya 
perpindahan agama. Hal tersebut dapat dilihat 
dari besarnya kemauan dan kesadaran yang tinggi 
seseorang untuk mencari kebenarannya, sehingga ia 
menemukannya melalui agama Islam. 

Seperti ditemukan dalam lokasi penelitian 
yaitu : 

“Seorang oknum polisi dengan tidak ragu-
ragu meninggalkan aliran kepercayaan yang selama 
ini dianutnya, dengan kesadaran sendiri langsung 
masuk agama Islam. Setelah menganut agama Islam, 
mereka memperbanyak belajar mandiri dengan 
membaca berbagai buku-buku agama termasuk 
di antaranya buku petunjuk shalat ibadah lengkap 
ditambah buku-buku ilmu tauhid, ilmu fiqhi, dan 
belajar membaca Al-Qur’an. Setelah menganut 
agama Islam, oknum tersebut melakukan ibadah 
shalat wajib secara rutin dan shalat sunat-sunat 
lainnya, dan selalu melakukan tepat pada waktunya 
sehingga menarik perhatian bagi rekan-rekannya 
sesama polisi. Saat ada yang bertanya, dia menjawab 
bahwa dengan kesadaran saya secara ikhlas karena 
Allah SWT semua ibadah ini saya lakukan adalah 
untuk menebus kekeliruan, kesalahan, dan dosa-
dosaku yang telah kulakukan sebelum memeluk 
agama Islam. Hal ini yang menjadikan jiwaku 
tenang dan tentram karena mendapat hidayah atau 
petunjuk dari Allah SWT”

Faktor “Sangkutan” (Utang Orang Tolotang 
Terhadap Uwa) 

Kewajiban tersebut harus dibayar setiap 
tahun atau setiap ada kegiatan ritual kepercayaan 
mereka baik dilakukan di rumah ataupun pada 
acara kunjungan kejeraE (kuburan orang tua yang 
dituakan yaitu turunan Sawerigading atau tau 
manurung). Bila hal ini tidak dilakukan dalam tahun 
itu, maka sangkutan tersebut menjadi berlipat ganda 
bayarannya (bentuk materi/uang). Inilah yang 
merupakan suatu kewajiban dan beban besar bagi 
penganut Tolotang, sehingga beberapa orang dari 

kalangan mereka ada yang tidak mampu melakukan 
secara rutin sehingga mereka meninggalkan 
kepercayaan leluhurnya dan berpindah agama ke 
agama Islam. 

Pola Pembinaan Keagamaan bagi Muallaf
Bahwa orang yang mengalami konversi agama 

bagaikan orang yang masuk rumah baru. Ia perlu 
diperkenalkan dengan situasi dan kondisi rumah 
barunya itu supaya, selain dapat menyesuaikan diri 
dengan situasi dan kondisi baru, juga dimaksudkan 
dapat mengatasi segala keadaan sesuai dengan 
tuntutan keadaan baru itu. Tidak sedikit orang yang 
mengalami konversi agama masih tetap berada pada 
sikap dan perilaku sesuai dengan konsep agama 
lama yang dipeluknya, dan belum bisa merubahnya 
sesuai dengan konsep agama barunya. Kadang-
kadang ia harus mempersepsikan agama barunya 
sesuai dengan agama lamanya. Hal ini terjadi bagi 
orang yang beranggapan bahwa semua agama pada 
tataran esensinya adalah hal yang sama dengan 
hanya pada tataran formalnya yang berbeda. Oleh 
karena itu, pada tataran formalnya yang berbeda. 
Oleh karena itu pada tataran konsep-konsep dasar 
mereka masih tetap berada pada agama lamanya 
dan pada tataran formal dan ritualnya tertentu 
yang mengalami konversi. Sehingga sinkritisme 
agama tidak bisa dihindari dengan beranggapan 
bahwa semua agama adalah sama, dan mereka 
beranggapan pula bahwa boleh memadukan ajaran-
ajaran beberapa agama yang berbeda-beda.

Pendidikan dan bimbingan bagi para 
muallaf yang berasal dari komunitas Tolotang itu 
ditekankan pada masalah bagaimana mereka dapat 
menjalankan ajaran agamanya, terutama yang 
berhubungan dengan kewajiban individual, agar 
para muallaf dapat menjalankan ajaran agamanya 
dengan baik. Karena mereka banyak yang berangkat 
dari pengetahuan yang kosong tentang keIslaman, 
maka pendidikan dan bimbingan bagi para 
muallaf bukan hanya dianjurkan bahkan menjadi 
kewajiban untuk diikuti, kecuali atas pertimbangan-
pertimbangan tertentu. Tapi mereka diharapkan 
dapat mempelajari sendiri dan mendalami Islam 
pada pihak lain atau secara otodidak.

Bimbingan ini diberikan bukan hanya untuk 
“mencuci” konsep-konsep lamanya, tetapi juga 
untuk mengisinya dengan konsep-konsep dan 
keimanan yang baru. Dengan demikian diharapkan 
mereka lebih mantap terhadap agamanya barunya  
dan merasa lebih betah berada di dalamnya, 



94 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013

kerena mereka mendapatkan perhatian. Boleh jadi 
mereka akan kembali ke tempat asalnya bila tidak 
mendapatkan bimbingan yang intensif.

Di samping itu, pendidikan dan bimbingan 
agama Islam membawa implikasi spiritual tersendiri, 
baik bagi pembimbing maupun terbimbing. 
Bahwa tujuan pendidikan dan pembinaan bagi 
muallaf ditekankan pada pembinaan keimanan, 
karena proses konversi agama lebih merupakan 
perpindahan dari suatu keimanan agama baru 
yang dipeluknya sangat dibutuhkan pendidikan, 
bimbingan dan pembinaan. Dengan demikian 
diharapkan ia mempunyai keimanan yang kokoh dan 
tegar serta tidak gamapang goyah dalam berbagai 
terpaan. Hal ini semacam yang dimaksudkan agar 
terjadi kemantapan, kesetiaan terhadap agamanya 
barunya. Di samping itu bahwa para muallaf perlu 
dididik dan dibimbing menjadi orang yang muttaqin 
(orang yang bertakwa yang mampu menjalankan 
syariat-syariat Islam dan mampu menghindari 
segala kemungkaran. Sehingga para muallaf menjadi 
muslim yang berkepribadian yang sempurna).

Sesuai dengan bidang garapan pembinaan 
muallaf ini, maka target yang akan dicapai 
dengan pembinaan aqidah Islamiyah adalah 
memantapkan iman dan ilmu. Sedangkan bidang 
ibadah praktis targetnya adalah membekali muallaf 
dengan pengetahuan dan praktik ibadah agar 
dapat melaksanakannya sendiri dengan benar 
dan baik. Menulis huruf-huruf Al-Qur’an secara 
benar membaca Al-Qur’an secara benar dan tartil, 
merupakan salah satu tujuan yang hendak dicapai 
dengan pembinaan Baca Tulis Al-Qur’an (BTQ). 
Sedangkan untuk menambah wawasan keislaman 
sebagai tujuan diadakannya dialog wawasan 
keIslaman.

Adapun materi pendidikan dan bimbingan 
muallaf yang diterapkan bagi komunitas Tolotang, 
yaitu memberikan pelayanan baik bagi saudara 
muslim yang baru mendapatkan hidayah, maka 
pendidikan dan pembimbingan diusahakan agar 
mampu memberikan sesuatu yang dibutuhkan 
bagi keperluan seseorang yang baru memeluk 
Islam. Materi itu dihimpun dari bahan-bahan yang 
memungkinkan muallaf untuk mampu mengetahui, 
memahami, dan mengamalkan ajaran Islam secara 
baik dan benar.
a)	 Pembinaan Aqidah Islamiyah

Ikrar dengan membaca dua kalimat syahadah 
membawa konsekwensi bahwa seseorang telah 
menjadi muslim. Seorang muslim mempunyai 
tanggung jawab dan tuntunan agamanya. Tuntutan 

itu seharusnya terimplementasikan dalam 
kehidupan sehari-harinya. Bahwa konsep aqidah 
Islamiyan hanya mengakui Tuhan yang Maha Esa, 
sebagai satu-satunya pencipta. Konsep semacam 
itu harus ditanamkan sedalam-dalamnya ke setiap 
hati muallaf, supaya terhindar dari kemusyrikan 
(penyekutuan terhadap Tuhan). Sedangkan bagi 
seseorang yang secara sengaja menyekutukan Tuhan 
atau menyatakan keluar dari Islam dianggap murtad. 
Bagi orang demikian mempunyai konsekwensi 
hukum sendiri, bahwa darahnya halal bagi orang 
Islam, dalam artian wajib diperangi.

Agar terhindar dari konsekwensi sebagaimana 
tersebut di atas, maka pendidikan dan pembinaan 
bagi mereka yang belum mendalami Islam secara 
seksama menjadi penting. Aqidah Islamiyah 
merupakan rambu-rambu dan timbangan yang 
dapat mengukur keimanan dan keIslaman seseorang. 
Walau demikian pendidikan dan pembinaan 
aqidah Islamiyah masih terasa sulit , karena mereka 
sebenarnya masih mempunyai konsep aqidah 
lamanya dan masalah ini selalu muncul sebagai isu 
sentral perbedaan agama dalam arti bahwa muslim 
atau non muslimnya seseorang ditentukan oleh 
konsep aqidah Islamiyah yang dipeluknya.

Pembinaan aqidah Islamiyah ini ditangani 
oleh ustadz. H. Abdul Kadir Abunawas (Selaku 
pembimbing dan pemandu agama Islam bagi 
komunitas Tolotang) beserta dai dan para ustadz yang 
diudang dari luar yang mengajar secara bergantian 
pada hari Ahad dan Jum’at. Mereka mendidik dan 
membina dengan aqidah Islamiyah menurut konsep 
Ahlusunnah wal Jamaah, suatu aliran yang diikuti 
oleh mayoritas muslimin diseluruh dunia dan dianut 
juga oleh penduduk Indonesia pada umumnya. 
Pembinaan aqidah Islamiyah oleh para pembimbing 
tersebut diterapkan kepada muallaf yang berasal 
dari komunitas Tolotang melalui metode ceramah 
dan tanya jawab dengan menggunakan bahasa 
yang mudah dimengerti oleh komunitas Tolotang 
tersebut. Sehingga transfer ilmu dan pengetahuan 
keIslaman yang berkaitan dengan aqidah akhlak 
akan menjadi lebih mudah.

Pembinaan aqidah Islamiyah ini diharapkan 
dapat memupuk keimanan kepada Allah SWT. 
Secara mantap dan mengakar dalam diri sanubari 
masing-masing muallaf, dengan membersihkan 
jiwanya dari itiqad-itiqad yang mentuhankan 
sesuatu selain Allah SWT. Ikrar hanya merupakan 
pintu masuk ke dalam Islam, dan belum disebut 
mu’min bila akar aqidahnya belum benar sesuai 
dengan tuntutan Islam. Pada fase ini mullaf 



Pola Pembinaan Muallaf di Kabupaten Sidrap Provinsi Sulawesi Selatan - Ramlah Hakim | 95

dituntun untuk memahami konsep aqidah, 
minimal makna yang terkandung dalam dua 
kalimat syahadah yang diucapkan ketika ikrar. 
Untuk mendapatkan pengetahuan konsep aqidah 
yang lebih komprehensif, maka materi-materi yang 
disajikan kapada komunitas muallaf Tolotang dapat 
disebutkan sebagai berikut :
a.	 Pemahaman dasar Islam, meliputi : status 

dan peran agama Islam, fungsi agama Islam, 
perbedaan antara agama Samawi  dan agama 
Budaya (Ardi), keunggulan agama Islam, 
tanggung jawab seorang muslim terhadap Islam, 
kalimat thayyibah, ketuhanan, kemanusiaan, 
kealaman, rukun iman, rukun Islam dan 
Thariqah lil iman.

b.	 Prinsip dasar Islam
1)	 Hal-hal yang berkaitan dengan Dzat Allah, 

seperti : Dzat Tuhan, sifat Tuhan, nama-
nama Tuhan, ciptaan Tuhan dan kehendak 
Tuhan.

2)	 Hal-hal yang berkaitan dengan eksistensi 
manusia, seperti : asal usul manusia, proses 
kejadian manusia, penciptaan manusia, 
untuk apa manusia diciptakan, apa 
pegangan hidup manusia, siapa tauladan 
hidup manusia, apa tujuan hidup manusia. 

3)	 Hal-hal yang berkaitan dengan Alam, 
seperti : alam gaib dan alam syahadah.

4)	 Hal-hal yang berkaitan dengan eksistensi 
hidup, seperti : hidup di dunia dan hidup 
di akhirat.

5)	 Hal-hal yang berkaitan dengan nilai hukum 
(taklifi), seperti : wajib, sunnah, mubah, 
makruh, haram.

Materi-materi lebih merupakan korelasi 
bahkan integrasi dengan materi keIslaman yang lain 
dalam arti bahwa dalam penyajian materi-materi 
ini belum dituntut pilahnya antara aqidah dengan 
materi yang lain seperti, syariah dan akhlaq.

c.	 Pelatihan Praktik Ibadah
Untuk kepentingan ibadah praktis, materi 

yang dipilih oleh para pembimbing muallaf 
Tolotang, meliputi :
a.	 Taharah, meliputi : cara mandi, wudhu dan 

tayammum
b.	 Ibadah Shalat, meliputi: shalat wajib, rukun 

shalat, syarat sahnya shalat, waktu shalat, shalat 
Jumat, batalnya shalat.

c.	 Puasa, meliputi : puasa wajib, puasa sunnat, 
rukun puasa, syarat sahnya puasa, batalnya 
puasa, uzur puasa.

Materi-materi tersebut adalah materi yang 
bersangkut paut dengan kewajiban sehari-hari 
yang akan selalu ditemui dalam kehidupan muallaf, 
sehingga materi itu bersifat umum. Pendidikan 
dan pembinaan yang dilakukan oleh pengasuh, 
mengambil tempat di masjid, pada hari-hari seperti 
hari pembinaan aqidah Islamiyah pada waktu/jam 
yang sama pula dengan demikian materi pembinaan 
bergantian antara materi aqidah Islamiyah dan 
ibadah praktik.

Sesuai dengan topiknya, maka pembinaan 
ibadah praktik ini selain bersifat teoritik juga bersifat 
praktik, dalam arti para muallaf diantarkan untuk 
bisa melakukan ibadah dengan sebaik-baiknya. 
Namun diantara beberapa materi yang disebutkan 
tadi, pembinaan ibadah shalat mengambil porsi 
terbesar dan dianggap terpenting, di antara materi-
materi lain.

Ibadah yang diwajibkan lima kali dalam 
sehari semalam ini dupayakan dapat dikuasai 
secara prima oleh masing-masing muallaf. Hanya 
hasilnya belum bisa dikatakan prima, mengingat 
bahwa para muallaf, adalah orang yang belum 
pernah punya pengalaman seperti itu ketika ia 
masih kecil. Pembentukan prilaku dan ucapan yang 
dilakukan pada masa dewasa adalah lebih  sulit 
dibandingkan pembentukan ketika mereka masih 
kecil.   Pembimbingan praktik shalat yang berupa 
perbuatan anggota badan adalah relatif lebih mudah 
dibandingkan dengan praktek bacaan / ucapan 
shalat, mengingat hal yang kedua ini harus dilafazkan 
dalam bahasa Arab, yaitu bahasa yang belum banyak 
dikenal oleh mereka. Maka tidak heran bila terjadi 
kesulitan-kesulitan dalam pelafadzannya karena 
memang bahasanya jauh berbeda dengan bahasa 
yang dikuasai oleh para muallaf.

d.	 Baca Tulis Al-Qur’an
Pada jadwal yang sama seperti di atas, 

pembinaan muallaf Tolotang dilakukan pula 
dengan mengajarkan baca tulis Al-Qur’an. Program 
pengajaran ini diadakan dengan pemberian materi 
yang sederhana dan mudah dimengerti. Pengajaran 
tersebut sebagai bekal bagi para muallaf ketika akan 
mempelajari Islam lebih lanjut, mengingat suatu 
ketika mereka harus memperdalam sendiri ajaran 
agama Islam yang dipeluknya.Dengan bekal yang 
diterimanya ini diharapkan mereka paling tidak 
sudah dapat membaca Al-Qur’an sebagai kitab suci 
dan sumber ajaran Islam itu diambil, serta dasar 
ajaran itu diukur dan dikembalikan. Lebih bila 
kemampuan baca tulis ini sudah baik, mereka dapat 



96 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013

juga mengambil pelajaran-pelajaran dari tulisan-
tulisan yang biasanya ditulis dalam bahasa Arab. 
Mereka yang sudah bisa menulis dan membaca 
Al-Qur’an semakin merasakan kenikmatan agama 
Islam yang dipeluknya.Lebih dari itu, kemahiran 
membaca dan menulis Al-Qur’an mengindikasikan 
kearifan atau kealiman ilmu agama yang dipeluknya, 
yang pada gilirannya dapat meningkatkan 
penghayatan terhadap ajaran-ajaran Islam.

e.	 Dialog KeIslaman dan Keagamaan
Dialog keIslaman ini senantiasa dilakukan 

oleh para pembimbing dengan maksud untuk 
mengkaji apakah materi-materi yang telah 
diberikan sebelumnya dapat dipahami dan 
dimengerti. Yang dijadikan sebagai bahan dialog 
tidak terlepas dari pada materi yang telah diberikan 
sebelumnya. Sepanjang uraian di atas dukungan 
Kementerian Agama tidak dapat dikatakan tidak 
ada, namun masih minim menurut pandangan 
umum masyarakat karena keterlibatan aparat-
aparat Kementerian Agama dalam memenuhi hajat 
atau kebutuhan masyarakat tidak membawakan 
nama instansinya (Kementrian Agama), namun 
dia tampil dengan membawakan nama pribadi 
terutama personil-personil yang menduduki jabatan 
sebagai Kepala KUA dan aparat-aparat bawahannya 
seperti penyuluh dan imam kelurahan atau imam 
lingkungan setempat dan selalu mereka menyadari 
bahwa kita sebagai aparat Kementerian Agama 
berkiprah selalu berniat untuk memenuhi layanan 
terhadap masyarakat . Karena hal ini sangat penting 
sebagai insan yang beragama “Ikhlas Beramal”.

PENUTUP
Bertolak dari hasil temuan penelitian 

tentang pola pembinaan muallaf khususnya di 
Kabupaten Sidrap, maka dapat ditarik kesimpulan 
bahwa pemerintah dari instansi terkait termasuk 
Kementrian Agama dalam membentuk suatu 
pola pembinan muallaf yang terstruktur dan 
terkoordinir sehingga pembinaan yang ada tidak 
hanya dilaksanakan secara personil, termasuk 
pemberdayaan (bantuan pemerintah) terhadap 
ormas keagamaan lainnya yang berperan dalam 
pembinaan muallaf.

Pembinaan muallaf belum terkomodasi baik 
sehingga menjadi problem, terkait dengan kurang 
pedulinya pemerintah dan instansi terkait dengan 
alasan belum ada dana dari pusat. Keterlibatan dan 

dukungan Kementrian Agama dalam hal tersebut 
dapat dikatan tetap ada, namun sangat minim 
karena belum adanya dana luncuran dari pusat baik 
dalam bentuk spiritual maupun material. Pihak 
Kementrian Agama tetap berupaya menjalankan 
tugas sesuai kemampuan dan kondisi dengan 
mengingat kiprah Kementrian Agama siap melayani 
kebutuhan masyarakat terutama personil-personil 
penyuluh. 

UCAPAN TERIMA KASIH
Terima kasih kepada Kepala Balitbang 

Makassar yang telah memberi bimbingan dan 
kesempatan kepada penulis untuk meneliti di Toani 
Tolotang, ucapan yang sama kepada para informan 
yang telah meluangkan waktunya dalam menjawab 
sejumlah pertanyaan yang kami layangkan, juga 
kepada semua pihak yang telah memberikan 
kontribusi pikiran dalam pembuatan artikel ini, 
terkhusus Redaktur Al-Qalam atas termuatnya 
tulisan ini, semoga tulisan ini memberikan wawasan 
dalam mengenai pola pembinaan muallaf. 

DAFTAR PUSTAKA

Bramen, Yulia, 2002. Memadu Metode Penelitian 
Kualitatif dan Kuantitaif, Yogyakarta : Pustaka 
Pelajar.

Burhan Bungin, 2006.  Analisis Data Penelitian 
Kualitatif. Jakarta : PT.Raja Grafindo Persada.

Edward L.Polinggomang, ed. 2004. Sejarah Sulawesi 
Selatan Makassar : Badan Penelitian dan 
Pengembangan Daerah (Balitbangda) 
Provinsi Sulawesi Selatan.

Efendi, Bachtiar. 2000. Islam dan Negara, Jakarta : 
Paramadina.

Jamil, M. Mukhsin, dkk. 2008. Nalar Islam 
Nusantara.  Studi Islam Ala Muhmmadiyah, 
Al Irsyad, Persis, dan NU.Cirebon : Fahmina 
Institute.

Mudzhar, Atho. 2009. Pengembangan jaringan riset 
dalam rangka penguatan peran agama dalam 
pembangunan nasional. Jakarta : Badan 
Litbang dan Diklat Agama RI.

Rencana Strategi Kementerian  Agama 2010-2014. 
RPJMN Kementerian Agama 2010-2014
Saprillah, 2006. Tesis : Siasat Lokalitas : Studi Tentang 

Cara komunitas mempertahankan Identitas.
Syaltut, Mahmud, 1965. Islam “Aqidah wa Syari’ah. 

Mesir : Dar Al Kutub.


