NILAI-NILAI KEBANGSAAN DALAM PEMBELAJARAN KITAB KUNING
DI PESANTREN PONDOK KARYA PEMBANGUNAN (PKP) MANADO

VALUES OF NATIONALITY IN LEARNING KITAB KUNING
AT THE PESANTREN OF PONDOK KARYA PEMBANGUNAN MANADO

Muh. Subair
Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar
JI. AP. Pettarani No. 72 Makassar.
Email: ingatbair@gmail.com

Naskah diterima tanggal 12 Januari 2019, Naskah direvisi tanggal 14 Maret 2019, Naskah disetujui tanggal 30 Mei 2019

Abstrak

Inti pesantren adalah kitab kuning, yang dengannya dipastikan ada ulama atau kiai yang menjadi guru
dan panutan. Kitab kuninglah yang menjadi penentu kelayakan dan kesuksesan sebuah pesantren sebagai
wadah pencetak ulama. Karena itu, melalui penelitian kualitatif dengan melakukan wawancara, observasi
dan studi pustaka. Maka tulisan ini muncul untuk memberikan gambaran pembelajaran kitab kuning di
pesantren Pondok Karya Pembangunan Manado, yang menghasilkan temuan tentang adanya nilai-nilai
kebangsaan dalam pembelajaran kitab kuning di pesantren tersebut sejak dari masa berdirinya tahun 1978.
Kitab-kitab yang diajarkannya antara lain adalah, agidatul awwam, arba’in annwawi, fathul qarib,
ta’’limul muta’lim, dan nahwu sharaf. Kitab-kitab ini dipelajari setiap minggu antara magrib dan isya oleh
kelas 2 dan 3 dari Madrasah Tsanawiyah dan Aliyah, melalui bimbingan intensif dari kiai Syarif Azhar,
seorang sarjana ilmu tafsir alumni Al-Azhar Mesir. Penyajian pembelajaran dilakukan dengan cara kiai
membaca teks kitab dan menerjemahkannya secara perlahan, lalu menjelaskan maksudnya dari berbagai
perspektif, termasuk dengan menanamkan nilai-nilai kebangsaan kepada para santri. Misalnya dalam
penjelasan kata tablig kitab gawaidul awwam yang menjelaskan posisi santri, sebagai pembawa pesan
hikmah agar tampil ramah di antara masyarakat yang mayoritas berasal dari agama non muslim, sebuah
pesan untuk menghargai perbedaan dalam bingkai kesatuan negara Republik Indonesia.

Kata kunci: kitab kuning, pesantren, manado, kiai, dan nilai kebangsaan.

Abstract

The core of a pesantren is kitab kuning, with which it is ensured that there is ulama or kiai who become
teacher and role models. Kitab kuning determines the feasibility and success of a pesantren as a place to
produce ulama. Therefore, through qualitative research by conducting interviews, observation and
literature. So this paper appears to give an overview of kitab kuning learning in Pesantren Pondok Karya
Pembangunan Manado, which produces findings about the existence of national values in the teaching of
the kitab kuning at the pesantren since the founding period of 1978. The kitab kuning taught include,
agidatul awwam, arba'in annwawi, fathul garib, ta'limul muta'lim, and nahwu sharaf. These kitab kuning
are studied every week between evening and evening by classes 2 and 3 from Madrasah Tsanawiyah and
Aliyah, through intensive guidance from ustaz Syarif Azhar, a graduate of Egypt's Al-Azhar University.
The presentation of learning is done by the kiai reading the text of the kitab kuning and translating it
slowly, then explaining the meaning from various perspectives, including by inculcating national values
to the santri. For example, in the explanation of the word tablig gawaidul awwam which explains the
position of the santri, as the messenger of wisdom to appear friendly among the people who are
predominantly from non-Muslim religions, a message to respect differences in the unity of the Republic
of Indonesia.

Keywords: kitab kuning, pesantren, manado, kiai, and national values.

Nilai-Nilai Kebangsaan dalam Pembelajaran Kitab Kuning di Pesantren PKP Manado — Muh. Subair | 59



PENDAHULUAN

ehadiran agama Islam di Nusantara

sejak awal mampu melakukan integrasi

dengan budaya lokal, yang dilakukan
dan dipelopori secara sadar oleh ulama dengan
kadar intelektualitas keagamaan yang mumpuni.
Namun kini muncul kelompok yang mengklaim
diri sebagai kelompok salafi, yang beranggapan
bahwa penyesuaian diri Islam  dengan
kebudayaan lokal merupakan titik kelemahan.

Mereka menafikan sejarah bahwa jika
seandainya Islam sejak awal datang dalam
kemasan paket Islam dengan budaya Arab, maka
tentu akan sulit mewujudkan pemelukan Islam
yang meluas ke seluruh wilayah Nusantara.

Penyesuaian pendekatan dalam dakwah
seperti yang dilakukan oleh Wali Sanga pada
pertengahan abad 17, dengan pola adaptasi Islam
dan budaya lokal, Wali Sanga mampu
membujuk Sultan Agung untuk mendukung
kegiatan penyebaran Islam melalui pendidikan
dan pengajaran yang kemudian disebut
pesantren. Pesantren inilah, dengan dukungan
ulama-ulama dari kalangan Nahdhatul Ulama
(NU) yang menjadi ciri khas pendidikan Islam
Nusantara, yang belakangan juga oleh kelompok
tersebut dipandang sebagai sumber bid’ah dan
khurafat. Padahal penelitian tentang kitab-kitab
pesantren sejak lama selalu bersumber dari
rujukan mazhab ulama vyang muktabar
(Sitompul, 1996: 37-40).

Pembelajaran dan pemahaman kitab-
kitab tersebut sebagai sumber keilmuan di
pesantren merupakan sebuah hasil ijtihad
berdasarkan petunjuk Alguran dan Sunnah, dan
terus  terwarisi  pembelajarannya  dalam
pesantren-pesantren yang tersebar di seluruh
negeri, termasuk pesantren yang ada di Manado
Sulawesi Utara.

Peradaban pesantren yang meluas di
seluruh  Nusantara, dan menjadi sumber
pengembangan Islam Nusantara. Telah diakui
oleh orang-orang Eropa dengan menyebut negeri
ini sebagai cosmopolite. Itu terjadi ketika mereka
datang di Nusantara abad 17, berdasarkan
pengamatannya terhadap peradaban dan
kebudayaan Islam dari tradisi aswaja
(ahlussunnah waljama’ah) yang berpusat di
pesantren-pesantren (Dorleans, 2006: 111).

60 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

Sehingga kosmopolitanisme peradaban
pesantren yang dikenal sejak lama itu,
menunjukkan bahwa ciri khas pesantren

Indonesia seharusnya merujuk dari sana, yaitu
adanya mereka membuka diri dengan dunia luar,
belajar mengkomunikasikan segenap kebutuhan
kehidupan manusia, berusaha mengenal segala
seluk-beluknya, memahami, bersikap dan
bertindak atasnya. Dalam rangka mewujudkan
kemaslahatan kehidupan umat manusia, dalam
ruang kultur dan geografis tertentu, dengan
berlandaskan  pengetahuan agama  yang
ditransmisikan dari para ulama (Baso, 2012: 1).

Sementara keilmuan ulama tersebut
bersumber dari ulama-ulama ternama di Masjidil
Haram dan Madinah, di mana pada abad 17
nama-nama seperti Syehk Yusuf al-Makassari,
Syehk Abdul Rauf al-Sinkili, merupakan ulama
yang malang melintang di Haramain ketika itu.

Penyebaran  keilmuan mereka di
Nusantara tidak hanya terbatas dalam dunia
pesantren, tetapi juga meluas di kalangan
masyarakat umum. Sudah pasti sumber-sumber
rujukan mereka berasal dari kitab-kitab kuning,
yang sampai  kini  diwariskan  dalam
pembelajaran di pondok pesantren yang tersebar
di seluruh Nusantara. Perkembangan pesantren
disinyalir semakin baik di abad 18 yang
melahirkan nama-nama seperti Syekh Abdul
Shomad Alpalembani, Syekh Nafis Albanjari,
Syekh Arsyad Albanjari (Azra, 1998: 118, 254-
255).

Demikian halnya dengan ulama-ulama
di abad 19 yang ikut aktif dalam perjuangan
kemerdekaan Indonesia, tokoh penting ulama
masa itu adalah para alumni Mekkah, mereka
adalah Hasyim Asyari, Abdul Wahab Hasbullah,
Bishri Sansuri dan Ahmad Dahlan. Selain
mengerahkan santri dan seluruh masyarakat
Nusantara untuk melawan penjajah. Hasyim
Asyari yang dikenal paling berpengaruh dengan
gelaran hadratus syekh, juga ikut aktif dalam
menyikapi gelombang pembaharuan yang terjadi
di Mekkah. la mengutus perwakilan untuk
menyampaikan aspirasi kepada raja Arab Saudi,
penguasa baru raja Saud yang menganut paham
wahabi agar tetap menghormati tradisi
keagamaan yang berlaku sebelumnya. Yaitu
dengan mengakomodir ajaran-ajaran empat
mazhab yang dianut oleh masyarakat Islam



setempat. Meskipun usulan itu ditolak oleh
golongan pembaharuan, dan pergeseran paham
di Mekkah pun tak dapat dibendung. Namun
usaha untuk melanjutkan peranan ulama dalam
menjaga tradisi bangsa, yang tidak bertentangan
dengan prinsip dasar Islam tidak boleh
diabaikan, maka dengan lahirnya Nahdhatul
Ulama (NU) para ulama Nusantara
menunjukkan wataknya yang kritis (Sitompul,
1996: 62-65).

NU kemudian mengambil langkah-
langkah strategis dalam rangka mengembangkan
ajaran Islam berlandaskan empat mazhab, sesuai
Anggaran Dasar 1926 dengan tujuan di
antaranya: Memperkuat persatuan sesama ulama
penganut ajaran empat mazhab, meneliti kitab-
kitab yang akan dipergunakan untuk mengajar
agar sesuai dengan ajaran ahlussunnah wal
jamaah (aswaja), memperbanyak lembaga
pendidikan Islam dan memperbaiki
organisasinya, dan membantu pembangunan
masjid, surau dan pondok pesantren (Sitompul,
1996: 62-65). Perluasan usaha persatuan ulama
aswaja antara lain dilakukan dengan perkawinan
untuk menjalin kekerabatan, dan mempermudah
pendirian pesantren. Seiring proses
pembentukan kekerabatan ulama, saat yang
sama ulama dan pesantren juga menjadi basis
pembentukan kaum santri yang diderivasi dari
karakter model pengajaran di pesantren yang
dibangun dan dikembangkan oleh para ulama.
Sistem pembelajaran di pesantren dilakukan
dengan dua media, lisan dan tulisan dalam
mentransformasikan ilmu dari kiai. (Van der
Berg, 1886: 4). Selain tradisi lisan yang
berkembang dalam tradisi pesantren. Kitab-kitab
di pesantren yang banyak berisi syarah juga telah
berkembang sebagai model pembelajaran.
Ulama memegang peranan sebagai intermediasi
dalam mengarang Kitab, memahami dan
menjelaskan  sehingga  ulama  memiliki
kedudukan otoritatif. Karena itu, para santri
harus memperlihatkan rasa hormat dan ketaatan
secara penuh kepada sang kiai, bukan sebagai
bentuk menyerah kepada kiai, tetapi karena
kepercayaan para santri pada kedalaman dan
keluasan ilmu kiainya (van Bruinessen, 1990:
275). Otoritas keilmuan ulama tidak hanya
dibangun ketika mereka menjadi santri, tetapi
juga dipelihara dengan tradisi mengaji kitab

secara bersama, seperti tradisi ulama para
pengasuh pesantren-pesantren di Banyumas,
pada tahun 1929-an, mereka mengadakan
pertemuan rutin sebulan sekali yang dihadiri
sekitar 70 orang kiai untuk mengkaji kitab
kuning yang ketika itu dipercayakan kepada Kiai
Akhmad Syatibi sebagai sesepuh ulama,
didampingi oleh Kiai Raden Iskandar, Kiai
Ahmad Bunyamin, Kiai Zuhdi, dan Kiai
Mursyid, dengan mengkaji kitab-kitab: Tafsir
Al-Baidhawi, Hadits Al-Bukhari, dan Al-Hikam
(Zuhri, 2012: 17-20).

Demikianlah gambaran perjuangan
ulama  Nusantara  dalam  menyebarkan
pembelajaran agama Islam melalui pesantren,
yang satu paket dengan perjuangan kebangsaan
dalam mengusir penjajah dari tanah Indonesia.
Sehingga masyarakat Indonesia yang lahir di era
kekinian, perlu untuk diberikan pemahaman
yang lebih dalam tentang hubungan pesantren
dan prinsip kebangsaan, yang merupakan
warisan dari para ulama yang mempunyai
otoritas, dengan landasan pemahaman agama
Islam yang bersumber dari empat mazhab.
Sebuah pemahaman keislaman yang juga berasal
dari Mekkah, sebelum datangnya rezim yang
hanya memberlakukan paham salafi-wahabi.
Faham empat mazhab tersebut, kemudian
diteruskan dalam pembelajaran kitab-kitab di
pesantren. Karena itulah, penelitian ini
dilakukan untuk menelusuri sejarah
pembelajaran kitab kuning di Sulawesi Utara,
sampai terbentuknya lembaga pesantren yang
mewarisi  pembelajaran  tersebut, dengan
rumusan pertanyaan penelitian sebagai berikut:
Bagaimana kondisi awal pembelajaran kitab
kuning di Manado? Kitab-kitab apa saja yang

diajarkan dan bagaimana proses
pemanfaatannya di  pondok  pesantren?
Bagaimana  nilai-nilai  kebangsaan  yang

terkandung dalam pembelajaran kitab kuning?

METODE PENELITIAN

Tulisan ini merupakan hasil penelitian
kualitatif deskriptif, dengan menjadikan kitab
kuning sebagai unit analisis. Data-data ditelusuri
melalui sumber-sumber tertulis tentang masa
awal pembelajaran kitab-kitab kuning di
Manado, sampai masuknya lembaga pesantren

Nilai-Nilai Kebangsaan dalam Pembelajaran Kitab Kuning di Pesantren PKP Manado — Muh. Subair | 61



yang menerapkan pembelajaran kitab kuning.
Fokus penelitian dilakukan di Pondok Pesantren
Pondok Karya Pembangunan (PKP) Manado,
dalam kurun waktu tanggal 6 sampai 23 Maret
2018, masa ini dimanfaatkan untuk melakukan
penelusuran data melalui wawancara dan
observasi dengan mengikuti secara langsung
proses pembelajaran kitab kuning di pesantren.
Pada saat inilah pengamatan dilakukan terhadap
bagaimana nilai kebangsaan yang disampaikan
oleh kiai dan diterima oleh santri, baik itu tersirat
dalam prinsip dasar pemahaman sang Kkiai
maupun terungkap dalam proses pembelajaran.
Nilai-nilai kebangsaan yang dimaksud
dalam artikel ini adalah rasa kebangsaan atau
nasionalisme. Rasa yang didasari dengan cinta
tanah air dan cinta akan kebersamaan. Yaitu
kebersamaan yang menumbuhkan
kesetiakawanan sosial, semangat rela berkorban,
tanpa memandang perbedaan suku, bangsa dan
agama. Kesadaran atas keragaman pun akan
tergambar dalam kerelaan untuk bergotong
royong, kesediaan untuk saling menghargai dan
saling menghormati perbedaan, serta kerelaan
berkorban untuk  kepentingan bangsa
berdasarkan Pancasila (Handayani, Dkk., 2015:
79). Nilai-nilai kebangsaan tersebut kemudian
diamati dalam proses pembelajaran kitab kuning

di pesantren. Lalu diuraikan atas dasar
penjelasan dari sang Kkiai pada saat
menyampaikan ~ materi  pelajaran  yang

berlangsung secara rutin, sesuai jadwal yang
ada, tanpa terlebih dahulu meminta untuk
menghubungkan penjelasannya dengan nilai
kebangsaan yang dimaksud.

Tinjauan Pustaka

Kajian kitab kuning pesantren dan
kebangsaan telah menjadi perhatian sejak lama,
beberapa artikel terkait tema ini antara lain;
Pemahaman santri mahasiswa terhadap nilai-
nilai  Pancasila.  Sebuah artikel yang
menyebutkan data sebanyak 75 persen
responden dari santri Fakultas Adab dan llmu
Budaya Universitas Islam Negeri Sunan
Kalijaga Yogyakarta, yang tidak memahami
ideologi Pancasila secara rinci. Meskipun
mereka menyadari bahwa Pancasila merupakan
dasar negara sebagai pemersatu bangsa yang
beraneka ragam, budaya, suku bangsa dan

62 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

agama. Pemahaman mereka tentang Pancasila
adalah mengedepankan sikap toleransi, yang
menjadi dasar utama dalam membangun
kerukunan antar umat beragama, dan menjadi
nilai luhur dari budaya bangsa Indonesia
(Fatiyah, 2017: 44-45).

Sisi lain dari pendidikan pesantren yang
selama ini masih ada yang menganggapnya
sebagai lembaga pendidikan Islam yang kolot,
tradisional dan terbelakang. Ternyata mereka
menerapkan pembelajaran yang mendidik para
santri untuk menjadi demokratis, toleran kepada
sesama, menghargai perbedaan, dan kosmopolit
terhadap ilmu pengetahuan. Sikap-sikap tersebut
merupakan fundamen ideologi Bangsa dan
Negara Indonesia, yang berarti memahami
pesantren sebetulnya adalah memahami sebuah
cara untuk mencintai Bangsa dan Negara
Indonesia. Karena pendidikan pesantren adalah
pendidikan Islam yang bermaksud menanamkan
dan mencintai bangsanya sendiri (Baso, 2012:
161).

Pondok pesantren sebagai lembaga
pendidikan Islam yang tertua dan berpengaruh di
Indonesia, berdasarkan sebuah studi deskriptif
juga mengemukakan, adanya penanaman nilai-
nilai multikultur inti kepada para santri. Nilai-
nilai tersebut bersumber dari Alquran dan Hadis,
yang diolah oleh para ulama Indonesia pada
masa lalu dalam bentuk kitab-kitab kuning, dan
menjadikan kurikulum pendidikan di sebagian
besar pesantren yang ada di Indonesia (Aly,
2015: 9). Nilai keanekaragaman juga banyak
dijumpai dalam kitab-kitab kuning yang
diajarkan di pesantren. Hal itu dapat dijumpai
dari segi pengarang, judul, maupun bahasa yang
digunakan. Misalnya dalam bidang fikhi, Kitab-
kitab tersebut adalah: Abu Syuja’ (w. 593/1196)
dengan kitab Taqrib atau Mukhtasar. Abu
Algasim  Arrifai  (w. 676/1277) Minhaj
Aththaalibin.  Jalaluddin  Almahalli  (w.
926/1520) Manhaj Attullab dan Fathul Wahhab.
Ibnu Hajar Alhaitami (w. 973/1565) Tuhfatul
Muhtaj dan Minhajul Qawim. Muhmmad
Asysyarbini (w. 977/1569) Aligna dan Mugni
Almuhtaj. Syamsuddin Arramli (w. 1004/1595)
nihayatul Muhtaj (Azra 1999:112). Selain
pembelajaran kitab kuning di pesantren,
tumbuhnya budaya kebersamaan juga dapat
memupuk rasa cinta atas perbedaan, dengan



tradisi yang terbangun dalam proses kehidupan
di pondok secara umum. Tradisi tersebut bukan
hanya terkait dengan pembelajaran kitab, tetapi
juga menjadi penguat jati diri santri. Selaku anak
bangsa yang harus bertanggung jawab untuk ikut
serta dalam mewujudkan cita-cita pendidikan
nasional. Yaitu menjadi masyarakat yang
bertakwa kepada Allah dan berakhlak mulia
(Subair, 2018: 129).

Adapun kajian terkait pembelajaran
kitab kuning di Manado Sulawesi Utara adalah,
penelitian yang dilakukan oleh Litbang Agama
Makassar, tentang peran orang Arab dalam
pendidikan keagamaan di Manado, hasil
penelitian ini menguraikan lembaga keagamaan
yang dirintis oleh orang-orang Arab Manado,
khususnya mereka yang bermukim di wilayah
Kampung Arab di Kelurahan Istiglal,
Kecamatan Wenang, Kota Manado, wilayah ini
sebagian besar warganya adalah keturunan Arab
yang datang dari berbagai latar belakang. Salah
satu lembaga keagamaan yang berpengaruh di
Kampung Arab hingga kini adalah Alkhaerat
yang didirikan oleh Habib Salim Al-Jufry yang
dikenal dengan sebutan Guru Tua. Bahkan
perguruan Alkhaerat hampir bisa ditemukan di
setiap kecamatan yang ada di Manado. Ada juga
yayasan Alhikam yang membina pendidikan
formal dan mengembangkan pengajian majelis
taklim, dengan nama Alhikam Cinta Indonesia.
Anggotanya diperkirakan mencapai 3000 orang
yang bukan hanya dari keluarga Arab, tetapi
terbuka untuk masyarakat umum. Menariknya,
lembaga ini juga mengadakan pengajian kitab
yang berjudul ma rifatun nafs dan Hakikat Insan
karangan Abdusssamad bin Bachdar. (Suaib,
2017: 52). Temuan hasil penelitian ini digunakan
untuk memperkaya argumentasi adanya tradisi
pembelajaran kitab sebagai budaya Nusantara.
Bahkan pada tempat di mana muslim menjadi
minoritas, tradisi pembelajaran kitab tersebut
dapat tumbuh dan berkembang.

Penelitian lainnya yang terkait dengan
pesantren PKP Manado adalah, relasi pesantren
dan masyarakat multikultur dalam memelihara
perdamaian Agama, studi pada pesantren PKP
Manado. Relasi pesantren dan masyarakat
multikultur,  didukung oleh keterbukaan
pesantren dengan masyarakat sekitarnya yang
mayoritas non muslim. Hal ini ditandai dengan

praktik budaya lokal yang menjalin hubungan
antar santri dan masyarakat dalam bentuk,
bakudapa, bacarita, dan basudara. Bakudapa
adalah keran pembuka komunikasi dengan
menciptakan suasana untuk saling sapa ketika
bertemu. Pertemuan yang sesekali bacarita yaitu
membicarakan sesuatu untuk membangun
keakraban antara satu dengan yang lain.
Selanjutnya, memudahkan terjadinya kerjasama
dalam kegiatan sosial, misalnya melakukan kerja
bakti untuk menjaga kebersihan lingkungan.
Pada gilirannya, suasana tersebut membentuk
jalinan rasa persaudaraan. Sehingga masing-
masing merasa basudara dengan proses
asimilasi yang terbangun. Berawal dari proses
interaksi sosial yang secara sadar dilakukan oleh
manusia yang berbeda latar belakang agamanya
(Rusli, 2017: 88). Uraian relasi santri dengan
masyarakat multikultur merupakan data awal,
yang menguatkan argumentasi berlangsungnya
pesan kebangsaan dalam lingkungan pendidikan
pesantren PKP Manado. Khususnya dalam
pembelajaran kitab kuning yang digali dalam
proses pembelajaran, dan dari konsepsi
pemikiran  Kiai sebagai pengasuh dan
penanggung jawab dari proses pelaksanaan
pendidikan secara keseluruhan.

PEMBAHASAN
Lintas Sejarah Pembelajaran Kitab Kuning di
Manado

Pembelajaran kitab kuning di Nusantara
sebenarnya tidak hanya berbentuk
lembaga/pondok  pesantren,  seperti  yang
masyhur kita kenal saat ini. Tetapi pembelajaran
tersebut bertebaran dalam halagah-halagah
(kelompok pengajian) bentukan masyarakat.
Baik itu dilaksanakan di masjid, atau di rumah-
rumah, dan dibawakan oleh sosok guru, kiai atau
syekh. Sehingga pembelajaran kitab kuning
dapat disebut sebagai tradisi Islam Nusantara,
yang telah melahirkan tokoh-tokoh ulama di
sepanjang zaman perkembangan Islam. Bukan
hanya di abad 17, tetapi sejak abad 14-15 sudah
ada pesantren Quro di Karawang yang didirikan
Syekh Hasanuddin dan pesantren Ampel Denta
yang dipimpin oleh Sunan Ampel. Bahkan
puncak perkembangan pesantren terjadi di abad
19 dengan terjadinya penguatan lima pilar
utama: ulama, santri, kitab kuning, pondok dan

Nilai-Nilai Kebangsaan dalam Pembelajaran Kitab Kuning di Pesantren PKP Manado — Muh. Subair | 63



masjid. Masa inilah yang disebut melahirkan
‘instiutionalisasi atau profesionalisasi ulama.
Melalu pesantren yang mereka dirikan, ulama
tampil sebagai elit sosial-keagamaan independen
yang berperan penting, tidak hanya dalam
kehidupan keagamaan, tetapi juga berandil besar
dalam perlawanan kepada kolonial masa itu
(Hasbullah, 2014: 117-118).

Menguatnya cengkeraman  kolonial
Belanda yang semakin meluas di wilayah
Nusantara, membangkitkan perlawanan rakyat,
termasuk perlawanan yang dilakukan oleh kaum
santri seperti: Perang Paderi, Perang Banten,
Perang Aceh dan Perang Diponegoro. Semuanya
berlangsung pada abad 19, di saat kesadaran
nasional belum dikenal (belum ada Indonesia).
Sehingga kalangan santri muncul dengan
semboyan hubbul wathan minal iman, cinta
tanah air adalah sebagian dari iman, yang
kemudian menjiwai motif perlawanan terhadap
penjajah.  Seperti dalam kasus perang
Diponegoro, yang menampakkan kekerabatan
hubungan antara keraton dan ulama. Diponegoro
sebagai pangeran merupakan murid dari ulama
Kiai Taftayani, yang membuatnya didukung
oleh para kiai dan kaum santri. Meskipun
kemudian la kalah dalam peperangan, tetapi
peranan ulama malah semakin kuat. Bahkan
wibawa ulama sebagai pemimpin umat sama
sekali tidak terganggu, karena kedudukan ulama
dengan basis pesantren sudah berakar kuat
dalam masyarakat (Sitompul, 1996: 40-41).
Perang Diponegoro juga menjadi cikal bakal
kehadiran Kiai Mojo di Tondano Sulawesi
Utara, yang juga ikut memberi warna terhadap
sejarah perkembangan Islam di Manado.

Sebagaimana disitir banyak literatur
bahwa kedatangan Kiai Mojo di Sulawesi Utara,
adalah akibat dari keikut sertaannya dalam
perang Diponegoro (1825-1830). Kiai Mojo
tertangkap oleh Belanda pada 17 November
1828 setelah mengerahkan 500 orang tentaranya,
dan melakukan negosiasi dengan Belanda di
Melangi dekat Jogjakarta. Atas kekhawatiran
akan pengaruhnya yang kuat terhadap
masyarakatnya, maka Kiai Mojo diasingkan di
Tondano Sulawesi Utara melalui perjalanan
panjang (Jogjakarta-Batavia-Ambon-Manado)
bersama 76 orang pengikutnya, yang kemudian
disusul oleh istrinya. la menghabiskan sisa

64 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

hidupnya selama 19 tahun di Kampung Jaton.
Tidak diragukan kapasitas keulamaannya
sebagai pemimpin umat dan sebagai guru masih
terus aktif selama masa itu (Babcock, 1989: 268-
275). Kiai Mojo sebagai ulama pemimpin umat
sekaligus sebagai guru, pengaruh awalnya
memang sebatas lingkup Tondano, yang akrab
disebut Jaton (Jawa Tondano). Namun dalam
perkembangannya, Kampung Jaton terus
tumbuh mekar, yang pada tahap awal hanya
berpopulasi kurang lebih 76 orang pada tahun
1830, dan bertambah menjadi 273 pada tahun
1846, dan 315 pada tahun 1854. Lalu pada tahap
berikutnya ketika menembus angka penduduk
1300 pada tahun 1965 sampai angka 2120 pada
tahun 1976. Di mana pada tahap tersebut sudah
ada perpindahan penduduk dari luar Kampung
Jaton, atau keluar dari Kampung Jaton dan
membentuk komunitas muslim baru seperti di
Pinelang dekat Manado, Girian (Bitung),
Tumpaan dan Tompaso Baru, yang masing-
masing telah membangun masjidnya (Babcock,
1989: 42-44).

Setelah Kiai Mojo (w. 20/12/1849), ada
beberapa tokoh dan ulama yang menyusul
diasingkan di Sulawesi Utara, seperti: Imam
Bonjol (1837-1864), yang diasingkan di
Pineleng (sekarang Minahasa berbatasan dengan
Manado) dan terkenal mengajarkan bela diri
khas pencak silat. Kiai Hasan Maulani (1842-
1874) seorang guru agama yang berpengaruh di
Parahyangan Jawa Barat, dan pada tahun 1888
ada sekelompok pemuda pegiat Islam dari
Banten yang diasingkan di Manado (Mereka
yang ikut dalam rombongan ini adalah: Haji
Abdul Karim 30 (yang kemudian menikah
dengan anak dari Haji Ali di Jaton), Haji
Muhammad Asnawi 27, Haji Djafar 25, dan Haji
Madjadja 25, Pangeran Ronggo Danupoyo
(1884) yaitu cucu dari Sunan Pakubowono 1V
Surakarta, pangeran Surakarta kedua yang
diasingkan di Jaton setelah sebelumnya
Pangeran Suryaningrat (1840), Haji Ramiden, H.
Daud, H.Duradjak), salah satunya terkenal
dengan keulamaannya sebagai guru agama yaitu
KH. Muhammad Arsyad Thawil 34, kemudian
menjadi pejabat urusan pernikahan Muslim di
Manado. Pada tahun 1880 atau sebelumnya
datang orang-orang Arab dengan fam Assegaf



dari Palembang Sumatra seperti Sayid Abdullah
Assegaf (Babcock, 1989: 277-289).

Kehadiran Kiai Mojo di Tondano
sekaligus menghadirkan pembelajaran agama
Islam di Sulawesi Utara, yang diteruskan dengan
gelombang kedatangan ulama dan pegiat Islam
setelahnya. Pembelajaran bidang agama tersebut
ditandai  dengan  berkembangnya tradisi
keislaman, yang ditandai dengan penemuan
naskah barzanji, bait-bait nyanyian dan syair-
syair nasehat. Penemuan Kitab barzanji
menunjukkan juga adanya pembelajaran kitab
barzanji di Jaton yang dilakukan secara turun-
temurun dari masa kiai Mojo sampai kini. Tentu
pembelajaran kitab barzanji tidak dapat berdiri
sendiri, dan sosok Kiai Mojo dan ulama-ulama
yang telah disebutkan sebagai guru umat, sudah
pasti juga memberikan pembelajaran ilmu
agama lainnya, terutama dalam masalah fikhi,
Alguran dan Hadits. Kemudian proses
pembelajaran tersebut terus bergulir dan
mengalami perkembangannya  mengikuti
ketokohan ulama yang datang berikutnya, baik
itu dilakukan dalam batas pengajian di masjid-
masjid atau di rumah-rumah ulama yang
bersangkutan.

Ulama-ulama yang dahulu berpengaruh
di Manado memang secara langsung tidak
mewariskan lembaga pesantren. Tetapi ada
kesamaan semangat dan tradisi perjuangan yang
dibawa oleh para ulama-ulama dan diwarisi oleh
pesantren, dengan konsep pembelajaran kitab
kuning yang bergulir dari masa awal kehadiran
ulama itu sendiri, dan berkembang sampai pada
masa berdirinya lembaga pesantren. Seperti
yang diamati di Pesantren PKP Manado, dapat
disebut sebagai salah satu pesantren yang
mewarisi tradisi pembelajaran kitab tersebut, di
tengah komunitas Kristen yang mayoritas di
Manado. Tanpa menafikan  keberadaan
pesantren lainnya, seperti Pesantren Alkhaerat,
Pesantren Assalam, dan Pesantren Istiqgamah.

Embrio tradisi pembelajaran kitab
kuning di Sulawesi Utara dapat ditelusuri
melalui kehadiran Kiai Mojo di Jaton pada tahun
1830-1849, sebagai puta dari Kiai Baderan
(Abdul Ngarib), mengalir di dalam dirinya
tradisi pesantren atau tradisi mengaji dan akan
selalu dibawanya kemana pun ia berada.
Sehingga penemuan kitab barzanji dan

pembacaannya yang ada di Jaton, menunjukkan
adanya suatu tradisi kesantrian yang diwariskan
oleh Kiai Mojo, dalam bentuk membaca kitab
barzanji dan juga kitab-kitab lainnya. Indikasi
yang sama juga terjadi dengan kehadiran Imam
Bonjol pada tahun 1837-1864 di Pineleng
Minahasa dekat Manado. Meskipun ia lebih
dikenal sebagai guru silat atau ilmu bela diri.
Tetapi sebagai ulama yang hidup di tengah
masyarakat selama kurang lebih 27 tahun,
disinyalir juga banyak mengajarkan kitab-kitab,
sebagaimana terungkap bahwa Imam Bonjol
juga meninggalkan naskah atau karya tulis. Fase
awal ini masih dilanjutkan dengan kedatangan
Kiai Hasan Maulani 1842-1874, salah seorang
ulama yang masih melekat dalam memori
masyarakat Jaton hingga kini, pada makamnya
terdapat inskripsi “Maulani, Laigon Bawa?,
Kuningan Cirebon.

Selanjutnya pembelajaran kitab kuning
di Manado memasuki masa pertumbuhannya,
melalui gelombang kedatangan beberapa ulama
dan orang Arab. Seperti Sayyid Abdullah
Assegaf, bahkan Babcock menyebutkan bahwa
sebelum 1880 sudah ada orang-orang Arab yang
tinggal di kota Manado (Babcock, 1989: 284),
yang kemudian membentuk suatu pemukiman
dan dikenal dengan Kampung Arab. Pada masa
pertumbuhan ini juga telah bergabung KH.
Arsyad Tawil yang kala itu masih berusia muda
34 tahun, tetapi sudah disebut sebagai guru
agama saat pertama kali datang dan bermukim di
Manado. Sejak tahun 1888 KH. Arsyad Thawil
Albanteni mengajar kitab kuning di rumah-
rumah dan di masjid Komo Luar yang Kkini
disebut Masjid Arsyad Thawil, hingga wafatnya
di tahun 1935 dalam usia 98 tahun. Pada Tahun
1918 Syekh Abdussamad Bachdar sudah
membuka desa Tumbak dan melakukan
pembelajaran kitab di sana, sampai 1975 ketika
sudah sepuh beliau masih aktif memberikan
pengajian kitab (Wawancara, KH.Rizali, 19-03-
2018 Manado). Tahun 1960-1970 telah
terdeteksi adanya pembelajaran kitab kuning
yang diadakan oleh komunitas Arab di Kampung
Arab Manado, dibawakan oleh ulama Syekh
Abdurrahman Mulahele dan Ahmad Mulahele
keduanya adalah ulama yang belajar dari
Masjidil Haram Mekkah. Pada masa yang sama
di masjid Mahakam Manado pengajian kitab

Nilai-Nilai Kebangsaan dalam Pembelajaran Kitab Kuning di Pesantren PKP Manado — Muh. Subair | 65



juga dibawakan oleh KH. Idris Lamande juga
belajar bertahun-tahun di Mekkah, KH.Abraham
dengan Kitab Tafsir di rumah dan masjid Nurul
Huda Kampung Ternate Baru, pengajian kitab
(Mazahibul Arba’) juga dibawakan oleh KH.
Abdurrahman Latukau di Masjid Nurul Huda
Kampung Ternate Baru, dan pengajian serupa
merebak di kota Manado seperti: KH. Nur Hasan
Nasir asal Donggala Habib murid Idrus bin
Salim Aljufri pesantren Alkhaerat Palu Sulawesi
Tengah (1930-1969). Ketua Pengadilan Agama
Sulawesi Utara mengadakan pengajian kitab di
rumahnya Kampung Kodok, KH. Hasyim
Arsyad (sejak tahun 1960-an) juga dari
Alkhaerat Palu membuka pengajian di
Mushallah yang ada di Kampung Islam
Tuminting, yang kemudian dibantu oleh KH.
Fauzi Nurani (1970-2013), adalah pegawai
Departemen Agama dan mantan ketua MUI
Sulawesi Utara, ia pernah berguru pada tahun
1958 dari Tuan Guru H. Mahfuz pendiri
Pesantren Ibnul Amin Barabai Pamangkih
Kalimantan Selatan.

Pesantren di Manado

Fokus penelitian pembelajaran kitab
kuning di pondok pesantren yang ada di kota
Manado, terbilang suatu tema yang unik dan
asing dalam konteks Manado yang lebih dikenal
sebagai kota mode di Kawasan Timur Indonesia.
Bahkan akan sedikit kontras dengan kehidupan
kota Manado yang terkesan bergerak semakin
metropolis. Ciri khas kota yang ditandai dengan
kehadiran Mega Mall atau dikenal dengan
Mantos 1, Mantos 2 dan Mantos 3. Ada berbagai
fasilitas hiburan disajikan mulai dari tempat
bermain untuk anak-anak, tempat bernyanyi,
bioskop, dan pijat refleksi, serta berbagai sajian
kuliner dan tempat belanja yang tak pernah sepi.
Hal ini menunjukkan geliat tingkat kesejahteraan
masyarakat Manado yang haus akan hiburan,
berjalan semakin ke depan menyaingi hiruk-
pikuk perkembangan kota-kota besar lainnya
seperti Makassar dan Balikpapan yang sama-
sama berada dalam wilayah Indonesia Timur.
Meskipun begitu, tak berarti masyarakat
Manado sepi dari kegiatan religius.

Keberadaan pondok pesantren dan
perkembangannya dalam wilayah keragaman
penduduk kota Manado, memunculkan nuansa

66 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

pendidikan Islam dalam keragaman agama dan
budaya yang mengelilinginya. Khususnya lagi
dalam pembelajaran kitab kuning sebagai ciri
khas yang melekat dalam pendidikan pesantren.
Dikenal sebagai kota mode, ternyata kota
Manado saat ini memiliki 4 pondok pesantren
yang semuanya mengajarkan kitab kuning di
dalamnya. Bahkan sudah ada 2 lagi yang sedang
dalam proses pendirian.

Pertumbuhan  dan  perkembangan
lembaga pondok pesantren di kota Manado,
dimulai pada tahun 1977. Pada saat diadakannya
Musabagah Tilawatil Quran (MTQ) tingkat
nasional, yang kemudian meninggalkan bekas
berupa monumen MTQ, yang kemudian ditindak
lanjuti menjadi bangunan pondok pesantren, dan
kini dikenal dengan pesantren PKP. Bahkan
sebelum itu, pada tahun 1966, sudah ada
pengajian kitab kuning yang dilakukan oleh
perguruan Alkhaerat yang dibawakan oleh murid
Habib Idrus bin Salim Aljufri pesantren
Alkhaerat Palu Sulawesi Tengah (1930-1969).
Adapun keempat pondok pesantren yang ada di
Manado adalah; pesantren Alkhaerat, pesantren
Pondok Karya Pembangunan (PKP) Manado,
pesantren Darul Istigomah, dan pesantren Putri
Assalam.

Selain keempat pesantren tersebut di
atas, sebagai pondok pesantren yang resmi
terdaftar di Kantor Kemenag Sulawesi Utara,
dalam penelusuran di masyarakat terdapat juga
pesantren yang belum terdaftar, akan tetapi
sudah aktif melakukan kegiatan di antaranya
adalah sebagai berikut: Pesantren Assunnah
Manado, yaitu awalnya diketahui keberadaanya
dari internet, dalam sebuah poster yang
mengiklankan pelaksanaan kegiatan kajian, yang
berlokasi di masjid fastabiqul khaerat, Ma’had
as-Sunnah Manado. JI. Sudirman 8, kelurahan
Komo Luar Lingkungan IV Kecamatan Wenang,
Manado, Sulawesi Utara. Pesantren ini juga rutin
melakukan pembelajaran kitab kuning di bawah
bimbingan ustaz Adnan dari Yaman, murid dari
Syekh Mugbil. Santri yang aktif dalam pengajian
kurang lebih 30 orang, dan yang menetap di
asrama hanya sekitar 10 orang yang datang dari
Manado, Ternate dan Ambon. Ada juga
Pesantren Salafiyah Al-Khaerat Manado,
terletak di Jalan Pomorow 9 No. 174 Mayora
Banjer Manado.



Profil Pesantren PKP Manado

Pesantren Pondok Karya Pembangunan
(PKP) Manado merupakan salah satu karya
monumental Musabagah Tilawatil Quran
Tingkat Nasional ke-X tahun 1977, yang
berhasil menggerakkan Pemerintah Daerah
untuk mendirikan pesantren di atas lahan tanah
seluas 7.000 meter di Kelurahan Kombos Timur,
Kecamatan Singkil, Kota Manado. Pesantren ini
diresmikan 16 Januari 1978 oleh Gubernur
Kepala Daerah Tingkat | Provinsi Sulawesi
Utara. Peresmian itu juga bertepatan dengan
dibukanya tahun ajaran baru 1978/1979. Untuk
angkatan pertama jumlah Santri sebanyak 22
orang. Mereka berasal dari utusan dari daerah
tingkat Il se-Sulawesi Utara.

Keberadaan pesantren PKP dicanangkan
sebagai wadah kaderisasi, generasi muda Islam
di daerah Sulawesi Utara. Tujuannya agar

lulusan pesantren dapat menjadi kader
pembangunan bangsa yang bertakwa, cakap,
dinamis dan terampil sesuai cita-cita
pembangunan  nasional.  Adapun tujuan

pendirian Pesantren Lembaga Pendidikan Islam
Pondok Karya Pembangunan meliputi :

e Menyiapkan kader-kader ulama yang cakap,
dinamis, terampil dan mampu bekerja untuk
dirinya sendiri dan masyarakat
lingkungannya.

e Meningkatkan kemandirian dengan tetap
mempertahankan identitasnya serta
bertanggung jawab atas kemajuan dan
kesejahteraan masyarakat.

e Mampu menciptakan tenaga terampil untuk
berwiraswasta melalui pembinaan intelektual
dan keterampilan yang diperoleh dari
pendidikan pesantren.

Rizali M. Noor yang ketika itu menjadi
salah satu peserta MTQ terbaik kemudian
dipercaya menjadi pimpinan pada pesantren ini.
Selanjutnya, untuk menjamin legalitas lembaga,
dibentuklah Yayasan Karya Islamiyah (YKI)
Pusat Manado dengan Notaris Pendiriannya No.
50 tanggal 30 Desember 1981, Nomor: 06
tanggal 03 Oktober 1984 oleh Notaris R. H.
Hardasaputra, SH., dengan para pendirinya
yakni: Tuan Haji Kamis Mochammad Y oesoef
Oentowirjo, Drs. H. Abdullah Mokoginta, Kol.
Purnawira-wan Rauf Mo’o, Drs. H. Djainuddin
Ahmad, Drs. Ahmad Arbie, Abdul A.J. Paransa,

SH, Abdul Karim Badjeber, SH dan Drs. Sukardi
Sugeha, dengan Ketua Yayasan pertama Tuan
Haji Kamis Mochammad Yoesoef Oentowirjo.
Guna peningkatan pelaksanaan pendidikan dan
pembinaan pada Pesantren Pondok Karya
Pembangunan Manado, maka pada tahun 1981
dibentuk  Struktur  Organisasi  Pesantren
Lembaga Pendidikan Islam Pondok Karya
Pembangunan Manado yang didasarkan pada SK
Yayasan Karya Islamiyah Pusat Manado Nomor:
03 Tahun 1981.

Sarana dan prasarana yang menunjang
pesantren PKP antara lain:  Gedung
Sekolah/Madrasah yang terdiri dari dua belas
ruang belajar, Gedung Asrama Santri berlantai
I1l, Ruang Laboratorium Sains dan Ruang
Perpustakaan, Ruang Kesehatan, Gedung
Madrasah  Alquran berlantai Il, Ruang
Laboratoium Bahasa, Ruang Multimedia &
Laboratorium Komputer, satu bangunan Masjid,
Gedung Kantor Utama yang terdiri dari satu
ruang guru, satu ruang administrasi/TU, satu
ruang Kepala MTs, satu ruang Kepala MA dan
satu ruang Aula. Satu ruang Makan/Dapur
Umum, satu ruang koperasi, satu unit rumah
pengasuh, empat ruang guru/Pembina santri, dan
sarana olahraga serta media pendidikan.

Pesantren PKP  menyelenggarakan
pendidikan formal dan kegiatan kepesantrenan.
Pendidikan formal mengacu pada kurikulum
Departemen Agama, yang terdiri dari Madrasah
Tsanawiyah dan Madrasah Aliyah. Sedangkan
untuk kegiatan kepesantrenan mengacu pada
kurikulum yang disusun pengasuh pondok
pesantren pada saat itu, yang berorientasi pada
kajian kitab-kitab kuning seperti: kajian kitab
Tafsir Jalalain, Safinatun Najaah, Fathul Qorib,
Ta’lim Muta’allim, Akhlag lil Banin, Hadits
Arba’in Nawawi, ‘Aqidatul ‘Awam dan Al
Jurumiyyah serta Amtsilah At Tashrifiyyah.
Aplikasi  bahasa Arab, bahasa Inggris,
pidato/dakwah. Aplikasi Alquran meliputi:
Tilawah Alquran, Hifdzil Qur’an, Khattil
Qur’an, Fahmil Qur’an, Syarhil Qur’an, Kajian
Tafsir  Ayatul  Ahkam, Kajian  Sains
Alquran/Islami. Juga disertakan pula pendidikan
keterampilan keagamaan dan umum.

Program pengembangan minat dan
bakat santri, juga dilakukan dengan latihan
bermain rebana, gasidah, kesenian, drum

Nilai-Nilai Kebangsaan dalam Pembelajaran Kitab Kuning di Pesantren PKP Manado — Muh. Subair | 67



band/musik religi, dan olahraga beladiri.
Terdapat pula pengembangan bakat jurnalistik
islami dan scientific diving. Tahun pelajaran
2016/2017, lulusan santri Aliyah sebagian besar
melanjutkan  studi ke perguruan tinggi
umum/agama dalam dan luar negeri. Beberapa
alumni santri telah menyelesaikan program S2,
S3 dan sebagian lainnya sudah bekerja pada
instansi  pemerintah, swasta dan atau
berwiraswasta.

Para santri diasuh oleh seorang kiai dan
42 orang ustadz atau guru yang terdiri dari 21
orang laki-laki dan 21 orang perempuan serta 3
orang tenaga administrasi. Mereka memiliki
beragam disiplin ilmu pengetahuan, serta
mengajar di berbagai bidang studi. Tenaga
pengajar ini, juga lulusan dari berbagai
perguruan tinggi dalam dan luar negeri. Untuk
meningkatkan kualitas para pengajar, pesantren
juga memberikan kesempatan kepada para guru
untuk mengikuti pelatihan dan penataran di luar
pondok pesantren. Pelatihan dan penataran itu
sesuai dengan bidang studi dan profesionalisme
masing-masing. Sebagai sebuah komunitas
mandiri, Pesantren PKP merintis kegiatan
ekonomi dengan mendirikan Koperasi untuk
bisa menopang kegiatan lembaga pendidikan ini,
sekaligus melatih para siswa untuk memiliki
mental wiraswasta. Koperasi ini membuka usaha
Kerajinan dan warung serba ada (Waserda).

Pemertahanan Pembelajaran Kitab Kuning di
Pesantren

Upaya pemertahanan pembelajaran
kitab kuning di pondok pesantren akhir-akhir ini
kembali mendapat perhatian pemerintah, melalui
Kementerian Agama dengan berbagai kebijakan
strategis. Salah satunya yang paling strategis
adalah, Peraturan Menteri Agama No. 13 Tahun
2014 tentang Pendidikan Keagamaan Islam,
yang mengatur bahwa Pendidikan Diniyah
Formal (PDF) merupakan lembaga pendidikan
yang diselenggarakan oleh pesantren secara
terstruktur dan berjenjang pada jalur pendidikan
formal, sebagai pengakuan terhadap lulusan
pesantren. Program ini telah berjalan sejak tahun
2015 dan telah melakukan Ujian Nasional (UN)
perdana pada Maret 2018. Menariknya,
kurikulum yang dikembangkan hanya sekitar
30% pendidikan umum yang terdiri dari

68 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

Pendidikan Kewarga Negaraan, Bahasa
Indonesia, Matematika, dan llmu Pengetahuan
Alam. Sedangkan selebihnya kurikulumnya
berbasis kitab kuningm, atau 70 % dari
keseluruhan beban pelajaran. Materi pelajaran
pada tingkat yang telah berjalan tersebut adalah:
Alguran, Tauhid, Tarikh, Hadits-llmu Hadits,
Ushul Fighi, Akhlak-Tasawwuf, Tafsir-limu
Tafsir, Bahasa Arab, Nahwu-Saraf, Balaghah,
lImu alam, IImu Arudh, Ilmu Mantig, dan limu
Falak, yang semuanya berbasis kitab berbahasa
Arab. Demikian juga ujiannya, keseluruhannya
disusun dengan menggunakan bahasa Arab.
Bagi peserta yang lulus dalam ujian tersebut
akan mendapatkan ijazah dan dijamin
kesederajatannya dengan pendidikan formal
olen pemerintah dalam hal ini Kementerian
Agama (Zayadi, 2018: https://kemenag.go.id/).

Kemenag juga mendukung program
Rabitha Ma’had Islmiyah-Nahdhatul Ulama
(RMI-NU) melalui gerakan nasional ayo
mondok, yang menegaskan bahwa pesantren
adalah lembaga yang selalu relevan dengan
setiap zaman, imun, berkemajuan, lembaga yang
bersih, sehat dan bertujuan mencetak generasi
umat manusia yang benar, pintar, dan menjadi
harapan bangsa dan negara (Attarmasi, 2016:
http://www.nu.or.id). Program ini merupakan
tawaran solusi bagi masyarakat Islam untuk
menyekolahkan anaknya di pesantren, yang
selama ini telah terbukti dan diakui mampu
menghasilkan alumni yang berkarakter Islam
Nusantara. Setidaknya, semakin banyak pelajar
Indonesia yang menjadi santri, akan semakin
mengurangi kenakalan remaja di jalanan yang
belakangan ini kian mengkhawatirkan. Berbagai
tingkat kenakalan terjadi mulai dari yang ringan
sampai pada kenakalan yang berkategori
kriminal, seperti narkoba, tindak kekerasan,
perilaku seks bebas, dan sebagainya. Di sisi lain,
pemerintah juga harus waspada terhadap
munculnya pesantren yang anti NKRI, yang
diduga didirikan oleh kelompok garis keras,
gejalanya  ditandai  dengan  penolakan
mengibarkan bendera merah putih, tidak
menyanyikan lagu Indonesia Raya, dan tidak
bersedia melakukan upacara bendera (Azra,
2017: http://www.muslimoderat.net), dan pada
gilirannya akan menanamkan doktrin kepada
santri-santri, melalui hidden kurikulum bahwa


http://www.nu.or.id/

negara ini adalah negara Islam dan karenanya
Pancasila tidak dapat diterima sebagai dasar
negara.
Kebangkitan pengajian kitab kuning di
Manado didorong oleh semangat siswa untuk
berprestasi dalam bidang pendidikan agama.
Khususnya dalam ajang pergelaran Musabagah
Qira’atil Kutub (MQK) yang diprakarsai oleh
Kementerian Agama. Awal keikut sertaan santri
dari Manado bahkan se-Sulawesi Utara untuk
pertama kalinya dalam ajang tersebut, hanya
dapat mengikuti beberapa jenis kitab kuning
yang dilombakan, karena keterbatasan santri
yang mampu membaca kitab kuning. Bahkan
utusan pertama tersebut terbilang menyisakan
kisah menggelikan, ketika peserta yang
mewakilinya ditanya oleh dewan hakim perihal
kenapa membaca satu kata dengan fathah, yang
jawabnya karena kata ustaz saya begitu. Padahal
seharusnya ia menjelaskan kedudukan dari kata
tersebut sehingga ia dibaca fathah. Namun
perlahan santri Pesantren Manado kemudian
dapat menunjukkan perkembangan dari tahun ke
tahun, di mana pada tahun 2017 mereka sudah
mulai meramaikan dengan mengutus santri
untuk berkompetisi di semua tingkatan lomba.
Adapun santri yang mengikut lomba
MQK pada tahun 2017 adalah; marhalah ula
kitab fighi: Sekli Barri Rabbani, dari pesantren
PKP, Imran Korompot dan Tarisa Suryani Awali
dari Darul Istigamah. Marhalah ula kitab matn
jurumiyah adalah: Mutmaiannah dan Friska
Vienna Mamonto dari Assalam, Arand Ibrahim
dari PKP, dan Muhamad Zuhri dari Darul
Istigamah. Marhalah ula kitab Nahwu Khulasah
Nurul Yagin adalah: Nurlatifah Masloman dana
Fildzah Iskandar dari Asssalam, Fardiansyah
Umar Abidjul dari PKP, Igbal Saleh dan Marsela
Tri Anjelika Lantang dari Darul Istigamah.
Marhalah Wustha kitab Fighi adalah: Adinda
Raya dan Nurul Syafa Simon dari Assalam,
Riski Mulyo dari PKP, Bayu al-Baji Hasan,
Anida Ghina Yenano dari Darul Istigamah.
Marhala Wustha Kitab Akhlag Ta’lim al-
Muta’allim Tariq at-ta’allum adalah: Latifah
Ahadiah dan Ellena Dela dari Assalam, Akbar
Podomi dari PKP, Arga Saputra Makalalang dan
Fadhiyah Muallim dari Darul Istigamah.
Marhalah Wustha kitab Tafsir al-Jalalain adalah:
Miranda Datukramat dari Assalam, Illham

Usman dan Mega Pasakay dari Darul Istigamah.
Marhalah Wustha Nahwu Nadzam al-Jurumiyah
(imrithi) adalah: Ar-Rizal Rumik dari PKP,
Fathul Muin dari Assalam, dan Ssyarif Tubagus
dari Darul Istigamah. Marhalah Ulya kitab
Tarikh  Ar-Rahig al-makhtum adalah: Sri
Mukfita Mabiang dari Assalam, Abdul Fajri
Kolopita dan Rani Seliyanti dari Darul
Istigamah. Marhalah Ulya kitab akhlag
Mukhtasar Thya ‘Ulumu al-Din oleh Darwanti
Rasyid dari Assalam.

Tampaknya arah kebijakan dan program
kerja Kementerian Agama sudah berjalan searah
dengan usaha mayoritas ulama dalam
memajukan pesantren. Poin ini penting untuk
digaris bawahi untuk menunjukkan kepada
masyarakat luas, bahwa pemerintah selama ini
tidak tidur, dan telah memberi perhatian yang
serius dalam urusan pengembangan pendidikan
keagamaan masyarakat. Sekarang giliran
masyarakat, yang perlu terus dihimbau untuk
meningkatkan animonya dalam menyekolahkan
anaknya di pesantren, sembari mendorong
tumbuhnya kepercayaan terhadap semua jenis
lembaga pendidikan, dengan perbaikan program
kerja dan peningkatan mutu pendidikan yang
sesungguhnya  bertujuan  utama  untuk
mewujudkan peserta didik yang bertakwa
kepada Tuhan SWT. dan berakhlak mulia, sesuai
dengan visi yang tertuang dalam standar
nasional pendidikan (Subair, 2016: 95).

Suasana Pembelajaran Kitab Kuning di
Pesantren PKP Manado

Pembelajaran kitab kuning di pesantren
PKP Manado dibimbing oleh seorang ustaz yang
bernama Syarif Azhar. la menimba ilmu di
Universitas Alazhar Mesir setelah tamat dari
Madrasah Aliyah Program Khusus (MAPK)
Martapura, selain mengikuti pendidikan formal
dalam jurusan dirasah islamiyah di Al-Azhar, ia
juga berguru kepada ulama DR. Aish Azhari
seorang ulama hadis yang hafidz Quran, ia
memperdalam ilmu tafsir dan menguatkan
hafalan tiga puluh juznya kepada Muhammad
Mustafa. Keberangkatannya ke Mesir pada
tahun 2003, merupakan dorongan sang ayah
yang juga pengasuh pertama pesantren PKP
yaitu KH. Rizali M Noor, saat ini berusia 67
tahun dan masih aktif sebagai ketua yayasan

Nilai-Nilai Kebangsaan dalam Pembelajaran Kitab Kuning di Pesantren PKP Manado — Muh. Subair | 69



pesantren PKP, dan karena faktor usia ia
menyerahkan kepemimpinan pondok pesantren
PKP kepada anaknya Syarif Azhar pada tahun
2016. Setelah meraih gelar sarjana dengan titel
Lc. Syarif Azhar kembali ke Manado pada tahun
2011. Sejak saat itulah ia mengabdi di pesantren
dengan bekal ilmu yang diperolehnya di Mesir
selama 8 tahun. Dengan demikian kapasitas
keilmuannya  sangat mumpuni untuk
mengampuh berbagai macam kitab kuning yang
saat ini digelutinya di pesantren PKP Manado.

Pembelajaran Kkitab kuning sebagai
kegiatan utama mengambil tempat di masjid
(Idham, 2018), di mana semua santri harus
mengikutinya, kecuali santri baru atau yang
duduk di kelas 1 baik di tingkat Tsanawiyah
maupun Aliyah. Jika kelas 2 dan 3 berdiam di
masjid mengikuti pengajian  kitab yang
dibawakan oleh ustaz Syarif Azhar. Maka santri
dari kelas 1, keluar dari masjid dan mengambil
tempat di kelas yang disiapkan, untuk mengikuti
pelajaran tahsinul Qur’an, yaitu belajar tajwid
dan tadarrus oleh pembina muda yang juga
alumni dari pesantren PKP sendiri. Santri kelas
1 juga nantinya dibekali dengan pelajaran nahu
dan saraf, sebelum bergabung di masjid untuk
mengikuti pengajian kitab bersama santri dari
kelas 2 dan 3.

Selepas salat magrib, doa dan salat
sunat, santri segera bergegas untuk mengambil
kitab dari rak-rak atau kusen jendela, karena
ternyata mereka tidak dibolehkan
meletakkannya di atas lantai yang sejajar dengan
kaki ketika berdiri, hal itu bisa terkesan tidak
menghormati  ilmu. Ada yang bertugas
mengangkat meja dan kursi tempat sang ustaz
duduk membawa pengajian. Santri yang lain
mengatur diri, membentuk barisan rapi di sisi
kiri dan kanan serta di hadapan kiai. Lalu
pengajian dibuka dengan salam dan membaca
alfatihah kepada pengarang kitab yang akan
dikaji. Momen awal juga terkadang ditandai
dengan evaluasi singkat akan suatu kejadian
yang perlu segera diselesaikan dengan cepat,
termasuk memberi hukuman kepada santri yang
tidak membawa alat tulis atau kitab. Hukuman
yang sangat ringan dengan hanya memisahkan
mereka agak ke belakang atau ke samping, dan
betapa mereka tampak merasa begitu malu dan
terlihat merasa bersalah dengan keadaan itu.

70 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

Suasana evaluasi singkat berlangsung
cepat dan hening, wajah-wajah santri tampak
deg-degan seolah menanti siapa gerangan yang
bakal kena hukuman, tak ada yang berani
mendongak, menatap ke wajah sang ustaz,
apalagi mau menantang. Jika tak ada evaluasi
singkat, materi pelajaran langsung dimulai,
dengan pembacaan teks kitab yang dilakukan
secara perlahan oleh ustaz, dengan menegaskan
harakat-harakat akhir dari setiap kata yang
dibacanya, meskipun tidak menjelaskan
kedudukan i rabnya dalam bentuk uraian, tetapi
intonasinya terasa sangat mewakili mengapa
kata-kata dalam kitab yang tak berbaris itu
dibaca dengan baris-baris tertentu. Tentu saja,
karena yang mengikuti pengajian tersebut adalah
mereka dari kelas dua dan tiga, yang sudah
dibekali dengan ilmu nahwu dan saraf, sehingga
tidak lagi dijelaskan kepada mereka secara detail
seperti pada pembelajaran nahwu dan saraf.
Untuk efektivitas waktu yang singkat, santri juga
tidak diminta membaca dan menerjemahkan.
Kiai Syarif Azhar sendiri yang
menerjemahkannya dan menjelaskannya secara
panjang lebar.

Keterlibatan santri dalam pembacaan
kitab, nanti terjadi malam maulid nabi yang
dilaksanakan setiap hari Ahad (malam Senin)
antara magrib dan isya, pembacaan kitab
barzanji dan selawat nabi (adh-dhiyaaullaami’)
yang didendangkan dengan diiringi rebana,
memantik semangat santri setelah libur akhir
pekan. Tampak juga menjadi ajang untuk
mengadu bakat, ada yang ahli menabuh drum,
dan dengan penuh semangat memamerkan
kemampuannya dalam berduet di hadapan kiai
yang memimpin langsung acara maulid, ada
yang mendapatkan kesempatan mengalunkan
selawat dengan suara merdu dan penuh
penghayatan. Kolaborasi tabuhan rebana dan
drum dengan alunan suara selawat mengajak
menekuri keharuman nama nabi Muhammad
saw. betapa indah ekspresi kecintaan santri
kepada sang rasul pilihan Allah.

Proses pembelajaran  kitab  yang
berlangsung antara magrib dan isya serasa begitu
singkat, dengan penyampaian Yyang kaya
perspektif dan mengalir dengan bahasa yang
lugas, sesekali diselingi bahasa Manado yang
akrab di telinga santri yang mayoritas berasal



dari kota Manado, meskipun ada juga yang
berasal dari Bolaang Mongondow, Ternate dan
Ambon tetapi jumlahnya tidak banyak.
Penjelasan suatu kata dari kalimat kitab yang
dibaca juga sangat akrab dengan keseharian
santri. Seperti dalam pemberian contoh kata
“sabar”, dengan menyinggung seorang santri
yang mungkin mempunyai keinginan untuk
cepat menikah, para santri kemudian tertawa
lepas dan ramai, mungkin menyadari fantasi
mereka akan keinginan terhadap perempuan
yang selama ini terpendam jauh, sebab selama di
asrama pondok pesantren, mereka tidak pernah
melihat gadis sebayanya, karena pesantren ini
khusus untuk putra saja, sehingga tidak ada
teman sebaya dari perempuan dalam kelas,
apalagi dalam masjid tempat pengajian kitab
dilaksanakan.

Kitab-kitab Kuning yang Dipelajari di PKP

Pesantren PKP diresmikan pada tanggal
16 Januari 1978 oleh Gubernur Propinsi
Sulawesi Utara. Peresmian itu juga ditandai
dengan dibukanya tahun ajaran baru 1978/1979,
untuk angkatan pertama jumlah santri sebanyak
22 orang. Mereka berasal dari daerah utusan
seluruh kabupaten yang ada di Sulawesi Utara.
Sejak itu pembelajaran kitab kuning juga sudah
mulai berjalan, Kiai H. Rizali M Noor sebagai
pengasuh saat itu fokus mengajarkan tahsinul
Qur’an kepada santri. Sementara pengajian kitab
kuning dibawakan oleh pegawai Departemen
Agama vyang kala itu aktif memberikan
pengajian di masjid atau di rumahnya, tanpa
mengharap imbalan gaji dari santri maupun
pemerintah, mereka adalah:

1. KH. Hasyim Arsyad, yang mengajarkan
kitab fathul garib, selama 7 thn (1978-
1985)

2. KH. Fauzi Nurani, mengajarkan kitab
mutammimah, dan kawakib, 1978 sampai
tahun 2000, ketika sudah mulai sakit-
sakitan.

3. KH. Abdurrahman Latukau, tafsir jalalain,
sejak 1978 sampai berdirinya pesantren
Assalam, dimana ia menjadi pengasuhnya,
tahun 1989.

4. Raden Mas Salihul Khalil, bulughul
maram, khat dan kaligrafi (1978-2000)

5. KH. Abdul Wahab Gafur, Qawaidul
Awwam, sejak 1978 sampai berdirinya
pesantren Alkhaerat pada tahun 1982.

6. KH. Rizali M Noor, Tahsin Quran dan
riyadus salihin, sampai tahun(1978-2016).

7. Ustaz Mazhar Kinontoa, alumni Alkhaerat
Palu, mengajar tafsir, 2010.

Berdasarkan keterangan di atas tahun
2000 pembelajaran kitab di Pesantren PKP
mengalami kekurangan ulama, seiring beberapa
ulama yang selama ini mengajar kitab kuning
ada yang meninggal dan ada yang beralih
kesibukan di pesantren lainnya, selain itu,
kesibukan Kiai Rizali yang kala itu harus
memenuhi  permintaan untuk terjun ke
masyarakat, tidak sekedar untuk memberikan
dakwah atau ceramah agama, tetapi yang lebih
penting adalah memberikan jaminan rasa aman
dan damai di antara masyarakat plural yang ada
di kota Manado, masa itu sedang bergejolak isu-
isu sosial masyarakat yang berpotensi
membenturkan kelompok beda agama, terutama
selepas terjadinya kasus Poso dan Ambon.
Sehingga kehadiran Kiai Rizali di ruang publik
menjadi penting untuk menenangkan situasi.
Membangun hubungan dengan tokoh agama
lain, dan melakukan banyak pertemuan untuk
meneguhkan hubungan silaturrahmi. Meskipun
begitu, pembelajaran kitab kuning selama masa
berdirinya pesantren PKP Manado, tidak pernah
berhenti dan terus bergulir dengan perencanaan
yang disesuaikan dengan kondisi pesantren dan
kebutuhan santri.

Idealnya kitab-kitab yang dipelajari di
pesantren adalah kitab-kitab yang telah
digariskan oleh Kementerian Agama, sebagai
standar yang diberlakukan dan harusnya diikuti
oleh semua pesantren di Indonesia. Standardisasi
kitab kuning yang di pelajari di pondok
pesantren  bertujuan  untuk  mengontrol
pemahaman keislaman, agar tetap pada jalur
moderat dan mendukung kesatuan Republik
Indonesia. Adapun kitab-kitab kuning yang
dipelajari di Pesantren PKP Manado periode
2017-2018 adalah sebagai berikut:

Nilai-Nilai Kebangsaan dalam Pembelajaran Kitab Kuning di Pesantren PKP Manado — Muh. Subair | 71



daal 2l L)) Calls o) el Baie daghic
T % aledY) o3 Lgmas  (Sall SI 5 5 5l
Ldlall 7l (e BAldhue (g ) ol gall Bage
S e (s sle e )| sl Saadl)
Aoall ALyl dlad) adls sl S
WY) LS Lgman | 4nall glg 4l jie 5 dll des
Jmeadl 55 dgma e (pall agle el dass
TR R PR

sall Gpla¥) B sl )Y G e
il o5 s Cpall iyl G (o pleDU A5 530
Auda 48 jle ACa 8 676 A

Calls Amdlall Zaludl o plaall 4y puatl) ALY o
p yara Jana gl JlSH ZaDall 5 Jualall G
Tebuireng Jombang ,sle

em}!\ u\.&s).\ A_'q:ﬁu ’(‘;SII\AS\ ?.\h:\ :;\AA):% .
Penerjemah Noor Aufa Shiddig, s
Penerbit Alhidayah Surabaya.

Sana odl) Aadlal) el o) Cu 8l i - 55 e
b 530 Ll g aladl )l (5 50l ald

llmu Nahwu, Terjemahan 4y (e daa i o
Moch Anwar, Penerbit Sinar Baru Algensindo
Bandung.

Ada juga kitab-kitab lain yang dipelajari
pada kelas tertentu saja, seperti kitab
safinatunnajah, dan akhlag lil banin, yang
dipelajari untuk kelas 7 Tsanawiyah. Selain itu,
terbuka juga bagi santri untuk mendalami kitab-
kitab tertentu dalam bimbingan khusus kepada
kiai Syarif Azhar. Khususnya untuk santri yang
akan mengikuti lomba MQK dengan kitab-kitab
yang telah ditentukan untuk diperlombakan. Jadi
santri yang dianggap mempunyai kemampuan
lebih Dbaik, diberi waktu tambahan untuk
mendalami kitab tersebut, sebagaimana waktu
yang digunakan oleh santri lainnya untuk
pembelajaran ekstra kurikuler.

Problem  kekinian dalam  proses
pembelajaran kitab kuning di pesantren PKP
Manado adalah, jadwal belajar sekolah di
Madrasah Tsanawiyah dan Aliyah yang begitu
padat. Sehingga literasi kitab kuning secara
mandiri tidak dapat dijadikan sebagai target
kemampuan yang harus dikuasai oleh semua
santri. Pengasuh hanya bisa menggali
kemampuan santri yang mempunyai minat lebih
kepada kitab kuning, untuk dibina dan
dipersiapkan secara khusus dalam suatu
bimbingan ekstra kurikuler, jadi jika pada waktu
setelah isya dan makan malam, ada santri yang

72 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

ikut ekstrakurikuler bela diri pencak silat
misalnya, maka ada juga yang memilih untuk
memperdalam pelajaran kitab kuning, yang
dibimbing oleh kiai Syarif Azhar, khususnya
kitab kuning yang masuk dalam materi lomba
pada musabagah qira’atil  kutub (MQK).
Langkah teknis diambil juga sekaligus untuk
mengatasi  kekurangan kiai yang mampu
mengajarkan kitab kuning di pesantren PKP.

Persoalan waktu belajar yang singkat
merupakan problem utama di samping
kekurangan kiai, sebab meskipun kiai Syarif
Azhar mampu meluangkan waktu 100% untuk
memberikan pengajian kitab kepada santri,
tetapi karena keadaan jadwal kegiatan santri
yang begitu padat, maka kesempatan untuk
memperoleh  materi  sepenuhnya  untuk
menguasai literasi  Kitab kuning menjadi
terhambat. Waktu reguler setiap hari yang
digunakan di kelas, sebagai proses pembelajaran
formal tingkat Tsanawiyah dan Aliyah yang
wajib diikuti santri, nyaris menyita semua
perhatian dan tenaga santri untuk menggelutinya
dengan sungguh-sungguh, jam 07.00 mereka
sudah harus masuk kelas, setelah melakukan
salat subuh berjamaah yang dilanjutkan dengan
kegiatan menghafal Alquran yang juga
ditargetkan dan diwajibkan bagi semua santri.
Kegiatan kelas hanya diselingi 2 kali jam
istirahat khususnya untuk salat duhur dan makan
siang, sampai menjelang asar, setelah salat asar
umunya santri diberi kebebasan untuk olah raga
dan ada juga yang bertugas menjaga kebersihan
pondok, dan khusus pada hari Senin setelah salat
asar seluruh santri dijadwalkan untuk mengikuti
pengajian tafsir, di luar jadwal pengajian reguler
antara magrib dan isya.

Santri sebagai manusia dengan berbagai
karakter dan latar belakang dalam posisinya
sebagai pelajar, masing-masing memiliki
motivasi untuk memilih tinggal dan belajar di
pondok, khususnya dalam hal pembelajaran
kitab kuning di PKP Manado, mayoritas santri
memiliki perhatian serius dan ingin sungguh-
sungguh mempunyai keterampilan membaca
kitab kuning, mereka tidak sungkan untuk
bercita-cita untuk menguasai ilmu agama
khususnya melalui kitab kuning, yang mereka
pahami sebagai karya ulama hebat pada
zamannya, dan karenanya santri merasa



terdorong untuk menjadi ulama yang sekaliber
dengan ulama yang mereka pelajari kitab-
kitabnya. Hal ini menunjukkan bahwa santri di
Pondok Pesantren PKP tidak hanya sekedar
mendalami kitab melalui penjelasan ustaz, tetapi
juga mereka berusaha mengenal pengarang dari
kitab tersebut. Bahkan beberapa santri mulai
mencoba membuka kitab lain selain yang
dipelajarinya secara rutin, dan ada yang
menyebutkan ~ rasa  penasarannya  untuk
mengetahui kitab Ihya Ulumuddin karya Imam
Gazali, Almuwattha’ Imam Malik, Durratun
Nasihin, Siratu Nurul Yagin dan Alkabair,
Fathul Mu’in, Tafsir Jalalain, dan Fathul Bari.
Ada juga beberapa santri yang memiliki
ketertarikan di bidang lain dan merasa kesulitan
untuk mendalami kitab kuning. Keadaan ini
seolah diakomodir oleh pembina pondok, untuk
memberikan layanan pendidikan ekstrakurikuler
yang dibutuhkan oleh santri, seperti latihan bela
diri pencak silat, yang menunjukkan bahwa
santri PKP tidak semuanya difokuskan untuk
harus bisa mendalami kitab kuning saja.

Nilai Kebangsaan dalam Pembelajaran Kitab
Kuning

Salah satu substansi teks-teks naskah
Nusantara yang merupakan kitab karangan para
ulama adalah ‘persatuan Nusantara’, dengan inti
pesan, kalau ingin “baldatun tayyibatun wa
rabbun  gafur” maka segenap kekuatan
komunitas bangsa harus bersatu. Naskah sejarah
Banten menuliskan pesan persatuan Banten,
Mataram dan Makassar, sebagaimana dilisankan
olen ulama Mekkah kepada utusan Sultan
Banten abad 17. Kemudian babad tanah Jawi
dari Paku Alaman dan Babad Mangkubumi dari
awal abad 19 vyang berbicara tentang
kebangsaan, juga menyebut aktor ulama Kiai
Wiradigda, Kiai Bahman, dan Kiai Ahmad Saleh
dari Surakarta, yang menyerukan persatuan
Surakarta dan Yogyakarta untuk menghadapi
basis kolonialisme Belanda di Semarang.

Simbol kekuatan Jawa untuk melawan
VOC terdapat pada kesultanan tersebut dengan
negeri-negeri  pesisir utara Jawa: mereka
berembuk untuk merangkul negeri Yogyakarta
serta mengosongkannya dari penjajah. Mereka
berencana menyingkirkan Belanda. Membela
dan mempertahankan negeri-negeri pesisir dan

Yogyakarta untuk bersatu. Kata-kata dalam teks
ini menunjukkan sangat khasnya ideologi
kebangsaan kaum santri, mereka berbicara
tentang persatuan yang dirangkai dengan
pengusiran kolonialisme asing. Ini merupakan
salah satu karakter substansi dan pesan-pesan
teks pesantren ketika berbicara dalam konteks
Nusantara (Baso, 2012: 269-270).

Sekali  lagi  teks-teks  tersebut,
menunjukkan kelihaian para ulama dalam
mengolah kata yang berkelas, yang dipastikan
lahir dari sebuah pencapaian tingkat literasi yang
tinggi, karena tanpa pengalaman luas dalam
mengarungi kata dan kebiasaan menekuri
kalimat-kalimat, maka pencapaian kalimat yang
disusun tidak dapat sampai pada suatu
pemahaman akan pentingnya persatuan sebagai
strategi dan solusi untuk keluar dari penjajahan.
Prinsip keagamaan yang mendasari pemikiran
kebangsaan juga menjadi penting digaris
bawahi, bahwa sumber pemikiran para ulama
senantiasa sejalan dengan kitab-kitab kuning
muktabar, dalam bingkai pemahaman azwaja
(Baso, 2012: 270). Karena itu, nilai-nilai
kebangsaan dalam pembahasan ini diamati dari
pemahaman kiai yang menyampaikan pengajian
kitab kuning, dan penerimaan santri yang terjadi
selama masa penelitian di lakukan, vyaitu
penjelasan dari ustaz tentang kitab yang sedang
dibahas yang bersesuaian dengan prinsip
ideologi bangsa Indonesia, khususnya terkait
nilai-nilai yang tertuang dalam Pancasila sebagai
dasar negara.

Prinsip pemahaman  kiai  pondok
pesantren PKP Manado didasari paham
ahlussunnah waljamaah, yang besifat tasamuh,
tawasut dan tawazun. Sebagaimana
dikemukakan oleh kiai Rizali pengasuh pertama
pondok PKP Manado yang menegaskan posisi
pesantren tersebut, sebagai salah satu simbol
kerukunan umat beragama di Sulawesi Utara.
Bahwa pesantren PKP bukan hanya milik umat
Islam Manado, tetapi telah menjadi milik semua
orang Sulawesi Utara, proses pembangunannya
yang sejak awal melibatkan semua daerah untuk
menyukseskan pelaksanaan musabaqgah tilawatil
qur’an (MTQ) 1977, dengan kesepakatan

membangun monumen MTQ yang
mempergunakan sumbangan dari semua daerah
yang kala dikumpulkan untuk proses

Nilai-Nilai Kebangsaan dalam Pembelajaran Kitab Kuning di Pesantren PKP Manado — Muh. Subair | 73



pelaksanaannya. Akan tetapi karena gubernur
Sulawesi Utara (Sulut) juga sudah menyediakan
dana untuk MTQ tersebut, maka dana yang
terkumpul dari seluruh daerah yang tentunya
dipungut dari masyarakat Sulawesi Utara, baik
itu muslim maupun non muslim, kemudian
disepakati untuk digunakan membangun
pesantren Pondok Karya Pembangunan (PKP)
Manado di tengah-tengah komunitas atau di
antara rumah-rumah masyarakat mayoritas
Kristen, bahkan posisinya hanya 200 meter dari
Gereja GPdI Filadeilfia Kombos.

Prinsip pemahaman agama Kiai
pengasuh pesantren PKP yang bersifat tawasut
dan posisinya sebagai simbol kerukunan umat
beragama, membangun konsekuensi bagi semua
anggota masyarakat Sulut untuk bersama-sama
menjaganya (Muslim, 2016). Khususnya bagi
pengasuh  pondok, dengan  melakukan
pembinaan kepada santri lewat pendalaman
pendidikan agama yang dibarengi dengan
wawasan kebangsaan, sebagai masyarakat yang
cinta akan kesatuan Negara Republik Indonesia.
Hal ini jelas telah dilaksanakan oleh pesantren
PKP sejak awal, dengan pembinaan santri
melalui  program pembelajaran  Madrasah
Tsanawiyah dan Madrasah Aliyah, yang mana di
antara  kurikulumnya adalah  pendidikan
kewarga-negaraan. Pencerahan kebangsaan
dalam materi kurikulum yang memang khusus
untuk membahas masalah kebangsaan tersebut,
sudah lumrah dan hampir dilakukan oleh semua
pesantren modern.

Mengejutkan, jika kemudian masalah
kebangsaan tersebut, juga ternyata dibincang
dalam pengajian kitab kuning yang sebenarnya
materinya berkisar mengenai fikih, Alquran dan
hadis. Sebagaimana yang disampaikan oleh
ustaz Syarih Azhar kitab fathul bari, ketika ia
menjelaskan salah satu kata yang ternyata sudah
diserap dalam bahasa Indonesia, sehingga ia
menambahkan penjelasan  bahwa bahasa
Indonesia banyak menyerap kata dari bahasa
Arab, tetapi ada juga dari bahasa Inggris dan
beberapa dari bahasa Belanda, meskipun dulu
kita dijajah oleh mereka, tapi tidak terlalu
banyak bahasanya yang diserap. Seketika
penjelasan singkat ini, merefleksikan kembali
ingatan santri akan penjajahan Belanda pada
masa lalu di bumi Nusantara. Meskipun singkat,

74 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

tetapi pemaknaan yang diterima oleh santri
merambah ~ dalam  momen  perjuangan
kemerdekaan, bahwa sebagai bangsa yang
bersatu, Indonesia telah benar-benar mengusir
penjajah, dan Indonesia benar-benar telah bebas
memilih bahasa yang satu yaitu Bahasa
Indonesia, dengan kebebasan untuk menyerap
bahasa dari apa yang diperlukan.

Demikian juga dalam pengajian kitab
gawaidul awwam, merupakan tauhid, yang
ketika membahas sifat nabi tabligh, salah satu
ayat penjelasannya menganjurkan Kkegiatan
tabligh atau dakwah tersebut agar dilaksanakan
dengan penuh hikmah, apalagi kita sebagai santri
yang berada dalam lingkungan masyarakat
Kristen, harus selalu menampilkan wajah yang
ramah, bukan dengan sikap congkak yang
menganggap remeh orang lain dan tidak
memberikan rasa hormat. Sehingga dengan
hikmah yang kita sebarkan, dengan keramahan
yang kita tunjukkan barangkali saja, saudara kita
yang tadinya tidak peduli, menjadi ada perhatian
dan mau belajar agama Kkita, dan dengannya
mungkin saja ia akan mendapatkan petunjuk.

KH. Abd. Wahab Gafur ketua Majelis

Ulama Indonesia yang juga pernah aktif
mengajar kitab kuning di pesantren PKP
Manado, menerangkan bahwa  dalam

pembelajaran kitab kuning, rujukannya selalu
kepada Alquran dan Hadits, maka santri akan
menjumpai kata-kata seperti kafirun, vyaitu
orang-orang yang berbeda keyakinan. Sehingga
persoalan ini memang menggiring santri untuk
mengakui adanya perbedaan agama sebagai
suatu keniscayaan, bahkan juga meyakinkan
mereka bahwa ada golongan orang-orang yang
tersesat dalam pandangan Islam. Akan tetapi,
jika ada santri yang pengajiannya tidak tamat
dan hanya berhenti di situ, maka anjuran untuk
menghargai perbedaan bisa terabaikan, dan
inilah yang terkadang menimbulkan sikap
radikal. Padahal akan ada penjelasan dalam ayat
lain tentang larangan bagi kaum muslimin untuk
menghina orang-orang yang berbeda keyakinan.
Dengan demikian, pembelajaran kitab yang
disampaikan dalam pesantren PKP, ternyata
sangat terkait dengan makna wawasan
kebangsaan, yang dapat bermanfaat untuk
mengembangkan persatuan Indonesia sehingga
asas bhinneka tunggal ika dipertahankan.



PENUTUP

Masyarakat muslim Manado yang
tergolong sebagai kelompok minoritas di daerah
tersebut, ternyata telah lama mengenal adanya
pembelajaran kitab yang awalnya dipicu dengan
kehadiran kiai Mojo di Tondano (1830) dan
Imam Bonjol di Pineleng, kemudian mulai
berkembang ketika tahun 1888 oleh KH.Arsyad
Thawil Albanteni mengajar kitab kuning di
rumah-rumah dan di masjid Komo Luar yang
kini disebut Masjid Arsyad Thawil, hingga
wafatnya di tahun 1935 dalam usia 98 tahun.

Pada Tahun 1918 Syekh Abdussamad
Bachdar sudah membuka desa Tumbak dan
melakukan pembelajaran kitab di sana, sampai
1975 ketika sudah sepuh beliau masih aktif
memberikan pengajian kitab. Tahun 1960-1970
telah terdeteksi adanya pembelajaran kitab
kuning yang diadakan oleh komunitas Arab di
Kampung Arab Manado, dibawakan oleh ulama
Syekh Abdurrahman Mulahele dan Ahmad
Mulahele keduanya adalah ulama yang belajar
dari Masjidil Haram Mekkah.

Pada masa yang sama di masjid
Mahakam Manado pengajian kitab juga
dibawakan oleh KH. Idris Lamande juga belajar
bertahun-tahun di  Mekkah, KH.Abraham
dengan Kitab Tafsir di rumah dan masjid Nurul
Huda Kampung Ternate Baru, pengajian kitab
(Mazahibul Arba’) juga dibawakan oleh KH.
Abdurrahman Latukau di Masjid Nurul Huda
Kampung Ternate Baru, dan pengajian serupa
merebak di kota Manado seperti: KH. Nur Hasan
Nasir asal Donggala Habib murid Idrus bin
Salim Aljufri pesantren Alkhaerat Palu Sulawesi
Tengah (1930-1969). Ketua Pengadilan Agama
Sulawesi Utara mengadakan pengajian kitab di
rumahnya Kampung Kodok, KH. Hasyim
Arsyad (sejak tahun 1960-an) juga dari
Alkhaerat Palu membuka pengajian di
Mushallah yang ada di Kampung Islam
Tuminting, yang kemudian dibantu oleh KH.
Fauzi Nurani (1970-2013).

Pelembagaan pengajian kitab kuning
dimulai saat berdirinya lembaga pesantren
Pondok Karya Pembangunan di Manado 1978,
kehadirannya menarik beberapa ulama yang
masih aktif memberi pengajian kitab di masjid
atau di rumahnya, untuk masuk mengajar di

pesantren, merak adalah KH. Hasyim Arsyad,
KH. Fauzi Nurani dan KH. Abdurrahman
Latukau. Adapun kitab-kitab yang diajarkan
adalah: KH. Hasyim Arsyad, yang mengajarkan
kitab fathul garib, selama 7 thn (1978-1985).
KH. Fauzi Nurani, mengajarkan kitab
mutammimah, dan kawakib, 1978 sampai tahun
2000, ketika sudah mulai sakit-sakitan. KH.
Abdurrahman Latukau, tafsir jalalain, sejak 1978
sampai berdirinya pesantren Assalam, dimana ia
menjadi pengasuhnya, tahun 1989. Raden Mas
Salihul Khalil, bulughul maram, khat dan
kaligrafi (1978-2000). KH. Abdul Wahab Gafur,
Qawaidul Awwam, sejak 1978 sampai berdirinya
pesantren Alkhaerat pada tahun 1982. KH.
Rizali M Noor, Tahsin Quran dan riyadus
salihin, sampai tahun(1978-2016).

Dari keenam ulama tersebut,
KH.Hasyim Arsyad dan KH.Fauzi Nurani telah
meninggal dunia, sedangkan KH. Abdurrahman
Latukau saat ini (2017) lebih aktif di masyarakat
dengan memberikan pengajian kitab di masjid
raya, dan KH.Abdul Wahab Gafur bergabung di
pesantren Alkhaerat dan juga aktif di MUI.
Sehingga yang tersisa di pesantren PKP hanya
KH. Rizali yang karena faktor kesehatan
kemudian menyerahkan pimpinan pondok
kepada anaknya yang bernama Syarif Azhar,
dialah seorang diri yang sejak tahun 2017
memberikan pengajian kitab kuning kepada
sekitar 200 orang santri PKP hingga Kini.

Meskipun kegiatan pengajian kitab
dapat berjalan dengan menyiasati jadwal yang
padat untuk seorang ustaz. Hal ini perlu
mendapat perhatian untuk ditindak lanjuti dan
dicarikan solusinya oleh negara, sebab pengajian
kitab kuning di pesantren ini ternyata aktif
menanamkan nilai kebangsaan dan cinta negara
kesatuan Republik Indonesia, sebagaimana
tergambar dalam proses pembelajaran kitab yang
dilaksanakan, yang disertai dengan serapan
nilai-nilai kebangsaan khususnya dalam hal
persatuan dalam keberagaman dan upaya untuk
membangun harmoni kerukunan antara umat
beragama di Manado.

Nilai-Nilai Kebangsaan dalam Pembelajaran Kitab Kuning di Pesantren PKP Manado — Muh. Subair | 75



UCAPAN TERIMA KASIH

Acrtikel ini adalah sebuah hasil penelitian
yang dibiayai oleh kantor Balai Litbang Agama
Makassar, dalam rangka menjaring informasi
tentang kondisi pembelajaran kitab kuning di
Kawasan Timur Indonesia, sebagai bahan
kebijakan dalam pengembangannya. Untuk itu,
kami ucapkan terima kasih kepada Kepala Balai,
yang telah mempercayakan kami untuk
melaksanakan penelitian tersebut, dan terima
kasih pula kepada informan kunci kami, yaitu
ustaz Syarif Azhar dan KH. Rizali Noor yang
telah memberikan kemudahan akses selama
pengambilan data di lapangan.

DAFTAR PUSTAKA

Attarmasi, KH. Lukman HD. Matangkan
Program Kerja, Gerakan Ayo Mondok
Gelar Pertemuan Nasional.
http://www.nu.or.id/post/read/67074/mat
angkan-program-kerja-gerakan-ayo-
mondok-gelar-pertemuan-nasional

Azra, Azymardi, 1998. Jaringan Ulama Timur
Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad
XVII dan XVIII. Bandung: Mizan.

, 2017. Ada 200 Pesantren

Wahabi Menolak Kibarkan Bendera

Merah Putih.

http://www.muslimoderat.net/2017/12/az

yumardi-azra-ada-200-pesantren-
wahabi.html

, 1999. Pendidikan Islam
Tradisi dan Modernisasi Milenium Baru.
Jakarta: Logos.

Babcock, Tim G., 1989. Kampung Jawa
Tondano Religion and Cultural Identity.
Indonesia: Gajah Mada University Press.

Baso, Ahmad, 2012. Pesantren Studies. Buku
Kedua: Kosmopilitanisme Peradaban
Kaum Santri di Masa Kolonial. Jakarta:
Pustaka Afid.

2012. Akar Pendidikan
Kewarganegaraan di Pesantren. Jurnal
IIP Vol. XVII No. 2 (161-186).

Fatiyah, 2017. Pemahaman Santri Mahasiswa
terhadap Nilai-nilai Pancasila. Jurnal
Adabiyah Vol. 17, No. 1 (44-53).

Handayani, Trikinasih Dkk., 2015.
Pembudayaan Nilai Kebangsaan Siswa

76 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 25 Nomor 1 Juni 2019

pada Pendidikan Lingkungan Hidup
Sekolah Dasar Adiwiyata Mandiri. Jurnal
Pembangunan Pendidikan: Fondasi dan
Aplikasi Vol 3, No. 1 (95-105).

Hasbullah, Moeflich, 2014. Islam dan
Transformasi Masyarakat, Kajian
Sosiologi-Sejarah  Indonesia.  Jakarta:

Prenada Media Group.

Idham. 2018. Pengajian Kitab Kuning di Pondok
Pesantren Salafiyah Ittaqullah Kebun
Cengkeh Kota Ambon. Jurnal Al-Qalam
Vol. 24 No. 2 Desember 2018.

Muslim, Abu. 2016. Kitorang Samua Basudara:
Bijak Bestari di Bilik Harmoni. Harmoni
Jurnal Mulikultural dan Multireligius
Vol. 15 No. 2 Tahun 2016.

Rusli, Munawwar, 2017. Relasi Pesantren dan
Masyarakat Multikultural dalam
Memelihara Perdamaian Agama di
Manado. Tesis. Yogyakarta: Program
Pascasarjana Fakultas llmu agama Islam
Universitas Islam Indonesia.

Sitompul, Einar M. 1996. Nahdhatul Ulama dan
Pancasila: Sejarah dan Peranan NU
dalam Perjuangan Umat Islam di
Indonesia sebagai Satu-satunya Asas.
Jakarta: Pustaka Sinar Harapan.

Suaib, Pranowo, 2017. Peran Orang Arab dalam
Pendidikan Keagamaan di Manado
Sulawesi Utara. Makassar: Laporan Hasil
Penelitian Kantor Balai Litbang Agama
Makassar.

Subair, Muh., 2016. Dominasi ‘Ritual’ pada
Pemanfaatan Buku Pelajaran Agama
Islam di SD 01 Lalebbata dan SD Murante
Kota Palopo Sulsel. Jurnal Al-Qalam Vol
22, No. 1. Makassar: Balai Litbang
Agama Makassar.

2018.AGH. Huzaifah dalam Pusaran
Tradisi Santri di Qismul Huffaz Pesantren
Biru Bone. Pusaka Hazanah Keagamaan
Vol. 6. No. 2 (129-154).

Zayadi, Ahmad, 2018. Perdana, Pendidikan
Diniyah Formal Gelar Ujian Akhir
Berstandar Nasional.
https://kemenag.go.id/berita/read/507119

Zuhri, KH. Syaifuddin, 2012. Guruku Orang-
Orang dari Pesantren. Yogyakarta: PT.
LKiS Printing Cemerlang.



http://www.nu.or.id/post/read/67074/matangkan-program-kerja-gerakan-ayo-mondok-gelar-pertemuan-nasional
http://www.nu.or.id/post/read/67074/matangkan-program-kerja-gerakan-ayo-mondok-gelar-pertemuan-nasional
http://www.nu.or.id/post/read/67074/matangkan-program-kerja-gerakan-ayo-mondok-gelar-pertemuan-nasional
http://www.muslimoderat.net/2017/12/azyumardi-azra-ada-200-pesantren-wahabi.html
http://www.muslimoderat.net/2017/12/azyumardi-azra-ada-200-pesantren-wahabi.html
http://www.muslimoderat.net/2017/12/azyumardi-azra-ada-200-pesantren-wahabi.html
https://kemenag.go.id/berita/read/507119

