Abd. Kadir Ahmad

PARTISIPASI ULAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN
PANDANGANNYA TENTANG PENYELENGGARAAN
MADRASAH DI INDONESIA DEWASA INI
Oleh: Abd. Kadir Ahmad

Abstrak

Penelitian ini bersifat deskriptifkualitatif. Data diperoleh dengan menggunakan tnetode
wawancara dengan beberapa orang ulama di berbagai lokas, dan observasi.
Penelitian yang berlokass di Makassar, Palu, Kendari, Manado, Gorontalo  ini
bertujuan  untuk mengetahui fungs dan peran ulama dalam berbagai bidang
pendidikan  agama, serta ide, gagasan, dan pikiran ulama terhadap
penyelenggaraan pendidikan dengan sistem madrasah.

Hasil penelitian  menunjukkan, bahwa rata-rata ulama memandang lembaga
pendidikan Islam kini mengalami degrads di mata umat. Model pendidikan
dalam bentuk madrasah yang pada awalnya dianggap ideal karena merupakan
alternatif dari adanya dikotomi tajam antara pendidkan agama  (pesantren)
dan  pendidikan umum  ternyata  mengecewakan. Madrasah  lelah  melahirkan
luaran-luaran  selengah jadi dan tidak jelas  orientasinya. Lembaga pendidikan
pesantren yang sudah terlanjur mengikuti pola madrasah tersebut ikut menerima
dampaknya. Lembaga yang pernah berjasa sebagai wadah bersemainya calon
dan kader ulama sekarang mulai terasa  kemandulannya.

Untuk membangun manusia yang ideal, menurut para ulama, perlu dibangun

pendidikan  berbasis akhlak. Pembangunan pendidikan  berbasis akhlak ini pada
gilirannya menuntut  adanya  pengembangan tradis  yang baik di  dalam
masyarakat. Wujud tradiss yang baik berdasarkan moralitas agama tersebut
dapat dilihal pada pengembangan budaya yang sanlun, damai untuk semua
kalangan. Selain kemampuan membangun dimensi kecerdasan (fathonah)
dimens  terpenting lainnya  adalah  dimensi  pentradisian melalui kemampuan
memberikan contoh  yang baik dari kalangan  pemegang otoritas  yang
berpengaruh, lerutama  pemerinlah dan  kalangan  pendidik.

I. PENDAHULUAN

Dalam Islam, ulama diyakini sebagai pewaris para Nabi (waratsah
al-Anbiya), bertugas meneruskan fungsi Nabi sebagai da'i menyeru manusia
kepada (menyembah) Allah (QS. 33 : 46). Dua warisan utama yang harus
diemban oleh ulama adalah (melestarikan agjaran) Alquran dan Hadits. Ulama,
dengan demikian, merupakan suatu kelas ahli yang bertugas menafsirkan
Alquran, menjadi jiwa dan hati ortodoksi Islam, seorang ahli hukum yang
sekaligus juga seorang guru yang telah menggariskan bentuk dan banyak
menentukan is Islam (Geertz 1981).

PARTISIPASI ULAMA  DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA
TENTANG  PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA  DEWASA  INI 1



Abd. Kadir Ahmad

Oleh karena ilmu dan otoritas yang dimilikinya, maka ulama
menempati posisi sebagai €elit sosial dalam sistem masyarakat |slam (Lapidus,
1989). Sebagai €lit sosial, ulama memiliki fungsi yang luas tidak terbatas
pada wilayah keagamaan saja, tetapi juga pada bidang-bidang lainnya
(Dhofier, 1994). Ulama, dengan demikian, bukan sga sebagai kelompok
ahli hukum Islam yang secara tradisional berfungsi sebagai muballig, guru,
tetapi juga tempat bertanya umat Islam dalam menghadapi berbagai masalah
(Hirokoshi, 1987).

Peran sentral ulama seperti itu membutuhkan pengkajian khususnya
fungsi dan gagasan mereka dalam pengembangan pendidikan Islam dan
khazanah keagamaan yang mereka hasilkan. Ulama di sini dilihat sebagai
ahli agama Islam yang menjadi rujukan masyarakat dalam berbagai persoalan
keagaman atau seseorang Yyang oleh masyarakat disebut ulama dengan
sebutan yang berbeda-beda, misalnya gurutta di Sulawesi Selatan atau kyai
di tempat lain. Fungsi ulama dimaksudkan sebagai status mereka dalam
lembaga-lembaga pendidikan Islam. Sedangkan peran ulama adalah aktivitas
yang dilakukan ulama sebagai akibat dari fungsi tersebut. Pendidikan Islam
diartikan sebagai jenis pendidikan yang pendirian dan penyelenggaraannya
didorong oleh hasrat dan semangat cita-cita untuk mengejawantahkan nilai-
nilai Islam, baik yang tercermin dalam nama Ilembaganya maupun dalam
kegiatan-kegiatan yang diselenggarakan.

Secara kelembagaan pendidikan Islam disini adalah pesantren atau
madrasah, atau perguruan tinggi bercirikan Islam (Zarkowi Soejoeti, 1986).
Khasanah keagamaan adalah karya tulis yang dihasilkan oleh ulama baik
berupa buku, diktat, makalah, naskah ceramah/khotbah, artikel di majalah/
surat kabar/penerbitan lain; tercetak atau tidak.

Fokus penelitian ini diarahkan pada (1) patisipasi ulamadalam bidang
pendidikan Islam, dan (2) bagaimana gagasan ulama tentang penyelenggaraan
pendidikan Islam, khususnya sistem madrasah.

Penelitian ini bertujuan mengungkap (1) fungsi dan peran ulama
dalam berbagai bidang pendidikan agama, (2) ide, gagasan, pikiran, ulama
tentang penyelenggaraan pendidikan dengan sistem madrasah.

Signifikansi ilmiah dari penelitian ini dapat memperkaya pemahaman
tentang fungsi dan peran ulama dalam bidang pendidikan Islam. Signifikansi
praktis berkaitan dengan kebutuhan memahami kembali fungsi dan peran
ulama dan kebutuhan untuk melakukan penataan ulang berbagai kebijakan
dalam sistem pendidikan agama di Indonesia.

Penelitian ini dilakukan di lima provinsi di Sulawesi yaitu Sulawesi
Selatan, Sulawesi Tengah, Sulawesi Tenggara. dan Sulawesi Utara dan

2 Jurnal " Al-Qalam" No.XVII Tahun XII Edisi Januan-Juni 2006



Abd. Kadir Ahmad

Gorontalo. Sasaran utama adalah ulama yang ada di ibukota provinsi yaitu
Makassar, Palu, Kendari, Manado, Gorontalo. Cara pemilihan ulama
dilakukan secara purposive berdasarkan kriteria keulamaan seperti disebutkan
di atas, dan setelah mendapatkan masukan dari key informant, yakni Kepala
Kanwil Agama atau Magjelis Ulama Indonesia (MUI) setempat. Dengan
teknik tersebut terjaring 14 orang ulama sebagai subyek penelitian ini.

Tabel 1 : Daftar Ulama Kasus

NO NAMA ULAMA PROVINSI/ DAERAH
1 K.H.Muhammad Nur Sulawesi Selatan / Makassar
2 Prof.Dr.K.H.Sahabuddin Sulawesi Selatan/M akassar
3 Drs.K.H.Jamaluddin Amicn Sulawesi Selatan/M akassar
4 Drs.K.H.Harisah HS Sulawesi Selatan/M akassar
5 Drs. K.H.Busthamin Syarif . Sulawesi Selatan/Gowa

6 Drs. KH.M.Arief Siraj Lc, Sulawesi Tengah/Palu

7 S.Saggaf Al-Jufri, MA Sulawesi Tengah/Palu

8 Drs.K.H.Ahmad Yamani Sulawesi Tengah/Palu

9 Drs.K.H.Khalilullah Ahmas, Lc Sulawesi Utara/Manado

10 Drs.H.Rizali Muhammad Noor Sulawesi Utara/Manado

11 Drs. Zainul Romiz Koesry, M.Ag Gorontalo/Gorontalo

12 Drs. Kaso' Sulawesi Tcnggara/Kendari
13 Drs.H.Ryha Madi Sulawesi Tenggara/Buton
14 Drs.La Ode Muh.Anshari Idris Sulawesi Tenggara/Buton

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam (indepth
interviewing) yang masing-masing dilakukan oleh 14 orang peneliti. Teknik
ini memungkinkan eksplorasi secara mendalam mengenai fungsi ulama.
Untuk memudahkan jalannya wawancara terlebih dahulu disiapkan
instrument berupa pedoman wawancara.

Analisis data dilakukan melalui kegiatan reduksi, penyajian, dan
interpretasi data. Reduksi data dilakukan melalui mekanisme inklusi-eksklusi
atau penyaringan data yang sesuai dengan fokus yang sudah terjabarkan ke
dalam tema-tema atau sub tema penelitian. Penafsiran dilakukan dengan
mengungkap hubungan yang terjadi dalam suatu statemen, antar statemen,
antar faktor atau antar tema.

PART1SIPASL VIJIMA DALAM  PENDIDIKANISLAM  DAN  PANDANGANNYA
TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DEWASA  INI 3



Abd. Kadir Ahmad

Penelitian ini berhasil mengungkapkan betapapartisipasi ulamadalam
bidang pendidikan Islam masih tetap bertahan. Hal ini dibuktikan dengan
keterlibatan mereka baik sebagai pemilik yayasan, pembina, dan pimpinan
pesantren, madrasah, atau bahkan perguruan tinggi. Meski demikian,
keterlibatan mereka di dalam lembaga pendidikan berbasis keislaman
tersebut tidak lagi sebagai pemegang otoritas tunggal. Hal itu disebabkan
keharusan mengakomodir kebijakan pemerintah mengenai penataan
lembaga pendidikan dalam bentuk madrasah (mulai dari tingkat |btidaiyah
sampai Aliah) dengan perimbangan kurikulum 30 persen agama dan 70
persen umum.

Setelah hampir tiga dasawarsa diterapkan di Indonesia para ulama
menilai sistem madrasah tersebut tidak membawa hasil yang diharapkan.
Lulusan madarasah dinilai "setengah-setengah", tidak dapat menguasai
agama dengan baik, dan juga tidak mampu bersaing dengan sekolah umum.
Untuk itu, ulama merekomendasikan agar kurikulum madrasah ditinjau
ulang, minimal pelajaran agama seimbang dengan pelajaran umum.

1. TINJAUAN PUSTAKA
Konsep Ulama

Kata ulama disebutkan dua kali dalam Alquran, yaitu dalam Surah
Fathir (35) : 28 dan Surah Asy-Syu'ara’'(26): 197. Pada Surah Fathir. 28
disebutkan bahwa "sesungguhnya yang takut kepada Allah di antara
hamba-hamba-Nya hanyalah ulama". Sementara, dalam Surah Surah Asy-
Syu'ara'(26): 197 disebutkan pengakuan ulamaBani Israil tentang kebenaran
kandungan Alquran.

Berdasarkan kedua ayat tersebut, Shihab (1992) menyimpulkan
pengertian ulama tidak hanya mengacu pada penguasaan ilmu agama
melainkan juga ilmu umum; atau penguasaan pengetahuan tentang ayat-
ayat Allah, baik yang bersifat kawniyyah maupun qur'aniyyah. Yang
membedakan antara sarjana atau cendekiawan dengan ulama, menurut
Shihab, tidak terletak pada bidang ilmunya melainkan pada apakah ilmu
yang dimilikinya mengantar menusia kepada pengetahuan tentang kebenaran
Allah, tagwa dan khasyyah (takut kepada-Nya) atau tidak.

Hal ini senada dengan pandangan Al-Baghdadi (1994), yang
menggunakan istilah ulama untuk menyebutkan ahli-ahli di bidang ilmu
syariat dan juga para ahli dalam bindang ilmu-ilmu logika dan eksperimental.

Pandangan yang berbeda dikemukakan oleh Abu Bakar Jabir Aljazairy
(2001) yang mengidentifikasi ulama sebagai mereka yang menguasai,

4 Jurnal " Al-Qalam" No.XVII Tahun XII Edisi Januari-Juni 2006



Abd. Kadu Ahmad

mengamalkan, dan menyebarluaskan ilmu agama. Mereka itulah orang-orang
yang menjaga tegaknya agama Islam dan menjadi petunjuk bagi manusia
yang lainnya. Mereka itulah yang diisyaratkan oleh Allah dalam firman-
Nya pada Q.S Fathir: 28; Q.S.Az-Zumar: 9, seperti disebutkan di atas, dan
ayat-ayat lain seperti Q.S. Al-Ankabut: 43; dan Q.S. Ali Imran: 18.

Di Indonesia, pengertian ulama digunakan menurut pengertian khusus
di atas. Pengertian khusus ini lebih kental lagi ketika setiap komunitas Islam
menerjemahkan ulama ke dalam konteks lokal, seperti kyai di Jawa, ajengan
di Jawa Barat, teungku di Aceh, tuan guru di Lombok, dan Gurutta di
Sulawesi Selatan. Persentuhan dengan budaya lokal membuat ulama tidak
dapat digeneralisir lagi. Setidaknya, setiap komunitas memiliki cara
tersendiri untuk mengidentifikasi ulamanya masing-masing.

Menurut Dhofier, kyai pada dasarnya merupakan gelar yang diberikan
oleh masyarakat kepada seorang ahli agama Islam yang memiliki atau
menjadi pimpinan pesantren dan mengajar kitab-kitab klasik kepada para
santrinya. Dhofier menyimpulkan bahwa, dengan kaitan yang sangat kuat
dengan tradisi pesantren, gelar kyai biasanya dipakai untuk menunjuk ulama
dari kelompok Islam tradisional. Kriteriaini Iebih memperkayakeduakriteria
yang disebutkan di atas sehingga dapat disimpulkan bahwa kyai minimal
harus memenuhi kriteria (1) pengusaan ilmu keislaman, (2) akseptabilitas
publik, (3) memimpin pesantren dan (4) mengajar kitab klasik (kitab kuning).

Steenbrink (1994), memiliki kriteria sederhana mengenai kyai yaitu.
seorang dapat disebut kyai karena ia diterima masyarakat sebagai kyai.
karena orang datang minta nasehat kepadanya, atau mengiriinkan anaknya
supaya belajar kepada kyai. Jadi, untuk menjadi kyai tidak ada kriteria
formal seperti persyaratan studi, ijazah, dan sebagainya. la juga
mengemukakan kriterianon-formal yang harus dipenuhi oleh seorang kyai
besar, mengutip H.Aboebakar Atjeh, yaitu: (1) pengetahuannya, (2)
kesalehannya, (3) keturunannya, dan (4) jumlah muridnya. Skema itu,
menurut Steenbrink, sama dengan skema yang diberikan Vredenbregt, yaitu:
(1) keturunan, (2) pengetahuan agama, (3) jumlah murid dan, (4) caradia
mengabdikan diri dalam masyarakat.

Catatan penting perlu diberikan untuk berbagai skemadi atas. Pertama,
tidak ada di antara skema-skema tersebut yang mempersoalkan persyaratan
bahwa seorang kyai harus seorang laki-laki. Kedua, faktor keturunan
merupakan fenomena lokal dan bukan universal. Faktor keturunan
memegang peranan berdasarkan alasan sosial bahwa kyai untuk pesantren
tradisional mungkin anak dari kyai, atau kalau ayahnya bukan seorang kyai,
mungkin salah seorang familinya seorang kyai, atau kakeknya dan seterusnya.

PARTISIPASI ULAMA  DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA
TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DEWASA INI 5



Abd. Kadir Ahmad

Kesalehan seorang kyai dikaitkan dengan pengabdiannya yang total
untuk mengajar agama tanpa kenal lelah dan tanpa menuntut bayaran. la
harus memenuhi setiap permintaan untuk pergi ke desa atau kota untuk
mengajar. Baginya, mengajar adalah satu pekerjaan yang baik, dan oleh
karena itu dia tidak dibayar untuk pekerjaannya. Di samping mengajar,
kyai masih harus bekerja di tempatnya sendiri untuk memenuhi nafkahnya
dan melaksanakan semua kewajiban agama dan amalan-amalan sunnah.

Fungsi dan Peran Ulama

Menurut Shihab (1992), ada empat tugas atau peran utama yang
harus dijalankan ulama sesuai dengan tugas kenabian. Pertama,
menyampaikan ajaran-ajaran Islam. Kedua, menjelaskan ajaran-ajaran
Islam. Ketiga, memutuskan perkara atau problem yang dihadapi masyarakat.
Keempat, memberikan contoh pengamalan. Tugas ulama di atas bersifat
normatif merupakan konsekuensi posisinya sebagai pewaris Nabi. Fungsi
ulama, dengan demikian, adalah sebagai mubalig, pengajar, hakim dalam
arti pengambil keputusan, dan teladan bagi pengikutnya.

Fungsi dan peran ulama mengalami transformasi sesuai kondisi
zaman. Kelihatannya fungsi ulama pada zaman kerajaan dan kolonial
menurut Benda dan Pijper adalah sebagai penghulu dan guru agama. Fungsi
sebagai penghulu meliputi fungsi-fungsi (1) penasehat atau mufti, (2) hakim
(gadli) (3) pemangku mesjid dan seluruh pegawai bawahannya; (4)
pengurus dan pencatat pernikahan, perceraian, dan rujuk menurut hukum
Islam; dan (5) pengawas pendidikan agama.

Pada perkembangan selanjutnya Horikoshi tidak melaporkan adanya
fungsi birokrasi lagi sebagai penghulu melainkan lebih pada otoritas
keilmuan dan pemimpin ibadah yaitu sebagai (1) pemangku masjid dan
madrasah, (2) pengajar dan pendidik, dan (3) ulama sebagai ahli dan
penguasa hukum Islam.

Saletore memasukkan dimensi politik sebagai salah satu fungsi
ulama. Fungsi-fungsi tersebut adalah ulama sebagai (1) guru, (2) mubalig,
(3) pegawai pemerintah, dan (4) Politisi. Ulama sebagai pegawai pemerintah
biasanya berfungsi sebagai syaikhul Islam, gadhi, khatib, imam.dan guru-
guru dalam lembaga pendidikan pemerintah.

6 Jurnal " Al-Qalam” No.XVII Tahun XII Edisi Januari-Juni 2006



Abd. Kadir Ahmad

Kerangka Konseptual

Ulama dalam studi ini dipandang sebagai kelompok ahli dalam
bidang keagaman Islam. Sebagai kelompok ahli ulama merupakan
jembatan antara Islam sebagai ajaran dan umat Islam. Instrumen yang
digunakan oleh ulama untuk menjembatani kedua hal tersebut adalah
pendidikan baik dalam arti formal maupun nonformal. Instrumen lain yang
digunakan adalah lewat karya tulis.

Tujuan pendidikan itu sendiri dimaksudkan sebagai wadah untuk
mencapai manusia ideal menurut Islam dan seterusnya masyarakat ideal.
Sebagai prasyarat terbentuknya manusia dan masyarakat ideal tersebut,
maka pendidikan Islam diharapkan dapat memberdayakan umat Islam agar
mampu memainkan peran tertentu di dalam masyarakat dan bangsa
Indonesia.

Sebagai instrumen untuk membentuk manusia seutuhnya (manusia
ideal) dan baldatun thayyibah (masyarakat ideal), ulama kemudian
memberikan penilaian terhadap peran lembaga pendidikan Islam, khususnya
madrasah dan pesantren.

Wadah pengabdian ulama adalah di pemerintahan dan masyarakat.
Dengan demikian ulama dapat diklasifikasi ke dalam ulama birokrasi dan
ulama independen. Ulama independen kemudian dapat dirinci ke dalam
ulama organisasi, ulama pesantren, ulama tarekat dan ulama bebas (tanpa
lembaga).

Pada masa pemerintahan keragjaan ulama merupakan bagian dari
birokrasi kerajaan dan menduduki fungsi kunci dalam struktur masyarakat
Islam. Pada zaman kolonial dan revolusi banyak ulama terjun sebagai
pejuang kemerdekaan. Pasca kemerdekaan ulama lebih banyak
mengkonsolidasikan diri dalam gerakan pendidikan dan dakwah, baik
sebagai pimpinan pondok pesantren atau madrasah, guru, khalifah suatu
aliran tarekat, mubalig atau pembimbing calon-calon ulama melalui
pengajian pendalaman bidang kajian tertentu (takhassus). Ulama juga
berperan sebagai agen pembangunan, terutama dalam masa pemerintahan
Orde Baru.

Selain menekuni bidang tugas tertentu baik sebagai pegawai negeri
atau pendidik, ulamajuga memainkan peran sosial di masyarakat, terutama
memberikan pelayanan terhadap kebutuhan upacara atau hajat masyarakat.
Hajat masyarakat yang paling lazim adalah berkaitan dengan upacara siklus
hidup, syukuran, peringatan hari-hari besar Islam, memimpin shalat dan
mengurus masjid, infak, zakat dan shadagah, pengobatan dan sebagainya.

PART1SWASI ULAMA  DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA
TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DE WAS A INI 7



Abd. Kadir Ahmad

KERANGKA KONSEPTUAL ULAMA DAN PENDIDIKAN

IS1.AM
ALQURAN HADIS

ULAMA

MANUSIA IDHAI MASYAKAf-CAT IDEAL

PKNDIOIKAN ISLAM

I"KSAN'I"ttHN MADRASAH NONKOKMAI. KAKYA TIll.IS

MASYAKAKAL1 ISLAM

IN.TEMUAN PENELITIAN
A. Fungsi Ulama Dalam Pendidikan Islam

Ulama addah figur sentral dalam masyarakat Idam. la menjembatani garan
Idam sebagai mana termaktub dalam kitab suci dan hadis Rasulullah serta kitab-kitab
klasik peninggdan ulamaterdahulu, kepada umat. Oleh karenaitu, fungs ulama identik
dengan pendidik ddam arti luas. lamendidik masyarakat Idam meadui penyampaian
garan Idam dan melaui contoh-contoh prilakunya. Semakin intens dan luas jangkauan
pendidikan yang dilayani seorang ulama semakin besarlah ulama tersebut.

Penelitian ini menunjukkan besarnya peranan ulama dalam pendidikan formal
keagamaan dan pendidikan nonformal. Dalam bidang pendidikan formal ulama
berfungs sebagai pendiri dan pimpinan pondok pesantren, pembina/penggjar madrasah,
atau perguruan tinggi. Dalam bidang pendidikan nonforma ulama berfungs sebagai
pembina mgdis taklim dan penggjian takliassus (pendalaman satu bidang tertentu).
Ulamagjugaberfungs sebagal mubaig yang melayani kebututuhan masyarakat terhadap
dakwah. Sdain itu ulamajuga pelayan yang memberikan layanan terhadap berbagai
hgjatan masyarakat.

Sgumlah faktor menjadi prasyarat dan berpengaruh terhadap fungs dan peran
ulama ddam pengembangan pendidikan Isam. Faktor-faktor tersebut addah latar
belakang lingkungan keluarga, faktor pendidikan, dan pekerjaan pokok ulama.
Penditian ini menunjukkan bahwa seseorang menjadi ulama antaralain karena didukung
oleh lingkungan keluarga yang kondusif.

8 Jurnal " Al-Qalam" No.XVII Tahun XII Edisi Januari-Juni 2006



Abd, Kadir Ahmad
Tabel 2 : Fungsi Dan Peran Ulama
NO NAMA ULAMA Fungsi Ulama dalam pendidikan

1 K.H. Muhammad Nur Pendiri/pengasuh MD1A (Ma'hadud Dirasatil Islamiyah
Wal Arabiyah) Makassar, pengasuh pengajian
(takhassus), majelis taklim, da'i, pemimpin tarekatul
Muhammadiyah.

2 Prof. Dr. KH. Sahabuddin | Dosen |AIN Alauddin, pengasuh beberapa perguruan
tinggi swasta, Pimpinan Pondok Pesantren, pembina
majelis taklim, da'i dan pemimpin tarekat.

3 Drs.K.H.Jamaluddin Pesnsiunan Guru Agama, mantan Rektor , Pimpinan

Amien Muhammadiyah Sulawesi Selatan, da'i

4, Drs.KH.Harisah HS PNS, Pemilik/pimpinan ponpes An-Nahdlah Makassar,
da.i, pembina majelis taklim.

4 Drs.K.H.Bustamin Syarif Pimpinan Ponpes Bahrul Ulum Gowa, da'i. pembina
majelis taklim Fastabiqul Khairat.

5 Drs.H.Rizali Muh. Noor Kepala Ma'had Pondok Pesantren (Pondok Karya
Pembangunan) di Manado, Pembina LPTQ, TPA, Majlis
Taklim di samping berdakwah.

6 Drs.K.H.Khalilullah Pengasuh Pondok Pesantren Putri As-Salam Manado

Ahmas

7 Drs.K.H.Hasan Yamani PNS, pengasuh Madrasah DDI di Palu. Membina majelis
taklim dan dakwah di masyarakat.

8 Drs.K.H.M. Arif Siraj, LC | Tenaga pengajar (PNS) memimpin pembina pesantren Al
Istigamah Ngatabaru, muballiq, aktif membina pengajian
Majelis Ta'lim.

9 S. Saggaf Aljufrie, MA Ketua Utama Al-Khairat Palu, memberikan dakwah dan
pengajian di berbagai mesjid dan majelis-mejelis taklim

10 | Drs. Kaso PNS, pengasuh ponpes Al Munawwarah di Kabupaten
Kendari, di Kabupaten Kendari, da'l

11 | Drs. H. Ryha Madi Pe'nsiunan guru, membina panti asuhan, majlis taklim.
pembina pesantren, dan Yayasan Yaumi.

12 | Drs.Laode M.Anshari Idris | pimpinan madrasah di Wangi-Wangi Buton, da'i,
membina majelis Taklim Zawawy di Bau-Bau.

13 | Drs.Zainul Romiz Koesry, | Dosen (PNS) di STAIN Gorontalo, pengasuh pondok

M.Ag pesantren (Al-Falah), da'i.

Sejak kecil mereka dididik oleh orang tua mereka sendiri di dalam

keluarga sebelum diserahkan kepada orang lain. Ayah atau ibu merekalah
yang pertama-tama meletakkan dasar-dasar agama yang diberikan melalui
pengenalan (pengajian dasar) Alquran. Sambil diajar mengaji merekajuga
dibimbing melaksanakan ibadah-ibadah pokok terutama shalat. Setelah
tamat mengaji di bawah bimbingan orang tua barulah mereka diserahkan
kepada orang lain atau dimasukkan sekolah agama.

Menjadi ulama bukanlah sesuatu yang kebetulan. Mereka memiliki

konsistensi pendidikan dalam bidang agama Islam sgjak dini. Mereka pun
tidak pernah berhenti belajar untuk memperdalam atau menyegarkan

FARTISIPASI
TENTANG

VIJIMA  DALAM  PENDIDIKAN

PENYELENGGARAAN MADRASAH DI

ISLAM  DAN
INDONESIA

PANDANGANNYA
DBWASA NI 9



Abd. Kadir Ahmad

ilmunya. Mereka betul-betul pengamal ajaran Nabi: " tuntutlah ilmu mulai
dari ayunan sampai hang lahat". Mereka memiliki kesadaran ilmu yang
tinggi.

Secara formal ulama membutuhkan kemampuan pendidikan dasar.
Ulama yang dimasa anak-anak hidup pada zaman pemerintahan Belanda
biasanya belajar di Vervolg School (VVS). Sedangkan yang hidup di zaman
kemerdekaan biasanya mengambil pelajaran dasar mereka di Sekolah
Rakyat atau Sekolah Dasar. Setelah tamat sekolah dasar ada sebagian kecil
ulama yang tetap meneruskan pendidikannya melalui jalur pendidikan
umum, misalnya SMP dan SM A atau sekolah umum yang sederajat. Sambil
belgjar di sekolah umum ulama model ini menempuh pendidikan agama
melalui sekolah diniah di sore hari atau belajar secara non-formal (pengajian
halagah) ke ulama-ulama tertentu.

Trend umum pola pendidikan ulama adalah setelah tamat sekolah
dasar mereka kemudian mulai mengkhususkan pendidikannya di jalur
sekolah agama. Umumnya pendidikan dasar keagamaan secara formal
dimulai pada tingkat ibtidaiyah, kemudian di tsanawiyah atau PGA 4 tahun
dan seterusnya aliyah atau PGA 6 tahun atau Sekolah Persiapan | AIN. Jalur
pendidikan keagamaan di tingkat pendidikan tinggi di tempuh di |AIN atau
Sekolah Tinggi Agama Islam.

Beberapa ulama mengenyam pendidikan di luar negeri, khususnya di
Mesir dan Mekah. Mereka ini biasanya menyandang gelar " Lc" atau "MA",
atau gelar tidak formal seperti "Al-Alimul Allamah" atau "Syekh" bagi
lepasan pengajian-pengajian di Mekah. Di kalangan masyarakat masih
berkembang pandangan, bahwa menuntut ilmu dari sumber ilmu pengetahuan
Islam di Timur Tengah dipandang sebagai model pendidikan yang ideal dan
diidamkan setiap calon ulama. Ulama yang berlatar belakang pendidikan
Timur Tengah memiliki tempat khusus di antara ulama-ulama yang lain.
Bersamaan dengan dukungan faktor lain, ulama yang dibesarkan di pusat-
pusat pendidikan di Mekah atau Mesir dianggap lebih berkualitas.

Kesamaan pola latar belakang pendidikan membuat ulama juga
mengembangkan pola pendidikan yang relatif sama, yaitu pengembangan
pendidikan melalui pendirian atau pengabdian pada lembaga pendidikan
Islam. Semua ulama membinalembaga pendidikan | slam, baik dalam bentuk
pesantren, madrasah atau perguruan tinggi. Selain membina lembaga
pendidikan Ilam, ulama juga membina majdistaklim (takhassus atau umum),
melayani masyarakat di bidang dakwah, dan pelayanan-pelayanan hajatan
warga masyar akat.

10 Jurnal "Al-Qalam" No.XVIIl Tahun XII Edisi Januari-Juni 2006



Abd. Kadir Ahmad

B. Pandangan Ulama Tentang Manusia | deal

Sebelum membahas tentang cita-cita pendidikan Islam terlebih dahulu
perlu dikemukakan pandangan ulamatentang manusia ideal. Hal ini penting
mengingat manusia ideal adalah gambaran ideal dari manusia yang menjadi
cita-cita dalam pendidikan sebagai proses pembentukan pribadi dan
masyar akat.

Ulama menggunakan beber apa konsep untuk menggambarkan manusia
ideal, misalnya manusia yang baik atau manusia yang sempurna. Ulama
melihat sifat dasar manusia ideal dapat dilihat pada akhlak, terutama pada
aspek kemampuan seseor ang mengendalikan diri dari segala macam perilaku
tercela. Pada basis akhlak itulah berdiri kemampuan yang lain yaitu ketaatan
melaksanakan perintah agama. Ulamajuga menekankan perlunya aspek
tradisi, bahwa I lam atau syariat selain bersumber dari Alquran dan Sunnah
Nabi juga perlu dikembangkan tradis keagamaan yang tergambar dalam
budaya masyarakat yang etis dan bermoral berdasarkan etika dan moralitas
Isam. Hal ini sudah menjadi tradis dalam kehidupan yang dibangun oleh
Nabi dan para sahabat serta generasi selanjutnya.

K.H.Muhammad Nur misalnya mengungkapkan: " Manusia yang baik
selalu menciptakan ketenteraman lahir dan batin di tengah-tengah masyar akat,
memberikan contoh yang baik tanpa membedakan agama". Dalam konteks
itu, lanjut Kiai yang belajar di Mekah selama 12 tahun ini, argumen-argumen
dalam kitab-kitab Zabur, Taurat, dan Injil dapat menjadi rujukan bagi orang
I slam sepanjang tidak bertentangan dengan Syariat |dlam yang kita anut. Hal
ini menunjukkan sikap toleransinya yang tinggi terhadap pemeluk agama lain
demi terwujudnya kehidupan bersama.

Pendidikan berbasis akhlak dan mampu membangun tradis yang baik
itulah yang dicita-citakan oleh ulama, sebagaimanaditradiskan lewat pesantren.
Itu pulalah yang dirasakan mengalami degradas sebagai produk dari sistem
pendidikan yang ada sekarang. Dalam konteks pengembangan ilmu berbasis
akhlak inilah para ulamamemandang perlunya dibina secar a ber samaan melalui
sistem pendidikan sifat-sifatfathanah (kepintaran/kognitif), amanah (kgujuran,
keter per cayaan), shiddieq (selalu berusaha berada pada rd yang benar) dan
tablig (menularkan kebaikan).

Untuk mencapai terbentuknya manusiayang baik itu diperlukan uswah
hasanah atau keteladanan dari semua pihak yang berada pada posisi

PARTISPAS  ULAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA
TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESA DEWASA INI 11



Abd. Kadir Ahmad

menentukan dalam proses pembentukan kepribadian. Ulama amat
mengutamakan peran penting pemegang otoritas dalam masyarakat untuk
menjadi teladan di masyarakat, terutama pemerintah dan pendidik. Mereka
harus mampu menyelaraskan kata dan perbuatan.

Untuk itu, menurut ulama, diperlukan penataan ulang terhadap lembaga
pendidikan, khususnyalembaga pendidikan | dam, agar dapat dibangun kembali
model pendidikan dimana aspek akhlak atau moralitas bisa terbangun sebagai
landasan bagi aspek intelektual atau pengetahuan anak-anak didik. Hal ini
wajar bilaulamakemudian masih banyak memandang perlunya dipertahankan
sistem kepesantrenan di satu sisi dan perbaikan sistem madrasah di sisi lain.

C. Pandangan Ulama Tentang Madrasah

Pada bagian ini ulama banyak menyoroti posisi dan kondis madrasah
sebagai model pendidikan | dam di I ndonesia. M er eka melihat madrasah sebagai
tumpuan harapan dalam upaya pencerdasan kehidupan umat Idam. Madrasah
menjadi alternatif bagi model pendidikan yang dipandang dikotomis antara
model pesantren di satu pihak dan pendidikan umum (sekuler) di pihak lain.
Madrasah merupakan penggabungan keduanya. Dalam bahasa ulama, madrasah
adalah model yang ideal, karena dapat menjalankan keseimbangan dunia dan
akhirat.

Sebenarnya madrasah diarahkan pada pencapaian pendidikan yang
integralistik. Secara yuridis, kebijakan ini dimulai sgak diberlakukan SKB
(Surat Keputusan Bersama Tiga Menteri) 3 Maret, tahun 1975 tentang
peningkatan mutu madrasah. Yang dimaksud madrasah menurut SK B ter sebut
ialah lembaga pendidikan yang menjadikan mata pelajaran agama | dam sebagai
mata pelajaran dasar. Mata peajaran yang diberikan sekurang-kurangnya 30
persen peajaran agama di samping mata pelajaran umum 70 persen. Arahan
ini diperkuat dengan masuknya pendidikan agama sebagai komponen dalam
sistem pendidikan nasional yang ditetapkan dalam Undang-Undang nomor 2
Tahun 1989.

Ulama mengakui tujuan mulia pemerintah dengan keluarnya SKB 3
Menteri tersebut. Salah satu dampak positifhya adalah persamaan Madrasah
Ibtidaiyah dengan Sekolah Dasar, Madrasah Tsanawiyah dengan Sekolah
Menengah Pertama dan Madrasah Aliyah dengan Sekolah M enengah Atas.
Pelaksanaan SKB 3 menteri tersebut bertujuan agar seluruh siswa pesantren
mendapatkan ijazah yang diakui pemerintah untuk digunakan melanjutkan
sekolah di lembaga pendidikan umum.

12 Jurnal "Al-Qalam” No.XVIIl Tahun XII Edisi Januari-Juni 2006



Abd. Kadir Ahmad

Tabel 3: Pandangan Ulama Tentang Madrasah

NO NAMA ULAMA Pandangan tentang Madrasah

1 K.H.Muhammad Nur Kehadiran madrasah dilatarbelakangi keinginan
keseimbangan ilmu agama dengan ilmu pengetahuan
umum sejalan dengan dalil Al Qur'an berilah  kami

kebahagiaan di dunia dan kebahagiaan di akhirat.

Bentuk madrasah sudah cukup baik, namun masih perlu
pembenahan utamanya aspek kurikulum dan kualitas
gurunya. Idealnya minimal bergelar master.

Pendidikan Islam bentuk madrasah jauh lebih maju dari
masa dahulu.

Perlu dipertahankan tetapi disempurnakan kurikulumnya
Bentuk madrasah perlu ditingkatkan karena lebih
berorientasi duniawiyah bila anak-anak akan melanjutkan
ke sekolah yang lebih tinggi.

2 Prof.Dr.KH. Sahabuddin

3 Drs.K.H.Jamaluddin
Amien

4 Drs.K.H.Muh.Harisah As
5 Drs.K.H.Bustamin Syarif

Drs.H.Rizali Muh. Noor

Terjadi perubahan dari wawasan semula, yaitu belajar dan
mendalami ajaran Islam, menjadi berimplikasi pada
kebutuhan hidup, status sosial, dan mendapatkan ijazah.

Drs.KH.Ahmad Yamani

Madarasah sudah memadai, tetapi lebih sarat muatan
pengetahuan umum  dan menafikan pemantapan
pendidikan agama sebagai ciri khas suatu madrasah.

Drs.K.H.M. Arif Sirgj Lc

Masyarakat tetap menganggap penting madrasah, namun
pendidikan madrasah setengah-setengah, tidak terfokus.

S. Saggaf AljufrieMA

Sistem madrasah membuat calon siswa menurun, kualitas
pelajaran agama kurang, luaran cenderung melanjutkan
ke sekolah lanjutan dan perguruan tinggi umum.

10

Drs. Kaso

Madrasah terkontaminasi  dengan format pendidikan
umum. Madrasah tidak berbasis di pesantren hanya
berbeda sedikit pendidikan umum.

11

Drs. Zainul Romiz

Koesry.M.Ag

Kurikulum madrasah terlalu berat karena adanya mata
pelajaran wajib dari pemerintah, dan keterbatasan SDM

(guru) sertafasilitas yang sangat terbatas.

Dengan aturan baru tersebut seluruh pesantren diminta untuk
menyesuaikan dengan kurikulum Departemen Agama. Konsekuensinya,
apabila pesantren tidak mengikuti kurikulum Departemen Agama, maka
siswa pesantren tidak dapat diikutkan dalam ujian negara untuk
mendapatkan ijazah.

Kurikulum madrasah, baik negeri maupun swasta yang berlaku
secara nasional tertuang dalam Keputusan Menteri Agama Nomor 372 /
1993 tentang Kurikulum Pendidikan Dasar Berciri Khas Agama Islam
(Madrasah Ibtidaiyah dan Madrasah Tsanawiyah) dan Keputusan Menteri
Agama Nomor 373/ 1993 tentang Kurikulum Madrasah Aliyah.

Namun demikian, setelah berjalan lebih kurang dua dasawarsa,
madrasah dinilai belum mampu memenuhi harapan ideal tersebut.

PARTISIPAS ULAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA
TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DEWASA INI

13



Abd. Kadir Ahmad

Madrasah dinilai tidak fokus dan tanggung, la ila ha'ula wala ila ha'ula
(tidak kesana tetapi tidak juga kesini), dalam arti luaran madrasah tidak
mampu menguasai pengetahuan agama dan tidak juga pengetahuan umum.
Banyak faktor dipandang sebagai penyebab kurang berfungsinya lembaga
tersebut, antaralain yang paling dominan adalah kurikulum. Selain itu adalah
faktor sumberdaya manusia, dan aspek metodologis.

Aspek kurikulum adalah satu di antara banyak hal, yang paling
banyak mendapat sorotan ulama berkaitan dengan sistem madrasah. Ulama
mengusulkan agar kurikulum madrasah menganut pola keseimbangan, yaitu
minimal 50 persen pelgjaran umum, dan 50 per sen agama. Bahkan ada ulama
yang menginginkan kurikulum madrasah terdiri dari 70 persen agama dan
30 persen umum. Pandangan lain yang lebih akomodatif adalah, tetap
mempertahankan kurikulum akan tetapi guru-guru seharusnya diarahkan
agar mampu memberikan pelajaran ekstra kurikuler keagamaan. Sebaliknya
seorang guru bidang studi umum juga harus mampu mengaitkan setiap materi
pelajaran dengan muatan keagamaan. Berikut ini pandang ulama terhadap
kurikulum madrasah.

Tabel 4 : Pandangan Ulama Tentang Kurikulum Madrasah

NO NAMA ULAMA PANDANGAN TENTANG KOMPOSISI
KURIKULUM MADRASAH
K.H.Muhammad Nur Idealnya, 50-persen agama, 50 persen umum
2 Prof.Dr.K.H.Sahabuddin Kurikulum madrasah tidak memadai Perlu dibalik yakni

porsi pelajaran agama 70% dan umum hanya 30%.

3 | DrsK.H.Jamaluddin Amien | Kurikulum madrasah perlu ada keseimbangan, paling
tidak jam pelajaran agama itu ditambah
DrsK.H.Muh.Harisah AS Perbandingan 50 % pelajaran umum, dan 50% agama

Drs.K.H.Bustamin Syarif Kurikulum madrasah (70 % umum: 30% agama)
sekarang sangat merusak masa depan masyarakat |slam.
6 | K.H.Raizali Muh. Noor Kurikulum madrasah kurang efektif, bahkan siswa akan

berada dipersimpangan, pelajaran umum tidak mantap
dan pelajaran agama tidak mapan.

7 Drs.KH.Ahmad Yamani Tidak ada masalah, asal waktu yang sedikit mampu
dimanfaatkan secara optimal, dan guru bidang studi
umum mampu mengaitkan setiap pokok bahasan
dengan agama.

8 S. Saggaf AljufrieMA Untuk ahli di bidang agama, maka kurikulum di
madrasah adalah 70% agama dan 30% umum.
9 Drs. Kaso Madrasah versi non pesantren tidak ubahnya dengan

pendidikan umum, kurikulumnya tanggung. ldealnya
porsi pelajaran agama, 70 % dan pelajaran umum 30 %.

10 | Drs. Zainul Romiz Koesry, | Idealnya, perbandingan agama umum fifty-fifty. Tetapi

M.Ag karena ketentuan perlu memanfaatkan waktu secara
efisien dan efektif dan mengisinya muatan lokal
agama.

14 Jurnal "Al-Qalam” No.XVIIl Tahun XII Edisi Januari-Juni 2006



Abd. Kadir Ahmad

Akan tetapi dalam realitas, polarisasi pendidikan masih sangat
dirasakan. Integras kedua model pendidikan (umum dan agama) hanya
diartikan sebagai pemberian porsi pelajaran umum dan agama secara
berbarengan. Belum terjadi integrasi antara keduanya. Dalam arti materi
pendidikan agama harus disajikan secaraterpadu dengan materi pendidikan
umum sehingga guru dituntut untuk mampu mengkolerasikan dan
mer elevansikan pendidikan agama dan pendidikan umum secara integral.

Jadi, menurut para ulama, esensi pendidikan yang integratif dalam
sistem madrasah tidak tercapai karena yang ditenkankan adalah bentuk
formalnya, yaitu kurikulum madrasah dengan perbandingan 70 persen
pelajaran umum dan 30 persen pelajaran agama. Sedangkan, penekanan
agar guru merelevansikan kedua pendidikan ter sebut, tampaknyatidak jalan.
Akibatnya, anak didik tidak akan mampu memahami ajaran agamanya
secara mendalam. Bahkan setelah tamat, siswa akan berada di
persimpangan. Pelajaran umum tidak mantap dan pelajaran agama tidak
mapan. Secara metodoligis, mata pelajaran agama hampir bersifat teoritis
sgja. Bila muncul anggapan, bahwa dengan sistem pendidikan agama di
madrasah tidak ada pengembangan materi agama.

IV. KESIMPULAN

Fungsi ulama sebagai waratsah al-anbiyaa dan tabiatnya yang
senantiasa takut (khasyyah) kepada Allah menjadi faktor pendorong bagi
mereka untuk selalu tampil mengaplikasikan fungsi utama mereka dalam
berbagai kegiatan di kalangan ummat, yang secara tradisional terfokus pada
bidang dakwah, pendidikan, dan pelayanan kepada ummat dalam
pelaksanaan syariat |slam.

Ulama adalah sedikit dari umat Islam yang amat dibutuhkan
kehadirannya di tengah masyarakat yang terus berubah sementara ulama
sendiri semakin langka. Dalam kelangkaan itulah ulama menanggung
beban berat untuk menjaga agidah dan moral umat terutama melalui
pendidikan Islam baik formal maupun nonformal.

Melalui lembaga pendidikan |slam ulama menfokuskan aktivitasnya
guna mencapai tujuan pencapaian manusia ideal atau insan kamil dan
masyarakat ideal, yaitu baldatun thayyibah warabbun ghofuur. Ulama
menyadari bahwa instrumen utama mencapai insan kamil dan baldatun
thayyibah adalah melalui pendidikan sepanjang hidup manusia.

PARTISIPAS ULAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA
TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESA DE WAS A INI 15



Abd. Kadir Ahmad

Untuk membangun manusia yang ideal ulama melihat perlunya
dibangun pendidikan berbasis akhlak. Pembangunan pendidikan berbasis
akhlak ini pada gilirannya menuntut adanya pengembangan tradis yang
baik di dalam masyarakat. Wujud tradis yang baik berdasarkan moralitas
agama tersebut dapat dilihat pada pengembangan budaya yang santun,
damai untuk semua kalangan. Selain kemampuan membangun dimensi
kecerdasan (fathonah) dimensi terpenting lainnya adalah dimensi
pentradisian melalui kemampuan memberikan contoh yang baik dari
kalangan pemegang otoritas yang berpengaruh, terutama pemerintah dan
kalangan pendidik.

Dalam konteks itulah ulama melihat lembaga pendidikan Islam Kini
mengalami degradsi dimata umat. Model pendidikan dalam bentuk
madrasah yang pada awalnya dianggap ideal karena merupakan alternatif
dari adanya dikotomi tajam antara pendidikan agama (pesantren) dan
pendidikan umum ternyata mengecewakan. Madrasah telah melahirkan
luaran-luaran setengah jadi dan tidak jelas orientasinya. Lembaga
pendidikan pesantren yang sudah terlanjur mengikuti pola madrasah
tersebut ikut menerima dampaknya. Lembaga yang pernah berjasa sebagai
wadah bersemainya calon dan kader ulama sekarang mulai terasa
kemandulannya. Hasilnya dapat dilihat pada kelangkaan ulama.

Pengalaman tersebut menjadi dasar yang amat berharga untuk
kembali melakukan peninjauan terhadap sistem pendidikan Islam.
Kurikulum madrasah dipandang perlu ditinjau kembali komposisi dan
sistemnya. Selain itu perlu pendekatan integralistik dalam pengajaran agama
dan umum di madrasah. Hal itu diarahkan pada pembentukan kepribadian
dan kecerdasan secara seimbang.

16 Jurnal "Al-Qalam” No.XVII Tahun XII Edisi Januari-Juni 2006



Abd. Kadir Ahmad

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, T.1987.1996.Agama dan Perubahan Sosial. Rajawali Pers,
Jakarta.

Azra, A. 1994. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara
Abad XVII dan XVIII. Mizan, Bandung.

Badrun, P. dan Rahman, A. 1996. Apresiasi Kelekturan Bagi Aparat Sara
di Sulawesi Selatan. Hasil Penelitian tidak diterbitkan. Balai
Penelitian Lektur Keagamaan Ujung Pandang, Ujung Pandang.

Baghdadi, A.al. 1994. Ulama dan Penguasa Di Masa Keayaan dan
Kemunduran (diindonesiakan oleh Muhammad Abbas dan Usman
Hatim). Gema Insani Press, Jakarta.

Beatty, A. 2001. Variasi Agama di Jawa : Suatu Pendekatan Antropologi
(diterjemahkan olenAchmad Fedyani Saefuddin). PTRaja Grafindo
Persada, Jakarta

Benda, H.J. 1958. The Crescent and The Rising Sun; Indonesian Islam
Under the Japanese Occupation 1942-1945. W. van Horve Ltd., The
Hague and Bandung.

Boland, B.J. 1971. The Sruggle of ISam In Modern Indonesia. The Hague
- Martinus Nijhoff, Leiden.

Bruinessen, M.van. 1999. Rakyat Kecil, Islam dan Politik. Yayasan Bentang
Budaya, Yogyakarta.

Bukhariy, Imam Abi Abdullah Muhammad bin Ismail, al. Tanpa tahun.
Shahih Bukhari (Jilid 1). Dar al-Fikr, Beirut.

Conger, J.A.1997. Pemimpin Karismatik (diterjemahkan oleh Anton
Adiwiyoto). Binarupa Aksara, Jakarta.

Eickelman, D.F. dan James, P. 1998. Ekspres Politik Muslim
(diterjemahkan oleh Rofik Suhud). Penerbit Mizan, Bandung.

Effendi, B. 1990. An Nugayah : Gerak Transformas Sosial di Madura.
P3M, Jakarta .

Geertz, C. 1960. The Javanese Kijaji : The Changing Role of a Cultural
Broker. Comparative Studies in Society and History, Volume 2,
Issue2.

PARTISPAS ULAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA
TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESA DEWASA INI 17



Abd. Kadir Ahmad

Hefner, R.W.2000. Islam, Pasar, Keadilan (dijerjemahkan oleh Amiruddin
dan Asyhabuddin). LKiS, Yogyakrta.

Horikoshi, H. 1987. Kyai dan Perubahan Sosial. Perhimpunan
Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), Jakarta.

Kartodirdjo, S.(ed.). 1991. Elite dalam Perspektif Sgjarah. L P3ES, Jakarta.

Khulug, L. 2000. Fajar Kebangkitan Ulama, Biografi K.H.Hasyim Asy'ari
.LKiS. Yogyakarta.

Lapidus, .M. 1989. A History of Isamic Societies. Cambridge University
Press, Cambridge.

Mansurnoor, I. A. 1990 Isam in an Indonesian World, Ulama of Madura.
Gadjah Mada University Press, Yogyakarta.

Steenbrink, K. A. 1986. Pesantren Madrasah Sekolah. L P3ES, Jakarta.

Zuhri, Saifuddin. 1981 Kaleidoskop Poalitikdi Indonesia. Jilid 3. Jakarta :
Gunung Agung

18 Jurnal "Al-Qalam" No.XVII Tahun XII Edisi Januari-Juni 2006



