
Abd. Kadir Ahmad 

PARTISIPASI U L A M A D A L A M PENDIDIKAN ISLAM D A N 

PANDANGANNYA TENTANG P E N Y E L E N G G A R A A N 

M A D R A S A H DI INDONESIA DEWASA INI 

Oleh: Abd. Kadir Ahmad 

Abstrak 

Penelitian ini bersifat deskriptifkualitatif. Data diperoleh dengan menggunakan tnetode 

wawancara dengan beberapa orang ulama di berbagai lokasi, dan observasi. 

Penelitian yang berlokasi di Makassar, Palu, Kendari, Manado, Gorontalo ini 

bertujuan untuk mengetahui fungsi dan peran ulama dalam berbagai bidang 

pendidikan agama, serta ide, gagasan, dan pikiran ulama terhadap 

penyelenggaraan pendidikan dengan sistem madrasah. 

Hasil penelitian menunjukkan, bahwa rata-rata ulama memandang lembaga 

pendidikan Islam kini mengalami degradsi di mata umat. Model pendidikan 

dalam bentuk madrasah yang pada awalnya dianggap ideal karena merupakan 

alternatif dari adanya dikotomi tajam antara pendidikan agama (pesantren) 

dan pendidikan umum ternyata mengecewakan. Madrasah lelah melahirkan 

luaran-luaran selengah jadi dan tidak jelas orientasinya. Lembaga pendidikan 

pesantren yang sudah terlanjur mengikuti pola madrasah tersebut ikut menerima 

dampaknya. Lembaga yang pernah berjasa sebagai wadah bersemainya calon 

dan kader ulama sekarang mulai terasa kemandulannya. 

Untuk membangun manusia yang ideal, menurut para ulama, perlu dibangun 

pendidikan berbasis akhlak. Pembangunan pendidikan berbasis akhlak ini pada 

gilirannya menuntut adanya pengembangan tradisi yang baik di dalam 

masyarakat. Wujud tradisi yang baik berdasarkan moralitas agama tersebut 

dapat dilihal pada pengembangan budaya yang sanlun, damai untuk semua 

kalangan. Selain kemampuan membangun dimensi kecerdasan (fathonah) 

dimensi terpenting lainnya adalah dimensi pentradisian melalui kemampuan 

memberikan contoh yang baik dari kalangan pemegang otoritas yang 

berpengaruh, lerutama pemerinlah dan kalangan pendidik. 

I. PENDAHULUAN 

Dalam Islam, ulama diyakini sebagai pewaris para Nabi (waratsah 
al-Anbiya), bertugas meneruskan fungsi Nabi sebagai da'i menyeru manusia 
kepada (menyembah) Allah (QS. 33 : 46). Dua warisan utama yang harus 
diemban oleh ulama adalah (melestarikan ajaran) Alquran dan Hadits. Ulama, 
dengan demikian, merupakan suatu kelas ahli yang bertugas menafsirkan 
Alquran, menjadi jiwa dan hati ortodoksi Islam, seorang ahli hukum yang 
sekaligus juga seorang guru yang telah menggariskan bentuk dan banyak 
menentukan isi Islam (Geertz 1981). 

PARTISIPASI ULAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA 

TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DEWASA INI 1 



Abd. Kadir Ahmad 

Oleh karena ilmu dan otoritas yang dimilikinya, maka ulama 
menempati posisi sebagai elit sosial dalam sistem masyarakat Islam (Lapidus, 
1989). Sebagai elit sosial, ulama memiliki fungsi yang luas tidak terbatas 
pada wilayah keagamaan saja, tetapi juga pada bidang-bidang lainnya 
(Dhofier, 1994). Ulama, dengan demikian, bukan saja sebagai kelompok 
ahli hukum Islam yang secara tradisional berfungsi sebagai muballig, guru, 
tetapi juga tempat bertanya umat Islam dalam menghadapi berbagai masalah 
(Hirokoshi, 1987). 

Peran sentral ulama seperti itu membutuhkan pengkajian khususnya 
fungsi dan gagasan mereka dalam pengembangan pendidikan Islam dan 
khazanah keagamaan yang mereka hasilkan. Ulama di sini dilihat sebagai 
ahli agama Islam yang menjadi rujukan masyarakat dalam berbagai persoalan 
keagaman atau seseorang yang oleh masyarakat disebut ulama dengan 
sebutan yang berbeda-beda, misalnya gurutta di Sulawesi Selatan atau kyai 
di tempat lain. Fungsi ulama dimaksudkan sebagai status mereka dalam 
lembaga-lembaga pendidikan Islam. Sedangkan peran ulama adalah aktivitas 
yang dilakukan ulama sebagai akibat dari fungsi tersebut. Pendidikan Islam 
diartikan sebagai jenis pendidikan yang pendirian dan penyelenggaraannya 
didorong oleh hasrat dan semangat cita-cita untuk mengejawantahkan nilai-
nilai Islam, baik yang tercermin dalam nama lembaganya maupun dalam 
kegiatan-kegiatan yang diselenggarakan. 

Secara kelembagaan pendidikan Islam disini adalah pesantren atau 
madrasah, atau perguruan tinggi bercirikan Islam (Zarkowi Soejoeti, 1986). 
Khasanah keagamaan adalah karya tulis yang dihasilkan oleh ulama baik 
berupa buku, diktat, makalah, naskah ceramah/khotbah, artikel di majalah/ 
surat kabar/penerbitan lain; tercetak atau tidak. 

Fokus penelitian ini diarahkan pada (1) patisipasi ulama dalam bidang 
pendidikan Islam, dan (2) bagaimana gagasan ulama tentang penyelenggaraan 
pendidikan Islam, khususnya sistem madrasah. 

Penelitian ini bertujuan mengungkap (1) fungsi dan peran ulama 
dalam berbagai bidang pendidikan agama, (2) ide, gagasan, pikiran, ulama 
tentang penyelenggaraan pendidikan dengan sistem madrasah. 

Signifikansi ilmiah dari penelitian ini dapat memperkaya pemahaman 
tentang fungsi dan peran ulama dalam bidang pendidikan Islam. Signifikansi 
praktis berkaitan dengan kebutuhan memahami kembali fungsi dan peran 
ulama dan kebutuhan untuk melakukan penataan ulang berbagai kebijakan 
dalam sistem pendidikan agama di Indonesia. 

Penelitian ini dilakukan di lima provinsi di Sulawesi yaitu Sulawesi 
Selatan, Sulawesi Tengah, Sulawesi Tenggara. dan Sulawesi Utara dan 

2 Jurnal "Al -Qalam" No.XVII Tahun XII Edisi Januan-Juni 2006 



Abd. Kadir Ahmad 

Gorontalo. Sasaran utama adalah ulama yang ada di ibukota provinsi yaitu 
Makassar, Palu, Kendari, Manado, Gorontalo. Cara pemilihan ulama 
dilakukan secara purposive berdasarkan kriteria keulamaan seperti disebutkan 
di atas, dan setelah mendapatkan masukan dari key informant, yakni Kepala 
Kanwil Agama atau Majelis Ulama Indonesia (MUI) setempat. Dengan 
teknik tersebut terjaring 14 orang ulama sebagai subyek penelitian ini. 

Tabel 1 : Daftar Ulama Kasus 

N O N A M A U L A M A P R O V I N S I / D A E R A H 

1 K.H.Muhammad Nur Sulawesi Selatan / Makassar 

2 Prof.Dr.K.H.Sahabuddin Sulawesi Selatan/Makassar 

3 Drs.K.H.Jamaluddin Amicn Sulawesi Selatan/Makassar 

4 Drs.K.H.Harisah HS Sulawesi Selatan/Makassar 

5 Drs. K.H.Busthamin Syarif . Sulawesi Se latan/Gowa 

6 Drs. KH.M.Arief Siraj Lc, Sulawesi Tengah/Palu 

7 S.Saggaf Al-Jufri, MA Sulawesi Tengah/Palu 

8 Drs .K.H.Ahmad Yamani Sulawesi Tengah/Palu 

9 Drs.K.H.Khali lul lah Ahmas , Lc Sulawesi Utara/Manado 

10 Drs.H.Rizali Muhammad Noor Sulawesi Utara/Manado 

11 Drs. Zainul R o m i z Koesry, M . A g Gorontalo/Gorontalo 

12 Drs. Kaso' Sulawes i Tcnggara/Kendari 

13 Drs .H.Ryha Madi Sulawesi Tenggara/Buton 

14 Drs.La Ode Muh.Anshari Idris Sulawesi Tenggara/Buton 

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam (indepth 
interviewing) yang masing-masing dilakukan oleh 14 orang peneliti. Teknik 
ini memungkinkan eksplorasi secara mendalam mengenai fungsi ulama. 
Untuk memudahkan jalannya wawancara terlebih dahulu disiapkan 
instrument berupa pedoman wawancara. 

Analisis data dilakukan melalui kegiatan reduksi, penyajian, dan 
interpretasi data. Reduksi data dilakukan melalui mekanisme inklusi-eksklusi 
atau penyaringan data yang sesuai dengan fokus yang sudah terjabarkan ke 
dalam tema-tema atau sub tema penelitian. Penafsiran dilakukan dengan 
mengungkap hubungan yang terjadi dalam suatu statemen, antar statemen, 
antar faktor atau antar tema. 

PART1SIPAS1 VIJiMA DALAM PENDIDIKANISLAM DAN PANDANGANNYA 
TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DEWASA INI 3 



Abd. Kadir Ahmad 

Penelitian ini berhasil mengungkapkan betapa partisipasi ulama dalam 
bidang pendidikan Islam masih tetap bertahan. Hal ini dibuktikan dengan 
keterlibatan mereka baik sebagai pemilik yayasan, pembina, dan pimpinan 
pesantren, madrasah, atau bahkan perguruan tinggi. Meski demikian, 
keterlibatan mereka di dalam lembaga pendidikan berbasis keislaman 
tersebut tidak lagi sebagai pemegang otoritas tunggal. Hal itu disebabkan 
keharusan mengakomodir kebijakan pemerintah mengenai penataan 
lembaga pendidikan dalam bentuk madrasah (mulai dari tingkat Ibtidaiyah 
sampai Aliah) dengan perimbangan kurikulum 30 persen agama dan 70 
persen umum. 

Setelah hampir tiga dasawarsa diterapkan di Indonesia para ulama 
menilai sistem madrasah tersebut tidak membawa hasil yang diharapkan. 
Lulusan madarasah dinilai "setengah-setengah", tidak dapat menguasai 
agama dengan baik, dan juga tidak mampu bersaing dengan sekolah umum. 
Untuk itu, ulama merekomendasikan agar kurikulum madrasah ditinjau 
ulang, minimal pelajaran agama seimbang dengan pelajaran umum. 

II. TINJAUAN PUSTAKA 
Konsep Ulama 

Kata ulama disebutkan dua kali dalam Alquran, yaitu dalam Surah 
Fathir (35) : 28 dan Surah Asy-Syu'ara''(26): 197. Pada Surah Fathir. 28 
disebutkan bahwa "sesungguhnya yang takut kepada Allah di antara 
hamba-hamba-Nya hanyalah ulama". Sementara, dalam Surah Surah Asy-
Syu 'ara '(26): 197 disebutkan pengakuan ulama Bani Israil tentang kebenaran 
kandungan Alquran. 

Berdasarkan kedua ayat tersebut, Shihab (1992) menyimpulkan 
pengertian ulama tidak hanya mengacu pada penguasaan ilmu agama 
melainkan juga ilmu umum; atau penguasaan pengetahuan tentang ayat-
ayat Allah, baik yang bersifat kawniyyah maupun qur'aniyyah. Yang 
membedakan antara sarjana atau cendekiawan dengan ulama, menurut 
Shihab, tidak terletak pada bidang ilmunya melainkan pada apakah ilmu 
yang dimilikinya mengantar menusia kepada pengetahuan tentang kebenaran 
Allah, taqwa dan khasyyah (takut kepada-Nya) atau tidak. 

Hal ini senada dengan pandangan Al-Baghdadi (1994), yang 
menggunakan istilah ulama untuk menyebutkan ahli-ahli di bidang ilmu 
syariat dan juga para ahli dalam bindang ilmu-ilmu logika dan eksperimental. 

Pandangan yang berbeda dikemukakan oleh Abu Bakar Jabir Aljazairy 
(2001) yang mengidentifikasi ulama sebagai mereka yang menguasai, 

4 Jurnal "Al -Qalam" No.XVII Tahun XII Edisi Januari-Juni 2006 



Abd. Kadu Ahmad 

mengamalkan, dan menyebarluaskan ilmu agama. Mereka itulah orang-orang 
yang menjaga tegaknya agama Islam dan menjadi petunjuk bagi manusia 
yang lainnya. Mereka itulah yang diisyaratkan oleh Allah dalam firman-
Nya pada Q.S Fathir: 28; Q.S.Az-Zumar: 9, seperti disebutkan di atas, dan 
ayat-ayat lain seperti Q.S. Al-Ankabut: 43; dan Q.S. Ali Imran: 18. 

Di Indonesia, pengertian ulama digunakan menurut pengertian khusus 
di atas. Pengertian khusus ini lebih kental lagi ketika setiap komunitas Islam 
menerjemahkan ulama ke dalam konteks lokal, seperti kyai di Jawa, ajengan 
di Jawa Barat, teungku di Aceh, tuan guru di Lombok, dan Gurutta di 
Sulawesi Selatan. Persentuhan dengan budaya lokal membuat ulama tidak 
dapat digeneralisir lagi. Setidaknya, setiap komunitas memiliki cara 
tersendiri untuk mengidentifikasi ulamanya masing-masing. 

Menurut Dhofier, kyai pada dasarnya merupakan gelar yang diberikan 
oleh masyarakat kepada seorang ahli agama Islam yang memiliki atau 
menjadi pimpinan pesantren dan mengajar kitab-kitab klasik kepada para 
santrinya. Dhofier menyimpulkan bahwa, dengan kaitan yang sangat kuat 
dengan tradisi pesantren, gelar kyai biasanya dipakai untuk menunjuk ulama 
dari kelompok Islam tradisional. Kriteria ini lebih memperkaya kedua kriteria 
yang disebutkan di atas sehingga dapat disimpulkan bahwa kyai minimal 
harus memenuhi kriteria (1) pengusaan ilmu keislaman, (2) akseptabilitas 
publik, (3) memimpin pesantren dan (4) mengajar kitab klasik (kitab kuning). 

Steenbrink (1994), memiliki kriteria sederhana mengenai kyai yaitu. 
seorang dapat disebut kyai karena ia diterima masyarakat sebagai kyai. 
karena orang datang minta nasehat kepadanya, atau mengiriinkan anaknya 
supaya belajar kepada kyai. Jadi, untuk menjadi kyai tidak ada kriteria 
formal seperti persyaratan studi, ijazah, dan sebagainya. Ia juga 
mengemukakan kriteria non-formal yang harus dipenuhi oleh seorang kyai 
besar, mengutip H.Aboebakar Atjeh, yaitu: (1) pengetahuannya, (2) 
kesalehannya, (3) keturunannya, dan (4) jumlah muridnya. Skema itu, 
menurut Steenbrink, sama dengan skema yang diberikan Vredenbregt, yaitu: 
(1) keturunan, (2) pengetahuan agama, (3) jumlah murid dan, (4) caradia 
mengabdikan diri dalam masyarakat. 

Catatan penting perlu diberikan untuk berbagai skema di atas. Pertama, 
tidak ada di antara skema-skema tersebut yang mempersoalkan persyaratan 
bahwa seorang kyai harus seorang laki-laki. Kedua, faktor keturunan 
merupakan fenomena lokal dan bukan universal. Faktor keturunan 
memegang peranan berdasarkan alasan sosial bahwa kyai untuk pesantren 
tradisional mungkin anak dari kyai, atau kalau ayahnya bukan seorang kyai, 
mungkin salah seorang familinya seorang kyai, atau kakeknya dan seterusnya. 

PARTISIPASI ULAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA 

TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DEWASA INI 5 



Abd. Kadir Ahmad 

Kesalehan seorang kyai dikaitkan dengan pengabdiannya yang total 
untuk mengajar agama tanpa kenal lelah dan tanpa menuntut bayaran. Ia 
harus memenuhi setiap permintaan untuk pergi ke desa atau kota untuk 
mengajar. Baginya, mengajar adalah satu pekerjaan yang baik, dan oleh 
karena itu dia tidak dibayar untuk pekerjaannya. Di samping mengajar, 
kyai masih harus bekerja di tempatnya sendiri untuk memenuhi nafkahnya 
dan melaksanakan semua kewajiban agama dan amalan-amalan sunnah. 

Fungsi dan Peran Ulama 

Menurut Shihab (1992), ada empat tugas atau peran utama yang 
harus dijalankan ulama sesuai dengan tugas kenabian. Pertama, 
menyampaikan ajaran-ajaran Islam. Kedua, menjelaskan ajaran-ajaran 
Islam. Ketiga, memutuskan perkara atau problem yang dihadapi masyarakat. 
Keempat, memberikan contoh pengamalan. Tugas ulama di atas bersifat 
normatif merupakan konsekuensi posisinya sebagai pewaris Nabi. Fungsi 
ulama, dengan demikian, adalah sebagai mubalig, pengajar, hakim dalam 
arti pengambil keputusan, dan teladan bagi pengikutnya. 

Fungsi dan peran ulama mengalami transformasi sesuai kondisi 
zaman. Kelihatannya fungsi ulama pada zaman kerajaan dan kolonial 
menurut Benda dan Pijper adalah sebagai penghulu dan guru agama. Fungsi 
sebagai penghulu meliputi fungsi-fungsi (1) penasehat atau mufti, (2) hakim 
(qadli) (3) pemangku mesjid dan seluruh pegawai bawahannya; (4) 
pengurus dan pencatat pernikahan, perceraian, dan rujuk menurut hukum 
Islam; dan (5) pengawas pendidikan agama. 

Pada perkembangan selanjutnya Horikoshi tidak melaporkan adanya 
fungsi birokrasi lagi sebagai penghulu melainkan lebih pada otoritas 
keilmuan dan pemimpin ibadah yaitu sebagai (1) pemangku masjid dan 
madrasah, (2) pengajar dan pendidik, dan (3) ulama sebagai ahli dan 
penguasa hukum Islam. 

Saletore memasukkan dimensi politik sebagai salah satu fungsi 
ulama. Fungsi-fungsi tersebut adalah ulama sebagai (1) guru, (2) mubalig, 
(3) pegawai pemerintah, dan (4) Politisi. Ulama sebagai pegawai pemerintah 
biasanya berfungsi sebagai syaikhul Islam, qadhi, khatib, imam.dan guru-
guru dalam lembaga pendidikan pemerintah. 

6 Jurnal "Al -Qalam" No.XVII Tahun XII Edisi Januari-Juni 2006 



Abd. Kadir Ahmad 

Kerangka Konseptual 

Ulama dalam studi ini dipandang sebagai kelompok ahli dalam 
bidang keagaman Islam. Sebagai kelompok ahli ulama merupakan 
jembatan antara Islam sebagai ajaran dan umat Islam. Instrumen yang 
digunakan oleh ulama untuk menjembatani kedua hal tersebut adalah 
pendidikan baik dalam arti formal maupun nonformal. Instrumen lain yang 
digunakan adalah lewat karya tulis. 

Tujuan pendidikan itu sendiri dimaksudkan sebagai wadah untuk 
mencapai manusia ideal menurut Islam dan seterusnya masyarakat ideal. 
Sebagai prasyarat terbentuknya manusia dan masyarakat ideal tersebut, 
maka pendidikan Islam diharapkan dapat memberdayakan umat Islam agar 
mampu memainkan peran tertentu di dalam masyarakat dan bangsa 
Indonesia. 

Sebagai instrumen untuk membentuk manusia seutuhnya (manusia 
ideal) dan baldatun thayyibah (masyarakat ideal), ulama kemudian 
memberikan penilaian terhadap peran lembaga pendidikan Islam, khususnya 
madrasah dan pesantren. 

Wadah pengabdian ulama adalah di pemerintahan dan masyarakat. 
Dengan demikian ulama dapat diklasifikasi ke dalam ulama birokrasi dan 
ulama independen. Ulama independen kemudian dapat dirinci ke dalam 
ulama organisasi, ulama pesantren, ulama tarekat dan ulama bebas (tanpa 
lembaga). 

Pada masa pemerintahan kerajaan ulama merupakan bagian dari 
birokrasi kerajaan dan menduduki fungsi kunci dalam struktur masyarakat 
Islam. Pada zaman kolonial dan revolusi banyak ulama terjun sebagai 
pejuang kemerdekaan. Pasca kemerdekaan ulama lebih banyak 
mengkonsolidasikan diri dalam gerakan pendidikan dan dakwah, baik 
sebagai pimpinan pondok pesantren atau madrasah, guru, khalifah suatu 
aliran tarekat, mubalig atau pembimbing calon-calon ulama melalui 
pengajian pendalaman bidang kajian tertentu (takhassus). Ulama juga 
berperan sebagai agen pembangunan, terutama dalam masa pemerintahan 
Orde Baru. 

Selain menekuni bidang tugas tertentu baik sebagai pegawai negeri 
atau pendidik, ulama juga memainkan peran sosial di masyarakat, terutama 
memberikan pelayanan terhadap kebutuhan upacara atau hajat masyarakat. 
Hajat masyarakat yang paling lazim adalah berkaitan dengan upacara siklus 
hidup, syukuran, peringatan hari-hari besar Islam, memimpin shalat dan 
mengurus masjid, infak, zakat dan shadaqah, pengobatan dan sebagainya. 

PART1SWASI ULAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA 

TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DE WAS A INI 7 



Abd. Kadir Ahmad 

K E R A N G K A K O N S E P T U A L U L A M A D A N P E N D I D I K A N 

I S I . A M 

A L Q U R A N 

U L A M A 

] 
C A T I D E A L 

P K N D I O I K A N I S L A M 

I ' K S A N ' I ' t t H N M A D R A S A H N O N K O K M A I . K A k Y A T I I I . I S 

M A S Y A K A K A 1 I S L A M 

I I I . T E M U A N P E N E L I T I A N 

A. Fungsi U lama Da lam Pendidikan Is lam 

Ulama adalah figur sentral dalam masyarakat Islam. Ia menjembatani ajaran 
Islam sebagaimana termaktub dalam kitab suci dan hadis Rasulullah serta kitab-kitab 
klasik peninggalan ulama terdahulu, kepada umat. Oleh karena itu, fungsi ulama identik 
dengan pendidik dalam arti luas. Ia mendidik masyarakat Islam melalui penyampaian 
ajaran Islam dan melalui contoh-contoh prilakunya. Semakin intens dan luas jangkauan 
pendidikan yang dilayani seorang ulama semakin besarlah ulama tersebut. 

Penelitian ini menunjukkan besarnya peranan ulama dalam pendidikan formal 
keagamaan dan pendidikan nonformal. Dalam bidang pendidikan formal ulama 
berfungsi sebagai pendiri dan pimpinan pondok pesantren, pembina/pengajar madrasah, 
atau perguruan tinggi. Dalam bidang pendidikan nonformal ulama berfungsi sebagai 
pembina majelis taklim dan pengajian takliassus (pendalaman satu bidang tertentu). 
Ulamajuga berfungsi sebagai mubalig yang melayani kebututuhan masyarakat terhadap 
dakwah. Selain itu ulama juga pelayan yang memberikan layanan terhadap berbagai 
hajatan masyarakat. 

Sejumlah faktor menjadi prasyarat dan berpengaruh terhadap fungsi dan peran 
ulama dalam pengembangan pendidikan Islam. Faktor-faktor tersebut adalah latar 
belakang lingkungan keluarga, faktor pendidikan, dan pekerjaan pokok ulama. 
Penelitian ini menunjukkan bahwa seseorang menjadi ulama antara lain karena didukung 
oleh lingkungan keluarga yang kondusif. 

H A D I S 

M A N U S I A I D H A I . M A S Y A K A f -

8 Jurnal "AI-Qalam" No.XVII Tahun XII Edisi Januari-Juni 2006 



Abd, Kadir Ahmad 

Tabel 2 : Fungsi Dan Peran Ulama 

NO NAMA ULAMA Fungsi Ulama dalam pendidikan 
1 K.H. Muhammad Nur Pendiri/pengasuh MD1A (Ma'hadud Dirasatil Islamiyah 

Wal Arabiyah) Makassar, pengasuh pengajian 
(takhassus), majelis taklim, da'i, pemimpin tarekatul 
Muhammadiyah. 

2 Prof. Dr. KH. Sahabuddin Dosen IAIN Alauddin, pengasuh beberapa perguruan 
tinggi swasta, Pimpinan Pondok Pesantren, pembina 
majelis taklim, da'i dan pemimpin tarekat. 

3 Drs.K.H.Jamaluddin 
Amien 

Pesnsiunan Guru Agama, mantan Rektor , Pimpinan 
Muhammadiyah Sulawesi Selatan, da'i 

4. Drs.KH.Harisah HS PNS, Pemilik/pimpinan ponpes An-Nahdlah Makassar, 
da.i, pembina majelis taklim. 

4 Drs.K.H.Bustamin Syarif Pimpinan Ponpes Bahrul Ulum Gowa, da'i. pembina 
majelis taklim Fastabiqul Khairat. 

5 Drs.H.Rizali Muh. Noor Kepala Ma'had Pondok Pesantren (Pondok Karya 
Pembangunan) di Manado, Pembina LPTQ, TPA, Majlis 
Taklim di samping berdakwah. 

6 Drs.K.H.Khalilullah 
Ahmas 

Pengasuh Pondok Pesantren Putri As-Salam Manado 

7 Drs.K.H.Hasan Yamani PNS, pengasuh Madrasah DDI di Palu. Membina majelis 
taklim dan dakwah di masyarakat. 

8 Drs.K.H.M. Arif Siraj, LC Tenaga pengajar (PNS) memimpin pembina pesantren Al 
Istiqamah Ngatabaru, muballiq, aktif membina pengajian 
Majelis Ta'lim. 

9 S. Saggaf Aljufrie, MA Ketua Utama Al-Khairat Palu, memberikan dakwah dan 
pengajian di berbagai mesjid dan majelis-mejelis taklim 

10 Drs. Kaso PNS, pengasuh ponpes Al Munawwarah di Kabupaten 
Kendari, di Kabupaten Kendari, da'I 

11 Drs. H. Ryha Madi Pe'nsiunan guru, membina panti asuhan, majlis taklim. 
pembina pesantren, dan Yayasan Yaumi. 

12 Drs.Laode M.Anshari Idris pimpinan madrasah di Wangi-Wangi Buton, da'i, 
membina majelis Taklim Zawawy di Bau-Bau. 

13 Drs.Zainul Romiz Koesry, 
M.Ag 

Dosen (PNS) di STAIN Gorontalo, pengasuh pondok 
pesantren (Al-Falah), da'i. 

Sejak kecil mereka dididik oleh orang tua mereka sendiri di dalam 
keluarga sebelum diserahkan kepada orang lain. Ayah atau ibu merekalah 
yang pertama-tama meletakkan dasar-dasar agama yang diberikan melalui 
pengenalan (pengajian dasar) Alquran. Sambil diajar mengaji mereka juga 
dibimbing melaksanakan ibadah-ibadah pokok terutama shalat. Setelah 
tamat mengaji di bawah bimbingan orang tua barulah mereka diserahkan 
kepada orang lain atau dimasukkan sekolah agama. 

Menjadi ulama bukanlah sesuatu yang kebetulan. Mereka memiliki 
konsistensi pendidikan dalam bidang agama Islam sejak dini. Mereka pun 
tidak pernah berhenti belajar untuk memperdalam atau menyegarkan 

FARTIS1PASI VIJiMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA 

TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DBWASA INI 9 



Abd. Kadir Ahmad 

ilmunya. Mereka betul-betul pengamal ajaran Nabi: " tuntutlah ilmu mulai 
dari ayunan sampai hang lahat". Mereka memiliki kesadaran ilmu yang 
tinggi. 

Secara formal ulama membutuhkan kemampuan pendidikan dasar. 
Ulama yang dimasa anak-anak hidup pada zaman pemerintahan Belanda 
biasanya belajar di Vervolg School (VVS). Sedangkan yang hidup di zaman 
kemerdekaan biasanya mengambil pelajaran dasar mereka di Sekolah 
Rakyat atau Sekolah Dasar. Setelah tamat sekolah dasar ada sebagian kecil 
ulama yang tetap meneruskan pendidikannya melalui jalur pendidikan 
umum, misalnya SMP dan SMA atau sekolah umum yang sederajat. Sambil 
belajar di sekolah umum ulama model ini menempuh pendidikan agama 
melalui sekolah diniah di sore hari atau belajar secara non-formal (pengajian 
halaqah) ke ulama-ulama tertentu. 

Trend umum pola pendidikan ulama adalah setelah tamat sekolah 
dasar mereka kemudian mulai mengkhususkan pendidikannya di jalur 
sekolah agama. Umumnya pendidikan dasar keagamaan secara formal 
dimulai pada tingkat ibtidaiyah, kemudian di tsanawiyah atau PGA 4 tahun 
dan seterusnya aliyah atau PGA 6 tahun atau Sekolah Persiapan IAIN. Jalur 
pendidikan keagamaan di tingkat pendidikan tinggi di tempuh di IAIN atau 
Sekolah Tinggi Agama Islam. 

Beberapa ulama mengenyam pendidikan di luar negeri, khususnya di 
Mesir dan Mekah. Mereka ini biasanya menyandang gelar "Lc" atau "MA", 
atau gelar tidak formal seperti "Al-Alimul Allamah" atau "Syekh" bagi 
lepasan pengajian-pengajian di Mekah. Di kalangan masyarakat masih 
berkembang pandangan, bahwa menuntut ilmu dari sumber ilmu pengetahuan 
Islam di Timur Tengah dipandang sebagai model pendidikan yang ideal dan 
diidamkan setiap calon ulama. Ulama yang berlatar belakang pendidikan 
Timur Tengah memiliki tempat khusus di antara ulama-ulama yang lain. 
Bersamaan dengan dukungan faktor lain, ulama yang dibesarkan di pusat-
pusat pendidikan di Mekah atau Mesir dianggap lebih berkualitas. 

Kesamaan pola latar belakang pendidikan membuat ulama juga 
mengembangkan pola pendidikan yang relatif sama, yaitu pengembangan 
pendidikan melalui pendirian atau pengabdian pada lembaga pendidikan 
Islam. Semua ulama membina lembaga pendidikan Islam, baik dalam bentuk 
pesantren, madrasah atau perguruan tinggi. Selain membina lembaga 
pendidikan Islam, ulama juga membina majelis taklim (takhassus atau umum), 
melayani masyarakat di bidang dakwah, dan pelayanan-pelayanan hajatan 
warga masyarakat. 

10 Jurnal "Al-Qalam" No .XVII Tahun XII Edisi Januari-Juni 2 0 0 6 



Abd. Kadir Ahmad 

B. Pandangan Ulama Tentang Manusia Ideal 

Sebelum membahas tentang cita-cita pendidikan Islam terlebih dahulu 
perlu dikemukakan pandangan ulama tentang manusia ideal. Hal ini penting 
mengingat manusia ideal adalah gambaran ideal dari manusia yang menjadi 
cita-cita dalam pendidikan sebagai proses pembentukan pribadi dan 
masyarakat. 

Ulama menggunakan beberapa konsep untuk menggambarkan manusia 
ideal, misalnya manusia yang baik atau manusia yang sempurna. Ulama 
melihat sifat dasar manusia ideal dapat dilihat pada akhlak, terutama pada 
aspek kemampuan seseorang mengendalikan diri dari segala macam perilaku 
tercela. Pada basis akhlak itulah berdiri kemampuan yang lain yaitu ketaatan 
melaksanakan perintah agama. Ulama juga menekankan perlunya aspek 
tradisi, bahwa Islam atau syariat selain bersumber dari Alquran dan Sunnah 
Nabi juga perlu dikembangkan tradisi keagamaan yang tergambar dalam 
budaya masyarakat yang etis dan bermoral berdasarkan etika dan moralitas 
Islam. Hal ini sudah menjadi tradisi dalam kehidupan yang dibangun oleh 
Nabi dan para sahabat serta generasi selanjutnya. 

K.H.Muhammad Nur misalnya mengungkapkan: "Manusia yang baik 
selalu menciptakan ketenteraman lahir dan batin di tengah-tengah masyarakat, 
memberikan contoh yang baik tanpa membedakan agama". Dalam konteks 
itu, lanjut Kiai yang belajar di Mekah selama 12 tahun ini, argumen-argumen 
dalam kitab-kitab Zabur, Taurat, dan Injil dapat menjadi rujukan bagi orang 
Islam sepanjang tidak bertentangan dengan Syariat Islam yang kita anut. Hal 
ini menunjukkan sikap toleransinya yang tinggi terhadap pemeluk agama lain 
demi terwujudnya kehidupan bersama. 

Pendidikan berbasis akhlak dan mampu membangun tradisi yang baik 
itulah yang dicita-citakan oleh ulama, sebagaimana ditradisikan lewat pesantren. 
Itu pulalah yang dirasakan mengalami degradasi sebagai produk dari sistem 
pendidikan yang ada sekarang. Dalam konteks pengembangan ilmu berbasis 
akhlak inilah para ulama memandang perlunya dibina secara bersamaan melalui 
sistem pendidikan sifat-sifatfathanah (kepintaran/kognitif), amanah (kejujuran, 
keterpercayaan), shiddieq (selalu berusaha berada pada rel yang benar) dan 
tablig (menularkan kebaikan). 

Untuk mencapai terbentuknya manusia yang baik itu diperlukan uswah 

hasanah atau keteladanan dari semua pihak yang berada pada posisi 

PARTISIPASI ULAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA 
TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DEWASA INI 11 



Abd. Kadir Ahmad 

menentukan dalam proses pembentukan kepribadian. Ulama amat 
mengutamakan peran penting pemegang otoritas dalam masyarakat untuk 
menjadi teladan di masyarakat, terutama pemerintah dan pendidik. Mereka 
harus mampu menyelaraskan kata dan perbuatan. 

Untuk itu, menurut ulama, diperlukan penataan ulang terhadap lembaga 
pendidikan, khususnya lembaga pendidikan Islam, agar dapat dibangun kembali 
model pendidikan dimana aspek akhlak atau moralitas bisa terbangun sebagai 
landasan bagi aspek intelektual atau pengetahuan anak-anak didik. Hal ini 
wajar bila ulama kemudian masih banyak memandang perlunya dipertahankan 
sistem kepesantrenan di satu sisi dan perbaikan sistem madrasah di sisi lain. 

C. Pandangan Ulama Tentang Madrasah 
Pada bagian ini ulama banyak menyoroti posisi dan kondisi madrasah 

sebagai model pendidikan Islam di Indonesia. Mereka melihat madrasah sebagai 
tumpuan harapan dalam upaya pencerdasan kehidupan umat Islam. Madrasah 
menjadi alternatif bagi model pendidikan yang dipandang dikotomis antara 
model pesantren di satu pihak dan pendidikan umum (sekuler) di pihak lain. 
Madrasah merupakan penggabungan keduanya. Dalam bahasa ulama, madrasah 
adalah model yang ideal, karena dapat menjalankan keseimbangan dunia dan 
akhirat. 

Sebenarnya madrasah diarahkan pada pencapaian pendidikan yang 
integralistik. Secara yuridis, kebijakan ini dimulai sejak diberlakukan SKB 
(Surat Keputusan Bersama Tiga Menteri) 3 Maret, tahun 1975 tentang 
peningkatan mutu madrasah. Yang dimaksud madrasah menurut SKB tersebut 
ialah lembaga pendidikan yang menjadikan mata pelajaran agama Islam sebagai 
mata pelajaran dasar. Mata pelajaran yang diberikan sekurang-kurangnya 30 
persen pelajaran agama di samping mata pelajaran umum 70 persen. Arahan 
ini diperkuat dengan masuknya pendidikan agama sebagai komponen dalam 
sistem pendidikan nasional yang ditetapkan dalam Undang-Undang nomor 2 
Tahun 1989. 

Ulama mengakui tujuan mulia pemerintah dengan keluarnya SKB 3 
Menteri tersebut. Salah satu dampak positifhya adalah persamaan Madrasah 
Ibtidaiyah dengan Sekolah Dasar, Madrasah Tsanawiyah dengan Sekolah 
Menengah Pertama dan Madrasah Aliyah dengan Sekolah Menengah Atas. 
Pelaksanaan SKB 3 menteri tersebut bertujuan agar seluruh siswa pesantren 
mendapatkan ijazah yang diakui pemerintah untuk digunakan melanjutkan 
sekolah di lembaga pendidikan umum. 

12 Jurnal "AI-Qalam" No .XVII Tahun XII Edisi Januari-Juni 2 0 0 6 



Abd. Kadir Ahmad 

Tabel 3: Pandangan Ulama Tentang Madrasah 

NO NAMA ULAMA Pandangan tentang Madrasah 

1 K.H.Muhammad Nur Kehadiran madrasah dilatarbelakangi keinginan 
keseimbangan ilmu agama dengan ilmu pengetahuan 
umum sejalan dengan dalil Al Qur'an : berilah kami 
kebahagiaan di dunia dan kebahagiaan di akhirat. 

2 Prof.Dr.KH. Sahabuddin Bentuk madrasah sudah cukup baik, namun masih perlu 
pembenahan utamanya aspek kurikulum dan kualitas 
gurunya. Idealnya minimal bergelar master. 

3 Drs.K.H.Jamaluddin 
Amien 

Pendidikan Islam bentuk madrasah jauh lebih maju dari 
masa dahulu. 

4 Drs.K.H.Muh.Harisah As Perlu dipertahankan tetapi disempurnakan kurikulumnya 

5 Drs.K.H.Bustamin Syarif Bentuk madrasah perlu ditingkatkan karena lebih 
berorientasi duniawiyah bila anak-anak akan melanjutkan 
ke sekolah yang lebih tinggi. 

6 Drs.H.Rizali Muh. Noor Terjadi perubahan dari wawasan semula, yaitu belajar dan 
mendalami ajaran Islam, menjadi berimplikasi pada 
kebutuhan hidup, status sosial, dan mendapatkan ijazah. 

7 Drs.KH.Ahmad Yamani Madarasah sudah memadai, tetapi lebih sarat muatan 
pengetahuan umum dan menafikan pemantapan 
pendidikan agama sebagai ciri khas suatu madrasah. 

8 Drs.K.H.M. Arif Siraj Lc Masyarakat tetap menganggap penting madrasah, namun 
pendidikan madrasah setengah-setengah, tidak terfokus. 

9 S. Saggaf Aljufrie.MA Sistem madrasah membuat calon siswa menurun, kualitas 
pelajaran agama kurang, luaran cenderung melanjutkan 
ke sekolah lanjutan dan perguruan tinggi umum. 

10 Drs. Kaso Madrasah terkontaminasi dengan format pendidikan 
umum. Madrasah tidak berbasis di pesantren hanya 
berbeda sedikit pendidikan umum. 

11 Drs. Zainul Romiz 
Koesry.M.Ag 

Kurikulum madrasah terlalu berat karena adanya mata 
pelajaran wajib dari pemerintah, dan keterbatasan SDM 
(guru) serta fasilitas yang sangat terbatas. 

Dengan aturan baru tersebut seluruh pesantren diminta untuk 
menyesuaikan dengan kurikulum Departemen Agama. Konsekuensinya, 
apabila pesantren tidak mengikuti kurikulum Departemen Agama, maka 
siswa pesantren tidak dapat diikutkan dalam ujian negara untuk 
mendapatkan ijazah. 

Kurikulum madrasah, baik negeri maupun swasta yang berlaku 
secara nasional tertuang dalam Keputusan Menteri Agama Nomor 372 / 
1993 tentang Kurikulum Pendidikan Dasar Berciri Khas Agama Islam 
(Madrasah Ibtidaiyah dan Madrasah Tsanawiyah) dan Keputusan Menteri 
Agama Nomor 373 / 1993 tentang Kurikulum Madrasah Aliyah. 

Namun demikian, setelah berjalan lebih kurang dua dasawarsa, 
madrasah dinilai belum mampu memenuhi harapan ideal tersebut. 

PARTIS1PASI ULAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA 
TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DEWASA INI 13 



Abd. Kadir Ahmad 

Madrasah dinilai tidak fokus dan tanggung, la ila ha'ula wala ila ha'ula 
(tidak kesana tetapi tidak juga kesini), dalam arti luaran madrasah tidak 
mampu menguasai pengetahuan agama dan tidak juga pengetahuan umum. 
Banyak faktor dipandang sebagai penyebab kurang berfungsinya lembaga 
tersebut, antara lain yang paling dominan adalah kurikulum. Selain itu adalah 
faktor sumberdaya manusia, dan aspek metodologis. 

Aspek kurikulum adalah satu di antara banyak hal, yang paling 
banyak mendapat sorotan ulama berkaitan dengan sistem madrasah. Ulama 
mengusulkan agar kurikulum madrasah menganut pola keseimbangan, yaitu 
minimal 50 persen pelajaran umum, dan 50 persen agama. Bahkan ada ulama 
yang menginginkan kurikulum madrasah terdiri dari 70 persen agama dan 
30 persen umum. Pandangan lain yang lebih akomodatif adalah, tetap 
mempertahankan kurikulum akan tetapi guru-guru seharusnya diarahkan 
agar mampu memberikan pelajaran ekstra kurikuler keagamaan. Sebaliknya 
seorang guru bidang studi umum juga harus mampu mengaitkan setiap materi 
pelajaran dengan muatan keagamaan. Berikut ini pandang ulama terhadap 
kurikulum madrasah. 

Tabel 4 : Pandangan Ulama Tentang Kurikulum Madrasah 

NO NAMA ULAMA PANDANGAN TENTANG KOMPOSISI 
KURIKULUM MADRASAH 

1 K.H.Muhammad Nur Idealnya, 50-persen agama, 50 persen umum 

2 Prof.Dr.K.H.Sahabuddin Kurikulum madrasah tidak memadai Perlu dibalik yakni 
porsi pelajaran agama 70% dan umum hanya 30%. 

3 Drs.K.H.Jamaluddin Amien Kurikulum madrasah perlu ada keseimbangan, paling 
tidak jam pelajaran agama itu ditambah 

4 Drs.K.H.Muh.Harisah AS Perbandingan 50 % pelajaran umum, dan 50% agama 

5 Drs.K.H.Bustamin Syarif Kurikulum madrasah (70 % umum: 30% agama) 
sekarang sangat merusak masa depan masyarakat Islam. 

6 K.H.Raizali Muh. Noor Kurikulum madrasah kurang efektif, bahkan siswa akan 
berada dipersimpangan, pelajaran umum tidak mantap 
dan pelajaran agama tidak mapan. 

7 Drs.KH.Ahmad Yamani Tidak ada masalah, asal waktu yang sedikit mampu 
dimanfaatkan secara optimal, dan guru bidang studi 
umum mampu mengaitkan setiap pokok bahasan 
dengan agama. 

8 S. Saggaf Aljufrie.MA Untuk ahli di bidang agama, maka kurikulum di 
madrasah adalah 70% agama dan 30% umum. 

9 Drs. Kaso Madrasah versi non pesantren tidak ubahnya dengan 
pendidikan umum, kurikulumnya tanggung. Idealnya 
porsi pelajaran agama, 70 % dan pelajaran umum 30 %. 

10 Drs. Zainul Romiz Koesry, 
M.Ag 

Idealnya, perbandingan agama umum fifty-fifty. Tetapi 
karena ketentuan perlu memanfaatkan waktu secara 
efisien dan efektif dan mengisinya muatan lokal 
agama. 

14 Jurnal "Al-Qalam" N o . X V I I Tahun XII Edisi Januari-Juni 2006 



Abd. Kadir Ahmad 

Akan tetapi dalam realitas, polarisasi pendidikan masih sangat 
dirasakan. Integrasi kedua model pendidikan (umum dan agama) hanya 
diartikan sebagai pemberian porsi pelajaran umum dan agama secara 
berbarengan. Belum terjadi integrasi antara keduanya. Dalam arti materi 
pendidikan agama harus disajikan secara terpadu dengan materi pendidikan 
umum sehingga guru dituntut untuk mampu mengkolerasikan dan 
merelevansikan pendidikan agama dan pendidikan umum secara integral. 

Jadi, menurut para ulama, esensi pendidikan yang integratif dalam 
sistem madrasah tidak tercapai karena yang ditenkankan adalah bentuk 
formalnya, yaitu kurikulum madrasah dengan perbandingan 70 persen 
pelajaran umum dan 30 persen pelajaran agama. Sedangkan, penekanan 
agar guru merelevansikan kedua pendidikan tersebut, tampaknya tidak jalan. 
Akibatnya, anak didik tidak akan mampu memahami ajaran agamanya 
secara mendalam. Bahkan setelah tamat, siswa akan berada di 
persimpangan. Pelajaran umum tidak mantap dan pelajaran agama tidak 
mapan. Secara metodoligis, mata pelajaran agama hampir bersifat teoritis 
saja. Bila muncul anggapan, bahwa dengan sistem pendidikan agama di 
madrasah tidak ada pengembangan materi agama. 

IV. KESIMPULAN 

Fungsi ulama sebagai waratsah al-anbiyaa dan tabiatnya yang 
senantiasa takut (khasyyah) kepada Allah menjadi faktor pendorong bagi 
mereka untuk selalu tampil mengaplikasikan fungsi utama mereka dalam 
berbagai kegiatan di kalangan ummat, yang secara tradisional terfokus pada 
bidang dakwah, pendidikan, dan pelayanan kepada ummat dalam 
pelaksanaan syariat Islam. 

Ulama adalah sedikit dari umat Islam yang amat dibutuhkan 
kehadirannya di tengah masyarakat yang terus berubah sementara ulama 
sendiri semakin langka. Dalam kelangkaan itulah ulama menanggung 
beban berat untuk menjaga aqidah dan moral umat terutama melalui 
pendidikan Islam baik formal maupun nonformal. 

Melalui lembaga pendidikan Islam ulama menfokuskan aktivitasnya 
guna mencapai tujuan pencapaian manusia ideal atau insan kamil dan 
masyarakat ideal, yaitu baldatun thayyibah warabbun ghofuur. Ulama 
menyadari bahwa instrumen utama mencapai insan kamil dan baldatun 
thayyibah adalah melalui pendidikan sepanjang hidup manusia. 

PARTIS1PASI ULAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA 
TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DE WAS A INI 15 



Abd. Kadir Ahmad 

Untuk membangun manusia yang ideal ulama melihat perlunya 
dibangun pendidikan berbasis akhlak. Pembangunan pendidikan berbasis 
akhlak ini pada gilirannya menuntut adanya pengembangan tradisi yang 
baik di dalam masyarakat. Wujud tradisi yang baik berdasarkan moralitas 
agama tersebut dapat dilihat pada pengembangan budaya yang santun, 
damai untuk semua kalangan. Selain kemampuan membangun dimensi 
kecerdasan (fathonah) dimensi terpenting lainnya adalah dimensi 
pentradisian melalui kemampuan memberikan contoh yang baik dari 
kalangan pemegang otoritas yang berpengaruh, terutama pemerintah dan 
kalangan pendidik. 

Dalam konteks itulah ulama melihat lembaga pendidikan Islam kini 
mengalami degradsi dimata umat. Model pendidikan dalam bentuk 
madrasah yang pada awalnya dianggap ideal karena merupakan alternatif 
dari adanya dikotomi tajam antara pendidikan agama (pesantren) dan 
pendidikan umum ternyata mengecewakan. Madrasah telah melahirkan 
luaran-luaran setengah jadi dan tidak jelas orientasinya. Lembaga 
pendidikan pesantren yang sudah terlanjur mengikuti pola madrasah 
tersebut ikut menerima dampaknya. Lembaga yang pernah berjasa sebagai 
wadah bersemainya calon dan kader ulama sekarang mulai terasa 
kemandulannya. Hasilnya dapat dilihat pada kelangkaan ulama. 

Pengalaman tersebut menjadi dasar yang amat berharga untuk 
kembali melakukan peninjauan terhadap sistem pendidikan Islam. 
Kurikulum madrasah dipandang perlu ditinjau kembali komposisi dan 
sistemnya. Selain itu perlu pendekatan integralistik dalam pengajaran agama 
dan umum di madrasah. Hal itu diarahkan pada pembentukan kepribadian 
dan kecerdasan secara seimbang. 

16 Jurnal "Al-Qalam" No.XVII Tahun XII Edisi Januari-Juni 2 0 0 6 



Abd. Kadir Ahmad 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, T.1987.l996.Agama dan Perubahan Sosial. Rajawali Pers, 
Jakarta. 

Azra, A. 1994. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara 
Abad XVII dan XVIII. Mizan, Bandung. 

Badrun, P. dan Rahman, A. 1996. Apresiasi Kelekturan Bagi Aparat Sara 
di Sulawesi Selatan. Hasil Penelitian tidak diterbitkan. Balai 
Penelitian Lektur Keagamaan Ujung Pandang, Ujung Pandang. 

Baghdadi, A.al. 1994. Ulama dan Penguasa Di Masa Kejayaan dan 
Kemunduran (diindonesiakan oleh Muhammad Abbas dan Usman 
Hatim). Gema Insani Press, Jakarta. 

Beatty, A. 2001. Variasi Agama di Jawa : Suatu Pendekatan Antropologi 
(diterjemahkan olehAchmad Fedyani Saefuddin). PTRaja Grafindo 
Persada, Jakarta. 

Benda, H.J. 1958. The Crescent and The Rising Sun; Indonesian Islam 
Under the Japanese Occupation 1942-1945. W. van Horve Ltd., The 
Hague and Bandung. 

Boland, B.J. 1971. The Struggle of Islam In Modern Indonesia. The Hague 
- Martinus Nijhoff, Leiden. 

Bruinessen, M.van. 1999. Rakyat Kecil, Islam dan Politik. Yayasan Bentang 
Budaya, Yogyakarta. 

Bukhariy, Imam Abi Abdullah Muhammad bin Ismail, al. Tanpa tahun. 
Shahih Bukhari (Jilid I). Dar al-Fikr, Beirut. 

Conger, J.A. 1997. Pemimpin Karismatik (diterjemahkan oleh Anton 
Adiwiyoto). Binarupa Aksara, Jakarta. 

Eickelman, D.F. dan James, P. 1998. Ekspresi Politik Muslim 
(diterjemahkan oleh Rofik Suhud). Penerbit Mizan, Bandung. 

Effendi, B. 1990. An Nuqayah : Gerak Transformasi Sosial di Madura. 
P3M, Jakarta . 

Geertz, C. 1960. The Javanese Kijaji : The Changing Role of a Cultural 
Broker. Comparative Studies in Society and History, Volume 2, 
Issue2. 

PARTISIPASI ULAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN PANDANGANNYA 
TENTANG PENYELENGGARAAN MADRASAH DI INDONESIA DEWASA INI 17 



Abd. Kadir Ahmad 

Hefner, R.W.2000. Islam, Pasar, Keadilan (dijerjemahkan oleh Amiruddin 
dan Asyhabuddin). LKiS, Yogyakrta. 

Horikoshi, H. 1987. Kyai dan Perubahan Sosial. Perhimpunan 
Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), Jakarta. 

Kartodirdjo, S.(ed.). 1991. Elite dalam Perspektif Sejarah. LP3ES, Jakarta. 

Khuluq, L. 2000. Fajar Kebangkitan Ulama, Biografi K.H.Hasyim Asy'ari 
.LKiS. Yogyakarta. 

Lapidus, I.M. 1989. A History of Islamic Societies. Cambridge University 
Press, Cambridge. 

Mansurnoor, I. A. 1990 Islam in an Indonesian World, Ulama of Madura. 
Gadjah Mada University Press, Yogyakarta. 

Steenbrink, K. A. 1986. Pesantren Madrasah Sekolah. LP3ES, Jakarta. 

Zuhri, Saifuddin. 1981 Kaleidoskop Politikdi Indonesia. Jilid 3. Jakarta : 
Gunung Agung 

18 Jurnal "AI-Qalam" No .XVII Tahun XII Edisi Januari-Juni 2 0 0 6 


