
Sirajuddin Ismail 

PONDOK PESANTREN DAN 
ISSU JIHAD 

(Studi Pada Pondok Pesantren 
Karya Pembangunan Manado) 

Oleh: Sirajuddin Ismail 

Abstrak 

This research was conducted in Manado, North Sulawesi. The focus 
research is Pesantren Karya Pembangunan. This research aims to find 
relation between Pesantren and jihad issue. This use qualitative method. 
Data was collected by using interview and analyzed by qualitative 
description. 

This research indicates that students of this Pesantren equalize under­
standing of hardness in the form ofradicalism, fundamentalism, terror­
ism, war, demonstration; and differentiate with understanding of jihad 
because jihad in Islam has certain regulation that goals to obtain the 
kindness to human being. 

Keywords: Pesantren Karya Pembangunan Manado, jihad. 

I. PENDAHULUAN 

Radikalisme lahir sebagai respon dari situasi ketidakpastian akibat 
perubahan sosial yang terjadi, disamping diilhami oleh motif religius, 
sosial politik dan ekonomi. HampirsemuaNegarayang memiliki 

kelompok Islam radikal berusaha meyakinkan negara Barat bahwa Islam bukan 
teroris dan pesantren bukan sarang teroris sebab tidak semua tindak kekerasan 
itu mewakili Islam dan pelaku kekerasan itu tidak semua berasal dari pesantren. 
Suatu kenyataan yang harus dihadapi oleh Barat, bahwa Islam memiliki nilai 
luhur yang bertentangan dengan terorisme, karena terorisme adalah kejahatan 
terhadap kemanusaan dan peradaban serta menimbulkan ancaman terhadap 
keamanan negara. Oleh sebab itu kewajiban bagi umat Islam untuk 

51 



Sirajuddin Ismail 

sama dengan agama Yahudi sebagai agama teroris, terorisme tidak memiliki tempat di 

dalam ajaran Islam, sebab Islam adalah agama rahmatan lil alamin. Memang dalam 

kurikulum pendidikan agama terutama kurikulum kepesantrenan diajarakan tentang 

jihad dan ajaran jihad tidak sama dengan terorisme, artinya jihad bukan seperti yang 

terdapat dalam pikiran orang Barat, jihad memiliki norma dan koridor tersendiri yang 

wajib ditaati oleh umatnya. 

Masalah pokok dalam penelitian ini, adalah potensi radikalisme di Pondok 

Pesantren Karya Pembangunan (PKP) Manado. Dari masalah pokok tersebut secara 

rinci dirumuskan, apa dan bagaimana Islam dan keberadaan pondok Pesantren Karya 

Pembangunan. Seperti apa potensi radikalisme yang teradapat dalam kurikulum 

kepesantrenan, bagaimana pemahaman tentang radikalisme di pesantren PKP dan 

faktor yang mempengaruhi pemahaman radikalisme tersebut. 

Tujuan penelitian ini, secara teknis tujuan penelitian ini terbagi atas dua bagian, 

yaitu 1) Tujuan Umum, menggambarkan potensi radikalisme yang terdapat di pondok 

Pesantren Karya Pembangunan di Manado. 2) Tujuan Khusus, menmgambarkan apa 

dan bagaimana Islam dan keberadaan pondok Pesantren Karya Pembangunan. Seperti 

apa potensi radikalisme yang teradapat dalam kurikulum kepesantrenan, bagaimana 

pemahamannya tentang radikalisme di pesantren PKP dan faktor yang mempengaruhi 

pemahaman radikalisme tersebut. 

Sedangkan kegunaan penelitian, diharapkan sebagai bahan masukan bagi penentu 

kebijakan dalam rangka perencanaan pembangunan terutama pembangunan 

keagamaan yang berhubungan dengan pondok pesantren yang dicurigai oleh pihak 

Barat sebagai lembaga yang merupakan sarang terorisme. 

II. PERSFEKTIF TEORI 

Konsep radikalisme. Kewajiban mengamalkan ajaran Islam bagi setiap Muslim 

merupakan konsekwensi dari pilihan menganut Islam, Al Quran, Hadis dan ijma' Ulama 

adalah sumber hukum yang menjadi acuan di dalam hidup dan kehidupan sebagai 

seorang Muslim, yang menurut Rahman (1987:49) diidentikan dengan moral yang 

terpancardari titik monoteisme dan keadilan sosial. Nata, (Nata, 1997:5) mengemukan, 

bahwa penegakan cita-cita Islam yang iiakselerasikan pada akhir abad kedua puluh 

melahirkan keragaman anikulasi keagamaan. Keragaman tersebut meliputi tataran 

5 2 Jurnal "Al-Qalam" No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007 



Sirajuddin Ismail 

pikiran, penghayatan dan sistem Sosial. Keragaman inilah yang memunculkan 

perbedaan, baik di lingkungan komunitas internal agama Islam sendiri, maupun dalam 

kaitan dengan kehidupan yang lebih luas. 

Landasan terori yang digunakan pada penelitian ini, adalah pendekatan 

Fungsionalisme. Akar fungsionalisme dapat ditemukan dalam karya Durkheim yang 

memiliki jejak sangat berarti dalam pemikiran sosiologi dan antropologi kontemporer. 

Dua prinsip utamanya, adalah a) kekuatan-kekuatan sosial memberi paksaan eksternal 

pada individu-indidu. b) Individu-indivi ini terorganisir secara hirarkis oleh kekuatan-

kekuatan tersebut. (Troung, 1992: 35) Pendekatan fungsional menekankan pada 

kekuatan institusional sebagai instrumen yang paling penting dalam menentukan arah 

kebudayaan. Burger mengemukakan, bahwainstitusi tidak hanyamengatur, membuat 

regulasi, tetapi jugamelakukan kontrol terhadapperilaku masyarakatnya. (Wuthnow, 

1987:41) 

Berangkat dari konsep fungsionalisme yang dikemukakan oleh Dukheim, lembaga 

pendidikan sebagai salah satu institusi sosial memberikan paksaan eksternal kepada 

anak didiknya untuk ikut dalam apa yang telah dikonstruksi oleh pendidik dan secara 

otomatis anak didik memproyeksikan untuk masuk dalam lingkaran paedagogik yang 

telah diatur sedemikian rupa oleh sistem pembelajaran di sekolah. Oleh sebab itu perilaku 

sosial masyarakat sangat ditentukan oleh niali dominan yang dibangun dalam institusi 

sosial termasuk lembaga pendidikan. 

III. M E T O D E PENELITIAN 

Sasaran penelitian, adalah Pondok Pesantren Karya Pembangunan di Kota Manado 

dan penelitian ini mengkaji secara mendalam terhadap dunia empiric dan menggunakan 

pendekatan kuantitatif dan kualitatif. Tehnik pengumpulan data, data skunder diperoleh 

melalui kajian pustaka, yaitu melalui buku atau catatan yang berhubungan Islam, Pondok 

Pesantren Karya Pembanguan. Sedangkan Data Primer diperoleh melalui, a) 

wawancara mendalam dengan informan, baik informan kunci maupun informan biasa 

tentang apa dan bagaimana Islam, Pondok pesanteren Pondok Karya Pembangunan. 

Potensi radikalisme dalam kurikulum pendidikan, pemahaman tentang radikalisme dan 

faktor yang mempengaruhi pemahaman radikalisme. b) jawaban responden melalui 

hasil angket yang dilakukan terhadap responden (santri) yang menimba ilmu 

5 3 



Sirajuddin Ismail 

pengetahuan di pondok pesantren Pondok Karya Pembangunan (PKP). 

Data kuantitatif yang diperoleh melalui angketdioleh dengan analisaprosentase 

sederhana, Sedangkan data kualitatif dilakukan pengolahan data sesuai dengan sifatnya, 

terutama dari hasil wawancara bebas diolah secara kualitatif sesuai dengan jenis data 

dan tujuan penelitian. Demikian pula dilakukan pengelompokan data dengan 

memperhatikan data yang sejenis dan data yang memiliki perbedaan antara satu sama 

lain. Kemudian diidentifikasi keterkaitan di antara data tersebut, terutama faktor yang 

menghubungkannya. Interpretasi data dilakukan tanpa mengabaikan data emik dan 

etik. 

IV. T E M U A N L A P A N G A N 

Profil P o n d o k P e s a n t r e n P o n d o k K a r y a P e m b a n g u n a n 

Pesantren Pondok Karya Pembangunan dikenal pula dengan istilah Pesantren 

PKP didirikan pada saat menjelang diselenggarakannya Musabaqah Tilawatil Qur'an 

X di Manado pada tahun 1977, Prof. Dr. H. Mukti Ali sebagai Menteri Agama memiliki 

ide untuk mendirikan satu sarana monumental untuk kepentingan umat Islam Manado. 

Wacana ini ditindaklanjuti oleh gubernur Sulawesi Utara (H.V Worang), dengan 

menyiapkan tanah milik pemerintah untuk tujuan tersebut. Pada awal tahun 1977 

dimulailah pembangunan fisik di Kelurahan Kombas kecamatan Molas Kodya Manado. 

bangunan tersebut dibangun satu gedung aula, 2 lokal asrama, 1 lokal sekolah, dan 1 

musala di atas areal tanah seluas 7000 m2. 

Pada Musabaqah Tilaawatil Qur 'an tingkat nasional ke X, Juli 1977 Presiden 

Soeharto meresmikan 2 buah sarana monumental MTQ X tersebut, yaitu Islamic Centre 

dan Pesantren Karya Pembangunan, di Kota Manado, 16 Januari 1978, PKP ini 

diresmikan sebagai lembaga pendidikan Islam oleh gubernur kepala daerah tingkat I 

Sulawesi Utara H.V Worang. Pada tahun 1978/1979 (tahun pertama), dibuka Madrasah 

Tsanawiyah dengan 22 orang santri putra yang berasal dari utusan daerah tingkat II 

Se Sulawesi Utara dan dibiayai oleh pemerintahnya masing-masing. 

Dalam perkembangannya Pondok Pesantren Karya Pembangunan membentuk 

yayasan dengan nama Yayasan Karya Islam, Notaris R.H.Hardaseputra,S.H, dengan 

nomor 50, Tgl 30 Desember 1980. Yayasan tersebut menaungi 3 lembaga masing-

5 4 Jurnal "Al-Qalam" No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007 



Sirajuddin Ismail 

masing Islamic Center Menado, Masjid Raya Manado dan Pesantren Karya 

Pembangunan Manado, sedangkan pendiri dan Pembina yayasan ini adalah, 1). 

Hi.M.Yoesoef Ontowiryo. 2).Drs.Hi.Abdullah Mokoginta. 3).Drs.Ahmad Arbie. 

4).Prof .Dr.Abdul Al Johannes Paransa, S.H. 5). Abdul Karim Badjeber, S.H. 6). Drs.Hi. 

Djainuddin Ahmad. 7). Drs. Sukardi Sugeha. 

Visi Dan Misi 

Visi: untuk menciptakan pribadi muslim yang cerdas, yang mampu memahami 

ajaran Islam dengan benar, disamping dapat memiliki ilmu pengetahuan dan teknologi 

serta mampu mengamalkan ajaran Islam sejalan dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi, dengan prinsip memilih keseimbangan antara Iptek dan 

imtaq. 

Misi: adalah mengupayakan terciptanya agamawan yang profesional intelektual 

atau intelektual profesional yang agamawan.Menyiapkan manusia yang muslim yang 

dapat dan mampu mengembangkan keunggulan potensi daerah untuk turut menciptakan 

masyarakat yang sejahtera lahir bathin. 

Mengembangkan keunggulan fungsi do'a dan zikir dan menumbuhkan keunggulan 

potensi karya dan pikir, sehingga pola zikir dan pola pikir, terpadu dalam diri mereka 

sebagai bekal menghadapi segala tantangan. 

Tujuan dan Usaha 

Tujuan pendirian Pondok Karya Pembangunan, adalah ; 

menciptakan manusia Indonesia seutuhnya, sejahtera lahir batin. 

membina dan mengembangkan pendidikan agama Islam dengan membimbing anak 

didik untuk menjadi manusia yang berkepribadian Islam, yang seimbang antara 

Imtaq dan Iptek. 

memberi bekal kepada santri untuk menjadi orang yang memiliki ilmu agama dan 

mengamalkannya dalam masyarakat. 

menciptakan kader-kader muballigh yang diharapkan agar dapat meneruskan 

missi dakwah Islam. 

5 5 



Sirajuddin Ismail 

Untuk mewujudkan tujuan tersebut, maka Pesantren Karya Pembangunan Manado, 

senantiasa berusaha meningkatkan kualitas yang dituangkan kedalam program 

pendidikan yang dilaksanakan dalam pesantren, yaitu: 

a. Peningkatan pelaksanaan pendidikan dan pengajaran agama dengan sistem dan 

metode yang lebih efektif, baik yang tercakup dalam kurikulum madrasah, maupun 

yang ditetapkan dalam pembinaan kepesantrenan. 

b. Kepramukaan yang mendidik para santri menghayati kenyataan hidup dalam 

massy arakat, sehingga menjadi warga negara yang bertanggungjawab terhadap 

kesejahteraan umat dan bangsa. 

c. Seni budaya Islam sebagai manifestasi keagamaan yang bermoral dan bermanfaat 

untuk menjaga kepribadian dan budi pekerti, sehingga dapat menikmati keindahan 

hidup beragama. 

d. Keterampilan dalam berbagai bidang yang relevan dengan tugas hidupnya di 

masyarakat, sehingga mampu mandiri, berdaya dan berhasil guna. 

e. Olahraga dan kesehatan diintensifkan agar para santri mampu mengamalkan ajaran 

Islam tentang sehat lahir bathin, sehat jasmani dan rohani sesuai dengan ilmu 

pengetahuan modern. 

Kekhasan Pesantren 

Pendalaman tentang Al-Qur'an dan ilmu-ilmu yang berkaitan dengan Al-Qur'an 

(Ulumul Qur'aan), mulai dari bacaannya (Qiraatul Qur'an), Tajwidnya (Tartilul 

Qur'an), terjemahannya dan tafsirannya (Tafsirul Qur'an), sampai pada hafalannya 

(Tafhidzul Quran) lebih diprioritaskan dalam pesantren, mengaji kitab klasik bahkan 

dibuka lembaga khusus yang diberi nama 'Madrasah Al- Qur'an". 

Sistem Pendidikan. ' 

Kurikulum. Pesantren Karya Pembangunan Manado memiliki dua model 

kurikulum; 

a) Kurikulum Madrasah 

Sebagai pendidikan formal madrasah yang ada dalam Pesantren Karya 

Pembangunan terdiri atas dua jenjang, masing-masing madrasah Tsanawiyah dan 

5 6 Jurnal "Al-Qalam" No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007 



Sirajuddin Ismail 

madrasah Aliyah. Kedua tingkatan tersebut di bawah binaan Departemen Agama 

dalam hal ini Kantor Wilayah Departemen Agama Propinsi Sulawesi Utara. 

Pondok Karya Pembangunan Manado melaksanakan kegiatan ekstra kurikulum 

yang terbagi dalam tigakelompok, yakni: 

1). Kelompok Kajian Kitab, yaitu belajar tafsir hadis dan mengkaji kitab kalsik 

2). Latihan dakwah dengan menggunakan bahasa Indonesia, Arab dan bahasa Inggris 

3). Selain bahasa Arab, Inggris juga diajarkan bahasa Jerman dan Jepang 

4). Keterampilan elektronika, komputer, dan bela diri. 

b) Kurikulum kepesantrenan. 

Kurikulum kepesantrenan ditetapkan oleh pembina Pesantren Karya Pembangunan 

disusun bersama dengan pembina lainnya, disesuaikan dengan kondisi santri. Proses 

pengajaran menggunakan sistem halaqah, bertempat di masjid. Dilaksanakan sesudah 

magrib dan setelah shalat Subuh, sedangkan materi yang diajarkan, adalah : 

1. Tafsir : Jalalain. 

2. Hadis : Bulugul Maram. 

3. Fihki : Fiqhus Sunnah. 

4. Tauhid : Al-Aqidatul Islamiyah. 

5. Tasauf : Al-Hikam. 

6. Nahwu/Qawaid: Kawakibud Durriyah. 

7. Extra kurikuler, pramuka, Palang Merah Remaja, Seni Bela Diri, seni Budaya 

Islam, Latihan ceramah dengan menggunakan Bahasa Indonesia, Arab dan Inggris. 

Sumber Daya Manusia 

Pondok Pesantren Karya Pembangunan pada jenjang pendidikan Tsanawiyah 

dan Aliyah dibina oleh 28 orang guru/ustadz, 17 orang guru tetap dan 11 orang guru 

tidak tetap (GTT), 4 orang PNS guru dari Departemen Agama dan 2 orang PNS guru 

dari diknas. Dua orang tenaga administrasi. 

5 7 



Sirajuddin Ismail 

Santri 

Santri, adalah mereka yang merupakan santri yang mengikuti pelajaran diberbagai 
jenjang pendidikan (tsanawiyah dan aliyah) itu juga yang mengikuti mengaji pondok 
(santri), yaitu a) madrasah Tsanawiyah 162 orang (lima kelas) dan Aliyah 18 (dua 
kelas) b) madrasah Aliyah, 18 orang (dua kelas). 

Pesantren dan I s su Jihad 

KHi. Rijali (Pembina) Pesantren Pondok Karya Pembangunan dalam pembelajaran 

yang berhubungan dengan ilmu tersebut dalam berbagai bentuk secara kaffah sesuai 

dengan wawasan santri dan sesuai dengan kondisi Indonesia dan dikemukakan dengan 

semangat iqra' secara konteks yang merupakan salah satu ijtihad. Pembahasan 

mengenai radikalisme, teroris, bom bunuh diri mengacu pada: 

1) Al-Qur'an, al-Maidah (32, 33), al-Hajj (39-40), al-Anfal (60), al-Nisa (29), al-

Baqarah(195). 

2) Hadis Nabi SAW tentang (a) pencegahan menakut-nakuti orang Muslim lainnya. 

(Riwayat Abu Daud) (b) cegahan mengacungkan senjata tajam kepada sesame 

Muslim, (riwayat Muslim) (c) cegah melakukan bunuh diri. (riwayat Bukhari 

Muslim) 

3) Kaidah fikih tentang perintah untuk menghindari kerusakan (dharar). 

Di dalammenjelaskan kekerasan tersebut, KHi. Rijali menghubungkannyadengan 

kondisi Indonesia yang marak dengan ujuk rasa dan demonstrasi, yaitu: 

1). Tuntunan Islam, bahwa jihad di Indonesia (negaradamai), jihadnyabukan dengan 

angkat senjata (perang) karena tidak ada lawan yang hams dihadapi dengan 

kekerasan senjata. Di Indonesia hanya jihad menghadapi kedzaliman, kemungkaran, 

keterbelakangan dan hanya satu yang dihadapi oleh seorang Muslim dalam hidup 

dan kehidupannya di Indonesia, yaitu jihad menghadapi hawa nafsu yang pasti 

terjadi pada setiap diri individu. Hal ini sesuai dengan hadis dari Abi Said al Khudri 

dan diriwayatkan oleh Imam Muslim, nabi memberikan tuntunan, bahwa siapa 

sajayang melihat kemungkaran, hendaklah merubah dengan tangannya, kalau 

tidak rubahlah dengan lisan, kalau tidak rubahlah dengan hati dan merubah 

kemungkaran dengan hati adalah iman yang paling lemah. 

5 8 Jurnal "Al-Qalam" No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007 



Sirajuddin Ismail 

Konsep tersebut menunjukan bahwa lemah dan dahsyatnya sesuatu dalam diri 

manusia ditentukan oleh hati (jiwa). Merubah kemungkaran (kedholiman) dengan 

hati adalah selemah-lemahnya iman, pertanda seseorang tidak memiliki kemampuan 

menghadapi sesuatu kedholiman (termasuk kategori orang yang dalam keadaan 

darurat dari segi kemampuan), artinya umat dituntut berjuang sesuai dengan 

kemampuan yang dimiliki. 

2). Sesuai dengan analisa, pendapat yang diperoleh ustadz melalui literatur berupa 

fatwah Ulama, cendekiawan maupun pendapat para pakar dan pengalaman yang 

dialami oleh ustadz itu sendiri, antara lain kitab yang menjadi acuan mereka, yaitu 

a). Fikih al-Sunnah, oleh See Al-Sayyid Sabiq. b). Hasiyat al-Bajuri ala Ibn 

Qasim al-Gazzi, oleh Ibrahim al-Bajuri. c). Kifayat al-Akhyarfi hill Gayat al-

Ikhtishar, oleh Taqiyal-Din Abi bakr Ibn Muhamad al-Husaini al-Hashani al-

Syafi'i. Disamping itu KHi. Rijali mengacu pada tulisan Jaih Mubarok, Fatwa 

Tentang Protes Politis Di Indonesia. Keputusan BM Nahdlatul Ulama (NU), 

Muktamar Nahdalatul Ulama ke-16 (26-29 Maret 1946) atau 23-26 Rabi' 

al-Tsani 1365 Di Mojokerto dan Fatwa MUI, artinya mengemukakan tentang 

ji had dan resiko atau hukumnya disesuaikan dengan kondisi Indonesia. Tiga macam 

kekerasan yang pernah terjadi di Indonesia dan hukum melakukan jihad dan 

dikategorikan dalam kelompok fikih siyasah dan juga bisa dikategorikan dalam 

fikih jinayah, yaitu (1). jihad melawan penjajah. (2). jihad dengan unjuk rasa. (3). 

jihad berupa terorisme. (Mubarok, 2006: 112) 

Jihad melawan penjajah. 

Indonesia, adalah suatu Negara merdeka yang sejak lama lepas dari belenggu 

penjajahan. Rakyat Indonesia, umat Islam mengkleim bahwa Indonesia adalah Negara 

Islam yang pernah dikuasai oleh orang kafir, karena sebelumnyapernah dikusai oleh 

umat Islam, walaupun pernah diduduki oleh penjajah yang kafir. Hukum melawan 

penjajah seperti itu menurut BM-NU, adalah 1). Perang melawan penjajah dan para 

kaki tangannya adalah wajib Ain (wajib bagi setiap orang), laki-laki, perempuan maupun 

anak-aak yang berada ditempat yang dimasuki oleh penjajah dan para pembantunya. 

2). Perangi penjajah bagi orang yang tinggal di daerah yang jaraknyakurang dari 94 

5 9 



Sirajuddin Ismail 

Km dari tempat (markas) penjajah, adalah wajib ain. 3). Berperang melawan penjajah 

bagi orang yang tinggal di daerah yang jarak lebih dari 94 km dari markas penjajah 

adalah wajib kifayah. 4). Apabila orang yang tinggal di daerah yang diserang oleh 

penjajah dan orang-orang yang tinggal di sekitarnya (yang jarak kurang dari 94 km) 

tidak secara kuantitas tidak mampu untuk melawan penjajah, maka orang yang tinggal 

di daerah diluarnya (lebih dari 94 km) wajib membantu. Hal ini merupakan Keputusan 

MB-NU dalam Muktamar Nahdlatul Ulamake-16,26-29 Maret 1946, Purwokerto). 

(lihatMasyhur, 197) 

Sedangkan dalam resolusi Muktamar Ulama ke-16 terdapat redaksi dan keputusan 

yang agak berbeda. Perbedaan antara informasi tersebut dengan resolusi Muktamar 

Ulama ke-16 terletak pada Ketetapan yang keempat, yaitu tentang keharusan 

membinasakan kaki tangan penjajah atas nama agama Islam. 

Keputusan tersebut didasarkan padapendapat ulama yang dikutip dari kitab al-

Bujairimi' ala Fath al-Wahab, Asna al-Mthalib dan Fath al-Qarib. Jarak 94 km 

sebagai batas wilayah karena dianalogikan dengan jarak perjalanan diperbolehkannya 

qashar dan jamak shalat wajib. (Sabiq, 1983: 238-241. Albajuri, T.th: 204-205. Abi 

Bakar, T.th: 141-142) Secara logika kewajiban berperang melawan penjajah tidak 

dihukumfardu ain bagi yang ada diluar wilayah (lebih dari 94 km) karena kewajiban 

itu akan menyulitkan masyarakat yang bersangkutan dan hal itu dijelaskan pula dalam 

kitab Rawdhat al-Thalibin. 

Konsep perang melawan musuh atau penjajah dibahas oleh ulama dalam kitab-

kitab fikih pada bab jihad (al-jihad) yang seakan dengan kata al-ijtihad yang berarti 

sungguh-sungguh (al-juhud). Oleh karena itu pembahasan mengenai perang perang 

melawan musuh dapat dilihat dalam kitab Fikih bab jihad dan orang yang meninggal 

dalam perang melawan musuh dihukum syahid. Tetapi menurut KHi.Rijali tidak ada 

mati syahid di Indonesia yang ada mati ma 'rifat karena mati atas kemenangannya 

melawan hawa nafsu, sebab mati bagi orang sufi, adalah mati syariat, tarrekat, 

hakikat dan ma'rifat. Oleh sebab itu perang paling dahsyat yang dihadapi oleh 

60 Jurnal "Al-Qalam" No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007 



Sirajuddin Ismail 

masyarakat Indonesia tidak ada kecuali perang menghadapi hawa nafsu yang dihadapai 

oleh setiap pribadi Muslim, sesuai dengan pernyataan nabi Muhamad sesusai perang 

Badar, bahwa perang yang paling dahsyat adalah perang melawan hawa nafsu. (As-

Sunnah) 

Jihad dengan Unjuk Rasa. 

Unjuk rasa pada batas tertentu sering dipandang sama dengan demonstrasi (demo), 

akan tetapi nampaknya makna demonstrasi lebih universal. Sebab unjuk rasa sangat 

terkait dengan persoalan politik, sedangkan demonstrasi disamping persoalan politik juga 

mencakup persoalan sosial, antara lain seperti ekonomi dan keamanan. 

Kenyataan sekarang unjuk rasa, adalah pengarahan massa sebagai simbol kekuatan 

yang dilakukan untuk memperotes sesuatu yang dipandang zhalim (ketidak adilan). Dalam 

sejarah politik Indonesia Soekarno, Suharto dan KHi. Abdurrahman Wahid terpaksa 

meletakan jabatannya akibat dari njuk rasa yang dilakukan oleh mahasiswa yang 

didukung oleh masyarakat. Fenomena demikian juga terjadi demonstrasi yang dilakukan 

oleh masyarakat, antara lain buruh diperusahan di Jawa, mahasiswa di berbagai sekolah 

tinggi karena ketimpangan yang dilakukan oleh elit sosial terhadap mereka. Tetapi elit 

sosial KHi.Rijali sebagai pembina pesantren Pondok Karya Pembangunan berpendapat 

bahwa unjuk rasa dan demonstrasi adalah sama, memiliki tujuan yang sama menuntut 

pengentasan ketimpangan dalam masyarakat. 

KHi.Rijali menyamakan semua tidakan kekerasan termasuk demnstrasi dan ujuk 

rasa, sehingga dalam menetapkan hukum juga sama, disamping mengacu dari hadis 

riwayat Muslim tersebut, kitabfikih, kitabIhya' Ulumal-Din (Keputusan BM-NU), 

bahwa demonstrasi atau unjuk rasa untuk menegakan amar ma'ruf nahi mungkar, 

memperjuangkan kebenaran dan untuk menegakkan kebenaran hukumnyaboleh (mubah) 

dengan syarat, Pertama, unjuk rasa tidak disertai dengan pengrusakan fasilitas umum, 

baik milik pemerintah maupun milik pribadi dalam masyarakat. Kedua, tidak 

mendatangkan bahaya baik pelaku maupun pihak lain (masyarakat umum), melakukannya 

dengan mengganggu pengguna jalan lain, menggunakan kendaraan yang bermuatan 

berlebih-lebihan, duduk sampai diatap mobil akan berakibat merusak mobil dan jatuh. 

Ketiga, sebagai alternatif terakhir, karenajalan lain seperti musyawarah, lobi mengalami 

61 



Sirajuddin Ismail 

jalan buntu, dalam keadaan terpaksa (al-hajat atau al-dharurat) karena terkadang 

unjuk rasa berakhir dengan musyawarah yang menguntungkan semua pihak. Keempat, 

apabila ditujukan terhadap pemerintah hanya boleh dilakukan dengan dua cara, yaitu 1). 

Al-ta 'n/(menyampaikan penjelasan tentang keadilan atau penyimpangan yang harus 

ditangani oleh pemerintah). 2). Al-wa'zhu (penyampaian nasehat agar pemerintah 

mematuhi peraturan demi kemaslahatan umum). 

Jihad dengan Terorisme. 

KHi. Rijali dalam membicarakan masalah terorisme, membedakan antara 
terorismen dengan a/-hirabat, jihad dan pendapatnya seirama dengan fatwa MUI 
yang dikenal dengan ijma' Ulama komisi Fatwa Se-Indonesia, antara lain 
mengemukakan tentang terorisme. diputuskan pada 16 Desember 2003 (22 Syawal 
1424 H). Ulama sepakat bahwa belum ada pengertian terorisme, Tetapi men unit MUI 
terorisme secara umum, adalah kejahatan terhadap kemanusiaan dan peradaban yang 
menimbulkan ancaman serius terhadap kedaulatan Negara, bahaya terhadap keamanan, 
kesejahteraan dan perdamaian dunia. (MUI, 16 Desember 2003) 

Setiap kekerasan memiliki cirri tersendiri yang membedakannya dengan yang 
lain, maka cirri terorisme, adalah a) kejahatan yang terorganisir dengan baik. b) bersifat 
transnasional dan termasuk kejahatan luarbiasa c) tidak membeda-bedakan sasaran. 

a) Terorisme dan al-I lirabat. 

Akar dari terorisme, adalah hirabat, akan tetapi antara teroris dan hirabat memiliki 

perbedaan yang mendasar, karena teroris merupakan kejahatan kemanusiaan, 

sedangkan hirabat, adalah kejahatan financial (maliyat). (A.Djalil, 1996: 86-89) 

Al-hirabat dalam fikih jinayat selalu dihubungkan dengan surat al Maidah 33. 

Akan tetapi ulama berbeda pendapat tentang al-hirabat dalam ayat tersebut, yaitu 1) 

al-hirabat berkenaan dengan dengan orang musyrik yang sudah terikat perjanjian 

dengan Nabi Muhamad SAW, melakukan pembatalan perjanjian dan melakukan 

perampokan dan melakukan kerusakan di bumi. 2) al-hirabat berkenaan dengan or­

ang Muslim yang murtad. 3) al-hirabat berkenaan dengan orang Muslim yang 

melakukan perampokan harta orang lain. 4) al-hirabat menurut mazhab Maliki, yaitu 

menakut-nakuti orang difasilitas umum baik dengan tujuan untuk memperoleh harta 

maupun tujuan lain. (Audah, 1996:638-640) 

6 2 Jurnal "Al-Qalam" No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007 



Sirajuddin Ismail 

Kerangka tersebut menunjukan, bahwa dengan memperhatikan ciri terorisme dan 

ijtihad ulama tentang pengertian al-hirabat secara konteks maka pengertian yang 

paling dekat dengan terorisme, adalah pengertian al-hirabat yang dianut oleh mazhab 

Maliki. oleh karena itu pelaku atau al-muharib, adalah orang yang mengangkat senjata 

melawan orang banyak dengan cara menakut-nakuti mereka. Pendapat mereka 

diperkuat oleh sal ah satu hadis, yaitu barangsiapa yang mengangkat senjata melawan 

orang banyak dan menakut-nakuti mereka, maka tidak masuk umat kami. (Hadis 

Muslim, t.th: 55) 

b) Terorisme dan jihad. 

Masyarakat kita selalu menghubungkan terorisme dengan jihad, yang sebenarnya 

keduanya memiliki perbedaan, teroris telah dikemukakan, tetapi jihad memiliki dua 

pengertian, yaitu (1)jihadal-qital ataual-harb, yaituberupayasecaramaksimal dan 

bersedia menanggung resiko di dalam perang, termasuk menahan seragan musuh. (2) 

upaya secara optimal dan berkelanjutan untuk mempertahankan dan meninggikan agama 

Allah. 

Oleh sebab itu perbedaan antara keduanya dapat dilihat atas sifat, tujuan dan 

metode kekerasan tersebut, yaitu: 

Sifat = Terorisme, merusak dan anarkis (al-ifsad wa al-fawdha). 

Jihad, perbaikan (al-ishlah) sekalipun dilakukan dengan perang. 

Tujuan = Terorisme, menciptkan rasa takut dan menghancurkan pihak lain. 

Jihad, menegakan agama Allah atau membela pihak yang dholimi. 

Metode = Terorisme, dilakukan tanpa aturan dan sasaran tanpa batas. 

Jihad, dilakukan dengan mengikuti aturan syari'at dengan sasaran musuh 

yangjelas. 

Bom bunuhdiri. 

Masyarakat Islam Indonesia ada yang menganggap bahwa bom bunuh diri sama 

dengan jihad, tetapi secara teks dan konteks memiliki perbedaan. Secara teks jihat, 

adalah syahid (al-istisyhad), bunuh diri (qatl al-nafs), secara konteks KHi.Rijali 

6 3 



Sirajuddin Ismail 

membedakan bom bunuh diri dengan syahid (dalam hal ini seirama dengan fatwah 

MUI), yaitu: 

Tujuan = Bom bunuh diri, dilakukan untuk kepentingan diri sendiri, sedangkan 

Syahid, untuk kepentingan agama dan umat. 

Sikap = Bom bunuh diri, bersikap pesimis pada diri dan putus asa atas ketentuan 

Allah. Sedangkan syahid, bersikap optimis dan tujuannya untuk mencari keridhaan 

Allah. 

Hukum = Bom bunuh diri, hukumnya haram kerena tindakan keputusasaan dan 

mencelakan diri sendiri, baik dilakukan di daerah damai maupun di daerah perang, 

sedangkan syahid, hukumnya mubah (boleh). 

Oleh karena itu MUI menetapkan bahwa hukum melakukan teror adalah haram, 

baik dilakukan orang perorang, kelompok, maupun negara, sedangkan hukum melakukan 

jihad, adalah wajib. 

Faktor yang mempengaruhi timbulnya pemahaman radikalisme dalam masyarakat, 

menurut informan, adalah akibat dari formulasi dari ketidakpuasan seseorang atau 

sekelompok orang terhadap situasi dan kondisi dalam masyarakat, yaitu 1) lahir ditengah 

masyarakat (Islam) baik nasional maupun internasional dituduh oleh negara barat 

terutama Amerika sebagai teroris, ditambah dengan keyakinan bahwa terdapat 

konspirasi untuk menghancurkan moral umat Islam melalui buday a barat yang sekuler 

dan dianggap mencemari otensitas masyarakat dan ajaran Islam, maka timbul upaya 

tandingan, antipati umat Islam (oknum) yang radikal terhadap Barat (Amerika) dengan 

berbagai cara untuk mencapai tujuannya, antara lain seperti bom bunuh diri. 2). Orang 

tidak memiliki ilmu pengetahuan agama dan wawasan yang memadai. 3). Mereka 

berasal dari masyarakat yang dihimpit oleh persoalan sosial ekonomi, akibat dari 

pengangguran atau ketidak ketersediaan lapangan kerja, artinya mereka yang secara 

sosial ekonomi termasuk masyarakat marginal. 

Kerangkatersebutmenunjukan, bahwa kondisi itulah yang mempengaruhi psikologi 

relasi sosial mereka yang menyebkan terjadinya kekecewaan dan frustrasi. 

kehadirannya dalam radikalis, seakan-akan sebagai penawar bagi kondisi kemarginalan 

dan fustrasi mereka. 

6 4 Jurnal "Al-Qalam" No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007 



Sirajuddin Ismail 

V.PENUTUP 

Kesimpulan. 

Di dunia pesantren terutama di pondok Pesantren Pondok Karya Pembangunan 

tidak ditemukan potensi dan mengenal radikalisme. Merekabelajar masalah kekerasan 

yang mereka kenal dengan istilah jihad, karena itu merupakan salah satu pembahas 

dalam masalah fikih. 

Santri dari Pondok Karya Pembangunan menyamakan pengertian kekerasan 

berupa radikalisme, fundamental, teroris, perang, demonstrasi dan ujuk rasa dan 

membedakannya dengan pengertian jihad, karena jihat adalah berjuang dalam Islam 

memiliki tata aturan tersendiri dalam Islam, yang tujuan untuk memperoleh 

kemaslahatan. 

Di pesantren, persfektif kekerasan dalam berbagai istilah diterangkan sebagi 

contoh dan merupakan bahan komparasi bagi ustadz ketika membahas tentang jihad. 

Oleh sebab itu para santri mengenal berbagai istilah kekerasan baik dalam istilah agama 

maupun istilah umum tetapi mereka tidak tidak aplikasikan dalam hidup dan kehidupan, 

karena sikap seperti itu adalah prilaku haram yang bertentangan dengan Syariat Is­

lam. 

Terjadinya perbedaan asumsi para santri tentang kekerasan, disebabkan karena 

ustadz kurang memberikan penjelasan dan membedakan mana yang disebut jihad dan 

mana yang bukan. Atau wawasan murid yang belum bisa menjangkau tentang masalah 

yang berhubungan dengan kekerasan, sehingga ada yang membolehkan memerangi 

orang yang tidak seagama dengan mereka. 

Rekomendasi. 

Hendaknya para ustadz di pesantren dan para dai memiliki pengetahuan dan 

wawasan yang luas tentang masalah jihad dan kekerasan dengan berbagi istilah yang 

terjadi dalam masyarakat, sehingga bisa menjelaskan secara kaffah tentang masalah 

jihad dan dikomparasikan dengan peristiwa kekerasan agar santri dan masyarakat 

tidak keliru memahami masalah jihad. 

65 



Sirajuddin Ismail 

DAFTARPUSTAKA 

AL- Bajuri, Ibrahim, Hasifat al-Bajuri ala Ibn Qasim Al-Gazzi. I, Thaha 
Putra,Semarang. T.th. 

Abi Bahar, Taqiyal-Din, Kitayat alAkhyar Hill QayatAl Ikhtishar, I, Thaha Putra, 
Semarang. T. Th. 

A. Djajuli, Fiqh Jinayah, Upaya Menanggulangi Kejahatan dalam Islam,_ Cet. I, 

PT. Raja Grafindo Persada, Jakarta. 

Audah, Abd. Al-Qadin, al-Tasyri' al-Jina'I al- Islam; Muqaraman hi al qanun al-

wadh'i, j i l idl l ,Mu'assahalRisalah,bairut ; 1996. 

Antoun, Richard, Memahami Fundamentalisme, (terjemahanMuhammad Shadiq), 
pustaka Mereka, Surabaya, 2003. 

Bamuallim, Chaiders, (Ketua Tim Peneliti), Gerakan Islam radikalisme Kontemporer 

di Indonesia; Front Pembela Islam (FPI) dan Laskar Jihad (FKAWJ), 

Laporan Penelitian Pusat Bahasa dan Budaya JAJN Jakarta, kerjasama JAJN 
Syariat Hidayah Jakarta dengan Pemerintah Provinsi DKI Jakarta, Jakarta 2001. 

Burger dalam Robert Wuthnow, Cultural Analysis. Routledge. London and Yewyork. 

Fazlurrahman, dalam Dr, Hi. Syamsuddin, MA, Sinergi Madrasah dan Pondok 
Pesantren suatu Konsep Pengembangan Madrasah, Departemen Agama 
RI. Direktorat Jenderal Kelembagaan Agama RI. Jakarta, 2004. 

Ibn Muhammad al-Jagharah, Abu Hamid Muhammad, Ihya Ulum al-Din, Thaha 
Putra, Semarang. T.Th 

Imam Muslim, Shahih Muslim, jilid I Bandung; t.th. 

Masyhuri, Abdul Azis H, Masalah Keagamaan Hasil Muktamar dan Munas Ulama 

Nalidlatul Ulama, PP Rabithah Ma'ahidil Islamiyah, Dinamika Press, Surabaya. 
1977. 

Mubarak, Jaihdah dalam Dr. Phil Kamaruddin Amin, MA, Quo Vadis Islamic Studies 

in Indonesia. 

6 6 Jumal "Al-Qalam" No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007 


