Sirajuddin  Ismail

PONDOK PESANTREN DAN

|SSU JIHAD
(Studi Pada Pondok Pesantren
Karya Pembangunan Manado)

Oleh: Sirajuddin Ismail

Abstrak

This research was conducted in Manado, North Sulawesi. The focus
research is Pesantren Karya Pembangunan. This research aims tofind
relation between Pesantren and jihad issue. This use qualitative method.
Data was collected by using interview and analyzed by qualitative
description.

This research indicates that students of this Pesantren equalize under-
standing of hardness in the form ofradicalism, fundamentalism, terror-
ism, war, demonstration; and differentiate with understanding of jihad
becausejihad in Isam has certain regulation that goals to obtain the
kindness to human being.

Keywords: Pesantren Karya Pembangunan Manado, jihad.

. PENDAHULUAN

adikalisme lahir sebagai respon dari situasi ketidakpastian akibat

perubahan sosial yang terjadi, disamping diilhami oleh motif religius,

sosial politik dan ekonomi. HampirsemuaNegarayang memiliki
kelompok Islam radikal berusaha meyakinkan negara Barat bahwa | slam bukan
teroris dan pesantren bukan sarangteroris sebab tidak semuatindak kekerasan
itu mewakili Islam dan pelaku kekerasan itu tidak semua berasal dari pesantren.
Suatu kenyataan yang harus dihadapi oleh Barat, bahwa Islam memiliki nilai
luhur yang bertentangan dengan terorisme, karena terorisme adalah kejahatan
terhadap kemanusaan dan peradaban serta menimbulkan ancaman terhadap
keamanan negara. Oleh sebab itu kewajiban bagi umat Islam untuk

51



Sirajuddin I smail

samadengan agamaY ahudi sebagai agamacteroris, terorisme tidak memiliki tempat di
dalam ajaran Islam, sebab Islam adalah agama rahmatan lil alamin. Memang dalam
kurikulum pendidikan agama terutama kurikulum kepesantrenan diajarakan tentang
jihad dan gjaran jihad tidak sama dengan terorisme, artinya jihad bukan seperti yang
terdapat dalam pikiran orang Barat, jihad memiliki norma dan koridor tersendiri yang
wajib ditaati oleh umatnya.

Masalah pokok dalam penelitian ini, adalah potensi radikalisme di Pondok
Pesantren Karya Pembangunan (PKP) Manado. Dari masalah pokok tersebut secara
rinci dirumuskan, apa dan bagaimanalslam dan keberadaan pondok Pesantren Karya
Pembangunan. Seperti apa potensi radikalisme yang teradapat dalam kurikulum
kepesantrenan, bagaimana pemahaman tentang radikalisme di pesantren PKP dan
faktor yang mempengaruhi pemahaman radikalisme tersebut.

Tujuan penelitian ini, secarateknis tujuan penelitian ini terbagi atas duabagian,
yaitu 1) Tujuan Umum, menggambarkan potensi radikalisme yang terdapat di pondok
Pesantren KaryaPembangunan di Manado. 2) Tujuan Khusus, menmgambarkan apa
dan bagaimana Islam dan keberadaan pondok Pesantren Karya Pembangunan. Seperti
apa potensi radikalisme yang teradapat dalam kurikulum kepesantrenan, bagai mana
pemahamannyatentang radikalisme di pesantren PK P dan faktor yang mempengaruhi
pemahaman radikalisme tersebut.

Sedangkan kegunaan penelitian, diharapkan sebagai bahan masukan bagi penentu
kebijakan dalam rangka perencanaan pembangunan terutama pembangunan
keagamaan yang berhubungan dengan pondok pesantren yang dicurigai oleh pihak
Barat sebagai |embagayang merupakan sarang terorisme.

Il. PERSFEKTIF TEORI

Konsep radikalisme. Kewajiban mengamalkan ajaran Islam bagi setiap Muslim
merupakan konsekwensi dari pilihan menganut Islam, Al Quran, Hadisdan ijma’ Ulama
adalah sumber hukum yang menjadi acuan di dalam hidup dan kehidupan sebagai
seorang Muslim, yang menurut Rahman (1987:49) diidentikan dengan moral yang
terpancardari titik monoteisme dan keadilan sosial. Nata, (Nata, 1997:5) mengemukan,
bahwa penegakan cita-citalslam yang iiakselerasikan pada akhir abad kedua puluh
melahirkan keragaman anikulasi keagamaan. Keragaman tersebut meliputi tataran

52 Jurnal "Al-Qalam” No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007



Sirajuddin I smail

pikiran, penghayatan dan sistem Sosial. Keragaman inilah yang memunculkan
perbedaan, baik di lingkungan komunitas internal agamalslam sendiri, maupun dalam
kaitan dengan kehidupan yang lebih luas.

Landasan terori yang digunakan pada penelitian ini, adalah pendekatan
Fungsionalisme. Akar fungsionalisme dapat ditemukan dalam karya Durkheim yang
memiliki jejak sangat berarti dalam pemikiran sosiologi dan antropologi kontemporer.
Duaprinsip utamanya, adalah a) kekuatan-kekuatan sosial memberi paksaan eksternal
padaindividu-indidu. b) Individu-indivi ini terorganisir secarahirarkis oleh kekuatan-
kekuatan tersebut. (Troung, 1992: 35) Pendekatan fungsional menekankan pada
kekuatan institusional sebagai instrumen yang paling penting dalam menentukan arah
kebudayaan. Burger mengemukakan, bahwainstitusi tidak hanyamengatur, membuat
regulasi, tetapi jugamelakukan kontrol terhadapperilaku masyarakatnya. (Wuthnow,
1987:41)

Berangkat dari konsep fungsionalisme yang dikemukakan oleh Dukheim, lembaga
pendidikan sebagai salah satu institusi sosial memberikan paksaan eksternal kepada
anak didiknya untuk ikut dalam apayang telah dikonstruksi oleh pendidik dan secara
otomatis anak didik memproyeksikan untuk masuk dalam lingkaran paedagogik yang
telah diatur sedemikian rupaoleh sistem pembelgjaran di sekolah. Oleh sebab itu perilaku
sosial masyarakat sangat ditentukan oleh niali dominan yang dibangun dalam institusi
sosial termasuk lembaga pendidikan.

1. METODE PENELITIAN

Sasaran penelitian, adalah Pondok Pesantren KaryaPembangunan di KotaManado
dan penelitian ini mengkaji secaramendalam terhadap duniaempiric dan menggunakan
pendekatan kuantitatif dan kualitatif. Tehnik pengumpulan data, data skunder diperoleh
melalui kajian pustaka, yaitu melalui buku atau catatan yang berhubungan Islam, Pondok
Pesantren Karya Pembanguan. Sedangkan Data Primer diperoleh melalui, a)
wawancara mendalam dengan informan, baik informan kunci maupun informan biasa
tentang apa dan bagaimana Islam, Pondok pesanteren Pondok Karya Pembangunan.
Potensi radikalisme dalam kurikulum pendidikan, pemahaman tentang radikalisme dan
faktor yang mempengaruhi pemahaman radikalisme. b) jawaban responden melalui
hasil angket yang dilakukan terhadap responden (santri) yang menimba ilmu

53



Sirajuddin I smail

pengetahuan di pondok pesantren Pondok Karya Pembangunan (PKP).

Data kuantitatif yang diperoleh melalui angketdioleh dengan analisaprosentase
sederhana, Sedangkan data kualitatif dilakukan pengolahan data sesuai dengan sifatnya,
terutamadari hasil wawancarabebas diolah secarakualitatif sesuai dengan jenis data
dan tujuan penelitian. Demikian pula dilakukan pengelompokan data dengan
memperhatikan datayang sejenis dan data yang memiliki perbedaan antara satu sama
lain. Kemudian diidentifikasi keterkaitan di antara datatersebut, terutama faktor yang
menghubungkannya. Interpretasi data dilakukan tanpa mengabaikan data emik dan
etik.

IV. TEMUAN LAPANGAN

Profil Pondok Pesantren Pondok Karya Pembangunan

Pesantren Pondok Karya Pembangunan dikenal puladengan istilah Pesantren
PK P didirikan pada saat menjelang diselenggarakannya Musabagah Tilawatil Qur'an
X di Manado padatahun 1977, Prof. Dr. H. Mukti Ali sebagai Menteri Agamamemiliki
ide untuk mendirikan satu saranamonumental untuk kepentingan umat Islam Manado.
Wacana ini ditindaklanjuti oleh gubernur Sulawesi Utara (H.V Worang), dengan
menyiapkan tanah milik pemerintah untuk tujuan tersebut. Pada awal tahun 1977
dimulailah pembangunan fisk di Kelurahan Kombas kecamatan Molas K odyaManado.
bangunan tersebut dibangun satu gedung aula, 2 lokal asrama, 1 lokal sekolah, dan 1
musaladi atas areal tanah seluas 7000 m2.

Pada Musabagah Tilaawatil Qur'an tingkat nasional ke X, Juli 1977 Presiden
Soeharto meresmikan 2 buah saranamonumental MTQ X tersebut, yaitu Islamic Centre
dan Pesantren Karya Pembangunan, di Kota Manado, 16 Januari 1978, PKP ini
diresmikan sebagai |embaga pendidikan Islam oleh gubernur kepala daerah tingkat |
Sulawesi UtaraH.V Worang. Padatahun 1978/1979 (tahun pertama), dibukaM adrasah
Tsanawiyah dengan 22 orang santri putrayang berasal dari utusan daerah tingkat I1
Se Sulawesi Utaradan dibiayai oleh pemerintahnya masing-masing.

Dalam perkembangannya Pondok Pesantren Karya Pembangunan membentuk
yayasan dengan namaY ayasan Karya Islam, Notaris R.H.Hardaseputra,S.H, dengan
nomor 50, Tgl 30 Desember 1980. Y ayasan tersebut menaungi 3 lembaga masing-

54 Jurnal "Al-Qalam" No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007



Sirajuddin Ismail

masing Islamic Center Menado, Masjid Raya Manado dan Pesantren Karya
Pembangunan Manado, sedangkan pendiri dan Pembina yayasan ini adalah, 1).
Hi.M.Y oesoef Ontowiryo. 2).Drs.Hi.Abdullah Mokoginta. 3).Drs.Ahmad Arbie.
4).Prof .Dr.Abdul Al Johannes Paransa, S.H. 5). Abdul Karim Badjeber, S.H. 6). Drs.Hi.
Djainuddin Ahmad. 7). Drs. Sukardi Sugeha.

Visi Dan Misi

Visi: untuk menciptakan pribadi muslim yang cerdas, yang mampu memahami
gjaran Islam dengan benar, disamping dapat memiliki ilmu pengetahuan dan teknologi
serta mampu mengamalkan agjaran Islam sejalan dengan perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi, dengan prinsip memilih keseimbangan antara I ptek dan
imtag.

Misi: adalah mengupayakan terciptanya agamawan yang profesional intelektual
atau intelektual profesional yang agamawan.Menyiapkan manusia yang muslim yang
dapat dan mampu mengembangkan keunggulan potensi daerah untuk turut menciptakan
masyarakat yang sejahtera lahir bathin.

M engembangkan keunggulan fungsi do'a dan zikir dan menumbuhkan keunggulan
potensi karyadan pikir, sehingga pola zikir dan pola pikir, terpadu dalam diri mereka
sebagai bekal menghadapi segala tantangan.

Tujuan dan Usaha

Tujuan pendirian Pondok Karya Pembangunan, adalah ;
menciptakan manusia Indonesia seutuhnya, sejahtera lahir batin.

membina dan mengembangkan pendidikan agama |slam dengan membimbing anak
didik untuk menjadi manusia yang berkepribadian Islam, yang seimbang antara
Imtag dan Iptek.

memberi bekal kepada santri untuk menjadi orang yang memiliki ilmu agama dan
mengamalkannya dalam masyarakat.

menciptakan kader-kader muballigh yang diharapkan agar dapat meneruskan
missi dakwah Islam.

55



Srajuddin  Ismail

Untuk mewujudkan tujuan tersebut, maka Pesantren Karya Pembangunan Manado,
senantiasa berusaha meningkatkan kualitas yang dituangkan kedalam program
pendidikan yang dilaksanakan dalam pesantren, yaitu:

a. Peningkatan pelaksanaan pendidikan dan pengajaran agama dengan sistem dan
metode yang lebih efektif, baik yang tercakup dalam kurikulum madrasah, maupun
yang ditetapkan dalam pembinaan kepesantrenan.

b. Kepramukaan yang mendidik para santri menghayati kenyataan hidup dalam
massy arakat, sehingga menjadi warga negara yang bertanggungjawab terhadap
kesejahteraan umat dan bangsa.

C. Seni budayalslam sebagai manifestasi keagamaan yang bermoral dan bermanfaat
untuk menjagakepribadian dan budi pekerti, sehingga dapat menikmati keindahan
hidup beragama.

d. Keterampilan dalam berbagai bidang yang relevan dengan tugas hidupnya di
masyarakat, sehinggamampu mandiri, berdaya dan berhasil guna.

e. Olahragadan kesehatan diintensifkan agar para santri mampu mengamalkan ajaran
Islam tentang sehat lahir bathin, sehatjasmani dan rohani sesuai dengan ilmu
pengetahuan modern.

K ekhasan Pesantren

Pendalaman tentang Al-Qur'an dan ilmu-ilmu yang berkaitan dengan Al-Qur'an
(Ulumul Qur'aan), mulai dari bacaannya (Qiraatul Qur'an), Tajwidnya (Tartilul
Qur'an), terjemahannya dan tafsirannya (Tafsirul Qur'an), sampai pada hafalannya
(Tafhidzul Quran) lebih diprioritaskan dalam pesantren, mengaji kitab klasik bahkan
dibukalembagakhusus yang diberi nama 'Madrasah Al- Qur'an”.

Sistem Pendidikan.'

Kurikulum. Pesantren Karya Pembangunan Manado memiliki dua model
kurikulum;

a) Kurikulum Madrasah

Sebagai pendidikan formal madrasah yang ada dalam Pesantren Karya
Pembangunan terdiri atas duajenjang, masing-masing madrasah Tsanawiyah dan

56 Jurnal "Al-Qalam" No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007



Srajuddin  Ismail

madrasah Aliyah. Kedua tingkatan tersebut di bawah binaan Departemen Agama
dalam hal ini Kantor Wilayah Departemen Agama Propinsi Sulawesi Utara.

Pondok Karya Pembangunan Manado melaksanakan kegiatan ekstra kurikulum
yang terbagi dalam tigakelompok, yakni:

1). Kelompok Kajian Kitab, yaitu belajar tafsir hadis dan mengkaji kitab kalsik
2). Latihan dakwah dengan menggunakan bahasalndonesia, Arab dan bahasalnggris
3). Selain bahasaArab, Inggrisjugadiajarkan bahasa Jerman dan Jepang

4). Keterampilan elektronika, komputer, dan beladiri.

b) Kurikulum kepesantrenan.

Kurikulum kepesantrenan ditetapkan oleh pembina Pesantren Karya Pembangunan
disusun bersama dengan pembina lainnya, disesuaikan dengan kondisi santri. Proses
pengajaran menggunakan sistem halagah, bertempat di masjid. Dilaksanakan sesudah
magrib dan setelah shalat Subuh, sedangkan materi yang digjarkan, adalah :

1. Tafsir : Jalalain.

2. Hadis : Bulugul Maram.

3. Fihki : Fighus Sunnah.

4. Tauhid . Al-Aqgidatul Islamiyah.
5. Tasauf : Al-Hikam.

6. Nahwu/Qawaid: Kawakibud Durriyah.

7. Extra kurikuler, pramuka, Palang Merah Remaja, Seni Bela Diri, seni Budaya
Islam, Latihan ceramah dengan menggunakan Bahasalndonesia, Arab dan Inggris.

Sumber Daya Manusia

Pondok Pesantren Karya Pembangunan pada jenjang pendidikan Tsanawiyah
dan Aliyah dibina oleh 28 orang guru/ustadz, 17 orang guru tetap dan 11 orang guru
tidak tetap (GTT), 4 orang PNS guru dari Departemen Agama dan 2 orang PNS guru
dari diknas. Dua orang tenaga administrasi.

57



Srajuddin  Ismail

Santri

Santri, adalah mereka yang merupakan santri yang mengikuti pelajaran diberbagai

jenjang pendidikan (tsanawiyah dan aliyah) itujuga yang mengikuti mengaji pondok
(santri), yaitu a) madrasah Tsanawiyah 162 orang (lima kelas) dan Aliyah 18 (dua
kelas) b) madrasah Aliyah, 18 orang (dua kelas).

Pesantren dan IssuJihad

KHi. Rijali (Pembina) Pesantren Pondok K arya Pembangunan dalam pembelgjaran

yang berhubungan dengan ilmu tersebut dalam berbagai bentuk secarakaffah sesuai

dengan wawasan santri dan sesuai dengan kondisi Indonesiadan dikemukakan dengan

semangat igra’ secara konteks yang merupakan salah satu ijtihad. Pembahasan

mengenai radikalisme, teroris, bom bunuh diri mengacu pada:

1)

2)

3)

Al-Qur'an, al-Maidah (32, 33), al-Hajj (39-40), al-Anfal (60), al-Nisa (29), al-
Bagarah(195).

Hadis Nabi SAW tentang (@) pencegahan menakut-nakuti orang Muslim lainnya.
(Riwayat Abu Daud) (b) cegahan mengacungkan senjata tajam kepada sesame

Muslim, (riwayat Muslim) (c) cegah melakukan bunuh diri. (riwayat Bukhari
Muslim)

Kaidah fikih tentang perintah untuk menghindari kerusakan (dharar).

Di dalammenjelaskan kekerasan tersebut, KHi. Rijali menghubungkannyadengan

kondisi Indonesiayang marak dengan ujuk rasa dan demonstrasi, yaitu:

1). Tuntunan Islam, bahwa jihad di Indonesia (negaradamai), jihadnyabukan dengan

58

angkat senjata (perang) karena tidak ada lawan yang hams dihadapi dengan
kekerasan senjata. Di Indonesia hanya jihad menghadapi kedzaliman, kemungkaran,
keterbelakangan dan hanya satu yang dihadapi oleh seorang Muslim dalam hidup
dan kehidupannyadi Indonesia, yaitujihad menghadapi hawa nafsu yang pasti
terjadi padasetiap diri individu. Hal ini sesuai dengan hadisdari Abi Said al Khudri
dan diriwayatkan oleh Imam Muslim, nabi memberikan tuntunan, bahwa siapa
sajayang melihat kemungkaran, hendaklah merubah dengan tangannya, kalau
tidak rubahlah dengan lisan, kalau tidak rubahlah dengan hati dan merubah
kemungkaran dengan hati adalah iman yang paling lemah.

Jurnal "Al-Qalam” No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007



2).

Srajuddin  Ismail

Konsep tersebut menunjukan bahwa lemah dan dahsyatnya sesuatu dalam diri
manusia ditentukan oleh hati (jiwa). Merubah kemungkaran (kedholiman) dengan
hati adalah selemah-lemahnyaiman, pertanda seseorang tidak memiliki kemampuan
menghadapi sesuatu kedholiman (termasuk kategori orang yang dalam keadaan
darurat dari segi kemampuan), artinya umat dituntut berjuang sesuai dengan
kemampuan yang dimiliki.

Sesuai dengan analisa, pendapat yang diperoleh ustadz melalui literatur berupa
fatwah Ulama, cendekiawan maupun pendapat parapakar dan pengalaman yang
dialami oleh ustadz itu sendiri, antaralain kitab yang menjadi acuan mereka, yaitu
a). Fikih al-Qunnah, oleh See Al-Sayyid Sabiq. b). Hasyat al-Bajuri ala Ibn
Qasim al-Gazzi, oleh Ibrahim al-Bajuri. c). Kifayat al-Akhyarfi hill Gayat al-
Ikhtishar, oleh Tagiyal-Din Abi bakr Ibn Muhamad al-Husaini al-Hashani al-
Syafi'i. Disamping itu KHi. Rijali mengacu pada tulisan Jaih Mubarok, Fatwa
Tentang Protes Politis Di Indonesia. Keputusan BM Nahdlatul Ulama (NU),
Muktamar Nahdalatul Ulama ke-16 (26-29 Maret 1946) atau 23-26 Rabi'
al-Tsani 1365 Di Mojokerto dan Fatwa MUI, artinya mengemukakan tentang
ji had dan resiko atau hukumnya disesuaikan dengan kondisi Indonesia. Tigamacam
kekerasan yang pernah terjadi di Indonesia dan hukum melakukan jihad dan
dikategorikan dalam kelompok fikih siyasah danjuga bisa dikategorikan dalam
fikih jinayah, yaitu (1).jihad melawan penjajah. (2).jihad dengan unjuk rasa. (3).
jihad berupaterorisme. (Mubarok, 2006: 112)

Jihad melawan penjajah.

Indonesia, adalah suatu Negara merdeka yang sejak lama lepas dari belenggu

penjajahan. Rakyat Indonesia, umat Islam mengkleim bahwa Indonesia adalah Negara
Islam yang pernah dikuasai oleh orang kafir, karena sebelumnyapernah dikusai oleh
umat Islam, walaupun pernah diduduki oleh penjajah yang kafir. Hukum melawan
penjajah seperti itu menurut BM-NU, adalah 1). Perang melawan penjajah dan para
kaki tangannya adalah wajib Ain (wajib bagi setiap orang), laki-laki, perempuan maupun
anak-aak yang berada ditempat yang dimasuki oleh penjgjah dan para pembantunya.
2). Perangi penjajah bagi orang yang tinggal di daerah yangjaraknyakurang dari 94

59



Srajuddin  Ismail

Km dari tempat (markas) penjajah, adalah wajib ain. 3). Berperang melawan penjajah
bagi orang yang tinggal di daerah yangjarak lebih dari 94 km dari markas penjajah
adalah wajib kifayah. 4). Apabila orang yang tinggal di daerah yang diserang oleh
penjajah dan orang-orang yang tinggal di sekitarnya (yangjarak kurang dari 94 km)
tidak secarakuantitas tidak mampu untuk melawan penjajah, maka orang yang tinggal
di daerah diluarnya (lebih dari 94 km) wajib membantu. Hal ini merupakan Keputusan
MB-NU dalam Muktamar Nahdlatul Ulamake-16,26-29 Maret 1946, Purwokerto).
(lihatMasyhur, 197)

Sedangkan dalam resolusi Muktamar Ulamake-16 terdapat redaksi dan keputusan
yang agak berbeda. Perbedaan antarainformasi tersebut dengan resolusi Muktamar
Ulama ke-16 terletak pada Ketetapan yang keempat, yaitu tentang keharusan

membinasakan kaki tangan penjajah atas nama agama Islam.

Keputusan tersebut didasarkan padapendapat ulama yang dikutip dari kitab al-
Bujairimi' ala Fath al-Wahab, Asna al-Mthalib dan Fath al-Qarib. Jarak 94 km
sebagai batas wilayah karena dianalogikan denganjarak perjalanan diperbolehkannya
gashar danjamak shalat wajib. (Sabiq, 1983: 238-241. Albajuri, T.th: 204-205. Abi
Bakar, T.th: 141-142) Secara logika kewajiban berperang melawan penjajah tidak
dihukumfardu ain bagi yang ada diluar wilayah (lebih dari 94 km) karena kewajiban
itu akan menyulitkan masyarakat yang bersangkutan dan hal itu dijelaskan pula dalam
kitab Rawdhat al-Thalibin.

Konsep perang melawan musuh atau penjajah dibahas oleh ulama dalam kitab-
kitab fikih pada babjihad (al-jihad) yang seakan dengan kata al-ijtihad yang berarti
sungguh-sungguh (al-juhud). Oleh karena itu pembahasan mengenai perang perang
melawan musuh dapat dilihat dalam kitab Fikih babjihad dan orang yang meninggal
dalam perang melawan musuh dihukum syahid. Tetapi menurut KHi.Rijali tidak ada
mati syahid di Indonesiayang ada mati ma 'rifat karena mati atas kemenangannya
melawan hawa nafsu, sebab mati bagi orang sufi, adalah mati syariat, tarrekat,

hakikat dan ma'rifat. Oleh sebab itu perang paling dahsyat yang dihadapi oleh

60 Jurnal "Al-Qalam” No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007



Sirajuddin Ismail

masyarakat Indonesiatidak adakecuali perang menghadapi hawa nafsu yang dihadapai
oleh setiap pribadi Muslim, sesuai dengan pernyataan nabi Muhamad sesusai perang
Badar, bahwa perang yang paling dahsyat adalah perang melawan hawa nafsu. (As-
Sunnah)

Jihad dengan Unjuk Rasa.

Unjuk rasa pada batas tertentu sering dipandang samadengan demonstrasi (demo),
akan tetapi nampaknya makna demonstrasi lebih universal. Sebab unjuk rasa sangat
terkait dengan persoalan politik, sedangkan demonstrasi disamping persoalan politik juga
mencakup persoalan sosial, antaralain seperti ekonomi dan keamanan.

Kenyataan sekarang unjuk rasa, adalah pengarahan massa sebagai simbol kekuatan
yang dilakukan untuk memperotes sesuatu yang dipandang zhalim (ketidak adilan). Dalam
sejarah politik Indonesia Soekarno, Suharto dan KHi. Abdurrahman Wahid terpaksa
mel etakan jabatannya akibat dari njuk rasa yang dilakukan oleh mahasiswa yang
didukung oleh masyarakat. Fenomena demikianjugaterjadi demonstrasi yang dilakukan
oleh masyarakat, antaralain buruh diperusahan di Jawa, mahasiswadi berbagai sekolah
tinggi karenaketimpangan yang dilakukan oleh elit sosial terhadap mereka. Tetapi elit
sosial KHi.Rijali sebagai pembina pesantren Pondok Karya Pembangunan berpendapat
bahwa unjuk rasa dan demonstrasi adalah sama, memiliki tujuan yang sama menuntut
pengentasan ketimpangan dalam masyarakat.

KHi.Rijali menyamakan semua tidakan kekerasan termasuk demnstrasi dan ujuk
rasa, sehingga dalam menetapkan hukumjuga sama, disamping mengacu dari hadis
riwayat Muslim tersebut, kitabfikih, kitablhya' Ulumal-Din (Keputusan BM-NU),
bahwa demonstrasi atau unjuk rasa untuk menegakan amar ma'ruf nahi mungkar,
memperjuangkan kebenaran dan untuk menegakkan kebenaran hukumnyaboleh (mubah)
dengan syarat, Pertama, unjuk rasatidak disertai dengan pengrusakan fasilitas umum,
baik milik pemerintah maupun milik pribadi dalam masyarakat. Kedua, tidak
mendatangkan bahayabaik pelaku maupun pihak lain (masyarakat umum), melakukannya
dengan mengganggu pengguna jalan lain, menggunakan kendaraan yang bermuatan
berlebih-lebihan, duduk sampai diatap mobil akan berakibat merusak mobil danjatuh.
Ketiga, sebagai alternatif terakhir, karenajalan lain seperti musyawarah, lobi mengal ami

61



Srajuddin  Ismail

jalan buntu, dalam keadaan terpaksa (al-hajat atau al-dharurat) karena terkadang
unjuk rasa berakhir dengan musyawarah yang menguntungkan semua pihak. Keempat,
apabiladitujukan terhadap pemerintah hanyaboleh dilakukan dengan duacara, yaitu 1).
Al-ta 'n/(menyampaikan penjelasan tentang keadilan atau penyimpangan yang harus
ditangani oleh pemerintah). 2). Al-wa'zhu (penyampaian nasehat agar pemerintah
mematuhi peraturan demi kemaslahatan umum).

Jihad dengan Terorisme.

KHi. Rijali dalam membicarakan masalah terorisme, membedakan antara
terorismen dengan a/-hirabat, jihad dan pendapatnya seirama dengan fatwa MUI
yang dikenal dengan ijma’ Ulama komisi Fatwa Se-lIndonesia, antara lain
mengemukakan tentang terorisme. diputuskan pada 16 Desember 2003 (22 Syawal
1424 H). Ulama sepakat bahwa belum ada pengertian terorisme, Tetapi men unit MUI
terorisme secara umum, adalah kejahatan terhadap kemanusiaan dan peradaban yang
menimbulkan ancaman serius terhadap kedaulatan Negara, bahayaterhadap keamanan,
kesejahteraan dan perdamaian dunia. (MUI, 16 Desember 2003)

Setiap kekerasan memiliki cirri tersendiri yang membedakannya dengan yang
lain, makacirri terorisme, adalah a) kejahatan yang terorganisir dengan baik. b) bersifat
transnasional dan termasuk kejahatan luarbiasa c) tidak membeda-bedakan sasaran.

a) Terorismedan al-I lirabat.

Akar dari terorisme, adalah hirabat, akan tetapi antarateroris dan hirabat memiliki
perbedaan yang mendasar, karena teroris merupakan kejahatan kemanusiaan,
sedangkan hirabat, adalah kejahatan financial (maliyat). (A.Djalil, 1996: 86-89)

Al-hirabat dalam fikih jinayat selalu dihubungkan dengan surat al Maidah 33.
Akan tetapi ulamaberbeda pendapat tentang al-hirabat dalam ayat tersebut, yaitu 1)
al-hirabat berkenaan dengan dengan orang musyrik yang sudah terikat perjanjian
dengan Nabi Muhamad SAW, melakukan pembatalan perjanjian dan melakukan
perampokan dan melakukan kerusakan di bumi. 2) al-hirabat berkenaan dengan or-
ang Muslim yang murtad. 3) al-hirabat berkenaan dengan orang Muslim yang
melakukan perampokan harta orang lain. 4) al-hirabat menurut mazhab Maliki, yaitu
menakut-nakuti orang difasilitas umum baik dengan tujuan untuk memperoleh harta
maupun tujuan lain. (Audah, 1996:638-640)

62 Jurnal "Al-Qalam” No. XIX Tahun X! Edisi Januari - Juni 2007



Srajuddin  Ismail

Kerangka tersebut menunjukan, bahwa dengan memperhatikan ciri terorisme dan
ijtihad ulama tentang pengertian al-hirabat secara konteks maka pengertian yang
paling dekat dengan terorisme, adalah pengertian al-hirabat yang dianut oleh mazhab
Maliki. oleh karenaitu pelaku atau al-muharib, adalah orang yang mengangkat senjata
melawan orang banyak dengan cara menakut-nakuti mereka. Pendapat mereka
diperkuat oleh sal ah satu hadis, yaitu barangsiapa yang mengangkat senjata melawan
orang banyak dan menakut-nakuti mereka, maka tidak masuk umat kami. (Hadis
Muslim, t.th: 55)

b) Terorismedanjihad.

Masyarakat kita selalu menghubungkan terorisme dengan jihad, yang sebenarnya
keduanya memiliki perbedaan, teroris telah dikemukakan, tetapi jihad memiliki dua
pengertian, yaitu (1)jihadal-gital ataual-harb, yaituberupayasecaramaksimal dan
bersedia menanggung resiko di dalam perang, termasuk menahan seragan musuh. (2)
upaya secara optimal dan berkelanjutan untuk mempertahankan dan meninggikan agama
Allah.

Oleh sebab itu perbedaan antara keduanya dapat dilihat atas sifat, tujuan dan
metode kekerasan tersebut, yaitu:

Sifat = Terorisme, merusak dan anarkis (al-ifsad wa al-fawdha).
Jihad, perbaikan (al-ishlah) sekalipun dilakukan dengan perang.
Tujuan = Terorisme, menciptkan rasa takut dan menghancurkan pihak lain.
Jihad, menegakan agamaAllah atau membelapihak yang dholimi.
Metode = Terorisme, dilakukan tanpa aturan dan sasaran tanpa batas.

Jihad, dilakukan dengan mengikuti aturan syari'at dengan sasaran musuh
yangjelas.

Bom bunuhdiri.

Masyarakat |slam Indonesia adayang menganggap bahwa bom bunuh diri sama
denganjihad, tetapi secarateks dan konteks memiliki perbedaan. Secara teksjihat,
adalah syahid (al-istisyhad), bunuh diri (qgatl al-nafs), secara konteks KHi.Rijali

63



Srajuddin  Ismail

membedakan bom bunuh diri dengan syahid (dalam hal ini seirama dengan fatwah
MUI), yaitu:

Tujuan = Bom bunuh diri, dilakukan untuk kepentingan diri sendiri, sedangkan
Syahid, untuk kepentingan agama dan umat.

Sikap = Bom bunuh diri, bersikap pesimis padadiri dan putus asa atas ketentuan
Allah. Sedangkan syahid, bersikap optimis dan tujuannya untuk mencari keridhaan
Allah.

Hukum = Bom bunuh diri, hukumnya haram kerena tindakan keputusasaan dan
mencelakan diri sendiri, baik dilakukan di daerah damai maupun di daerah perang,
sedangkan syahid, hukumnya mubah (boleh).

Oleh karenaitu MUI menetapkan bahwa hukum melakukan teror adalah haram,
baik dilakukan orang perorang, kelompok, maupun negara, sedangkan hukum melakukan
jihad, adalah wajib.

Faktor yang mempengaruhi timbulnyapemahaman radikalisme dalam masyarakat,
menurut informan, adalah akibat dari formulasi dari ketidakpuasan seseorang atau
sekelompok orang terhadap situasi dan kondisi dalam masyarakat, yaitu 1) lahir ditengah
masyarakat (Islam) baik nasional maupun internasional dituduh oleh negarabarat
terutama Amerika sebagai teroris, ditambah dengan keyakinan bahwa terdapat
konspirasi untuk menghancurkan moral umat Islam melalui buday a barat yang sekuler
dan dianggap mencemari otensitas masyarakat dan ajaran Islam, makatimbul upaya
tandingan, antipati umat Islam (oknum) yang radikal terhadap Barat (Amerika) dengan
berbagai carauntuk mencapai tujuannya, antaralain seperti bom bunuh diri. 2). Orang
tidak memiliki ilmu pengetahuan agama dan wawasan yang memadai. 3). Mereka
berasal dari masyarakat yang dihimpit oleh persoalan sosial ekonomi, akibat dari
pengangguran atau ketidak ketersediaan lapangan kerja, artinya merekayang secara
sosial ekonomi termasuk masyarakat marginal.

K erangkatersebutmenunjukan, bahwakondisi itulah yang mempengaruhi psikologi
relasi sosial mereka yang menyebkan terjadinya kekecewaan dan frustrasi.
kehadirannya dalam radikalis, seakan-akan sebagai penawar bagi kondisi kemarginalan
dan fustrasi mereka.

64 Jurnal "Al-Qalam" No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007



Srajuddin  Ismail

V.PENUTUP

Kesimpulan.

Di duniapesantren terutama di pondok Pesantren Pondok Karya Pembangunan
tidak ditemukan potensi dan mengenal radikalisme. M erekabel ajar masalah kekerasan
yang merekakenal dengan istilahjihad, karenaitu merupakan salah satu pembahas
dalam masal ah fikih.

Santri dari Pondok Karya Pembangunan menyamakan pengertian kekerasan
berupa radikalisme, fundamental, teroris, perang, demonstrasi dan ujuk rasa dan
membedakannya dengan pengertian jihad, karena jihat adalah berjuang dalam Islam
memiliki tata aturan tersendiri dalam Islam, yang tujuan untuk memperoleh
kemaslahatan.

Di pesantren, persfektif kekerasan dalam berbagai istilah diterangkan sebagi
contoh dan merupakan bahan komparasi bagi ustadz ketikamembahas tentangjihad.
Oleh sebab itu para santri mengenal berbagai istilah kekerasan baik dalamistilah agama
maupun istilah umum tetapi merekatidak tidak aplikasikan dalam hidup dan kehidupan,
karena sikap seperti itu adalah prilaku haram yang bertentangan dengan Syariat | s-
lam.

Terjadinya perbedaan asumsi para santri tentang kekerasan, disebabkan karena
ustadz kurang memberikan penjelasan dan membedakan mana yang disebut jihad dan
manayang bukan. Atau wawasan murid yang belum bisa menjangkau tentang masal ah
yang berhubungan dengan kekerasan, sehingga ada yang membolehkan memerangi
orang yang tidak seagama dengan mereka.

Rekomendasi.

Hendaknya para ustadz di pesantren dan para dai memiliki pengetahuan dan
wawasan yang luas tentang masal ah jihad dan kekerasan dengan berbagi istilah yang
terjadi dalam masyarakat, sehingga bisamenjelaskan secarakaffah tentang masal ah
jihad dan dikomparasikan dengan peristiwa kekerasan agar santri dan masyarakat
tidak keliru memahami masalah jihad.

65



Srajuddin  Ismail

DAFTARPUSTAKA

AL- Bajuri, lIbrahim, Hasifat al-Bajuri ala Ibn Qasm Al-Gazz. |, Thaha
Putra,Semarang. T.th.

Abi Bahar, Tagiyal-Din, Kitayat alAkhyar Hill QayatAl lkhtishar, |, Thaha Putra,
Semarang. T. Th.

A. Djauli, Figh Jinayah, Upaya Menanggulangi Kejahatan dalam Islam,_ Cet. I,
PT. Ragja Grafindo Persada, Jakarta.

Audah, Abd. Al-Qadin, al-Tasyri' al-Jina'l al- Islam; Mugaraman hi al ganun al-
wadh'i, jilidll,Mu'assahalRisalah,bairut; 1996.

Antoun, Richard, Memahami Fundamentalisme, (terjemahanMuhammad Shadiq),
pustaka Mereka, Surabaya, 2003.

Bamuallim, Chaiders, (Ketua Tim Peneliti), Gerakan Islam radikalisme Kontemporer
di Indonesia; Front Pembela Islam (FPI) dan Laskar Jihad (FKAWJ),
Laporan Penelitian Pusat Bahasa dan Budaya JAJN Jakarta, kerjasama JAJN
Syariat Hidayah Jakarta dengan Pemerintah Provinsi DK Jakarta, Jakarta 2001.

Burger dalam Robert Wuthnow, Cultural Analysis. Routledge. London and Y ewyork.

Fazlurrahman, dalam Dr, Hi. Syamsuddin, MA, Snergi Madrasah dan Pondok
Pesantren suatu Konsep Pengembangan Madrasah, Departemen Agama
RI. Direktorat Jenderal Kelembagaan AgamaRI. Jakarta, 2004.

Ibn Muhammad al-Jagharah, Abu Hamid Muhammad, lhya Ulum al-Din, Thaha
Putra, Semarang. T.Th

Imam Muslim, Shahih Muslim, jilid | Bandung; t.th.

Masyhuri, Abdul Azis H, Masalah Keagamaan Hasil Muktamar dan Munas Ulama
Nalidlatul Ulama, PP Rabithah Ma'ahidil Islamiyah, Dinamika Press, Surabaya.
1977.

Mubarak, Jaihdah dalam Dr. Phil Kamaruddin Amin, MA, Quo Vadis Islamic Sudies
in Indonesia.

66 Jumal "Al-Qalam" No. XIX Tahun XIII Edisi Januari - Juni 2007



