
Saprillah 

MELAWAN ARUS 
(STRATEGIKOMUNITAS TOLOTANG 

MEMPERTAHANKAN 
KEPERCAYAANNYA) 

Oleh: Saprilla 

Abstract 

This study was conducted in Amparita, Sidrap as the center ofTolotang 
settlement in South Sulawesi. The study aims to describe how Tolotang 
community maintain their identity from the dominant groups. Data was 
collected using interview and observation. Interview was conducted 
with community leader of Tolotang as well as Tolotang community. 

This study indicates that Tolotang community has a number strategy in 
maintaining their identity. These strategies are integrating to Hindu, 
obscuring people entered into the special place, join to Golkar Party, 
they also strengthen their community with an exclusive marriage sys­
tem, they have a strong faith. Then, this community have a good system 
in maintaining their identity. 

Key words: Strategy, Tolotang, Identity 

A. Pendahuluan 

T ulisan ini merupakan hasil peneli t ian yang bertujuan untuk 
mendeskripsikan bentuk-bentuk tekanan yang dialami oleh komunitas 
Tolotang dan strategi-strategi yang digunakan oleh komunitas ini dalam 

mempertahankan eksistensi komunitas dan kepercayaan mereka. Penelitian ini 
berlangsung selama tiga bulan di Amparita, Kecamatan Tellu LimpoE, Kabupaten 
Sidrap. Lokasi Amparita ini dipilih karena lokasi ini merupakan tempat pemukiman 
komunitas Tolotang terbesar di Sulawesi-Selatan. 

Teknikpurposive sampling digunakan dalam menetapkan informan yakni 
komunitas Tolotang sebagai unit analisis. Informan penelitian terdiri Tokoh-Tokoh 

Jurnal ••Al-Qalam" No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 39 



Saprillah 

(ttwa dan uwatta) Tolotang dan masyarakat Tolotang pada umumnya. Data 
diperoleh melalui wawancara yang ditujukan kepada tokoh-tokoh komunitas 
Tolotang. Wawancara dimaksudkan untuk mendapatkan gambaran tentang 
pendapat komunitas Tolotang tentang komunitas dan strategi mereka 
mempertahankan kepercayaan mereka. Selain wawancara, pengumpulan data 
juga dilakukan melalui observasi terutama mengenai adat dan upacara-upacara 
yang dilakukan. 

Analisis data dilakukan dengan menelaah seluruh data yang tersedia dari 
berbagai sumber, yaitu hasil wawancara, catatan lapangan, dokumen-dokumen 
dan lain-lain. Kemudian mereduksi data, selanjutnya menyusun ke dalam satuan-
satuan, lalu dikategorisasi. Dan lalu kemudian disusun dalam bentuk tulisan 
deskriptif. 

Pentingnya membicarakan komunitas lokal seperti Tolotang karena 
komunitas ini tidak banyak mendapatkan posisi penting dalam struktur sosial 
masyarakat Indonesia. Hal ini karena kuatnya pengaruh ideologi modernisme 
yang membedakan posisi masyarakat modern dan masyarakat lokal. Masyarakat 
modern yang hidup di kota dianggap sebagai masyarakat yang cemerlang, 
beradab, dan hebat. Sementara masyarakat lokal yang hidup di lereng gunung 
atau di daerah terpencil dianggap sebagai kelompok masyarakat terbelakang, 
bodoh, dan lemah. Mereka terbelakang karena mereka membiarkan diri mereka 
tenggelam dalam kekunoan serta menolak raodernitas. 

Pengaruh ideologi modernisme sangat jelas terlihat di berbagai kebijakan 
pemerintah kota di Indonesia, misalnya penggusuran wilayah-wilayah pemukiman 
kumuh yang dianggap mengganggu keindahan tata kota. Atau pola pembangunan 
yang lebih diorientasikan pada kepentingan masyarakat kota (lebih tepatnya 
masyarakat kelas menengah). 

Uniknya, logika modernitas teniyata turut pula memengaruhi paradigma 
kelompok agama besar. Komunitas lokal seperti Tolotang, Kaharingan, Bissu 
dan lain-lain dalam konfigurasi agama-agama besar dianggap berada di ruang 
gelap yang bernama kemusyrikan dan kekafiran. Oleh karena itu, mereka harus 
segera dibersihkan dan diselamatkan melalui proyek salvation atau melalui 
agamaisasi. 

Posisi komunitas penganut kepercayaan lokal menjadi terpojokkan, ketika 
agama-agama invensionis berhasil mendapatkan legitimasi dari negara melalui 
UU. No. 1 Tahun 1965. UU ini meresmikan lima agama besar (belakangan 

40 Jurnal "Al-Qalam" No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 



Saprillah 

Menurut kepercayaan mereka, lino paimeng adalah lipu bonga (tempat yang 
indah) sebagai tempat bagi orang yang mentaati peraturan Dewata dan para 
uwatta' dan uwa'. 

Komunitas ini juga memiliki kitab yang disebut dengan &ppaungenna 
Tolotangg, menerangkan tentang asal usul dan inti-inti ajaran kepercayaan 
Tolotang. Appaungenna Tolotangg merupakan kumpulan pesan-pesan lisan 
yang tetulis dalam lontara'. Sayangnya kitab ini telah musnah akibat kebakaran 
besar yang terjadi pada tahun 1970-an. 

2. Sistem Nilai 

Komunitas Tolotang memiliki lima nilai-nilai utama yang menjadi pedoman 
komunitas ini menjalankan kehidupannya, yaitu: 

a. Tettong; secara literal artinya berdiri. Ini merupakan simbol dari konsistensi 
dan keteguhan hati untuk terus mentaati Dewata Seuwag, meski mengalami 
berbagai tekanan dan penderitaan. 

b. Lempu, secara literal berarti lurus. Ini merupakan simbol dari kejujuran. 
Kejujuran dalam komunitas Tolotang berarti kejujuran kepada Dewata 
Seuwag kepada sesama manusia, sesama ciptaan Tuhan dan jujur kepada 
diri sendiri. Komunitas Tolotang mengenal empat macaw lempu, yaitu : 
mabbgrg dampeng (memaafkan orang yang salah), dg 'na mabuaja lao 
riwaramparanna taug (tidak rakus terhadap harta milik orang lain), 
nalebbirengi padanna rupa tau nennia watangkalg-na ( lebih 
mendahulukan kepentingan komunal atau sosial dibanding dirinya) dan 
mappalettu paseng (menyampaikan amanah). 

c. Tongeng, berarti benar. Kebenaran adalah sesuatu yang dijunjung tinggi 
dalam komunitas Tolotang. 

d. Temmangngingngi; artinya tak pernah jenuh. Nilai temmangingi 
merupakan ekspresi dari ungkapan masyarakat Bugis pada umumnya : 
rgsopa temmangingi na malomo nalgtgi pammasg Dgwata (hanya usaha 
yang tidak kenal lelah, yang mudah mendapatkan restu Dgwata). Dalam 
komunitas nilai temmangingi sebagai basis untuk terus menerus melakukan 
perjuangan dalam mempertahankan eksistensinya. Nilai temmangingi ini 
menjadi inspirasi komunitas ini. 

e. Temmappasilaingeng berarti tidak membeda-bedakan. Nilai ini menjadi 
nilai dasar dalam membangun hubungan sosial yang berbeda-beda. Bagi 

46 Jurnal "A!-Qalam" No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Jimi 2008 



Saprillah 

komunitas Tolotang, orang lain bukanlah musuh yang harus diperangi, tetapi 
kawan. Komunitas Tolotang memiliki sikap yang toleran dan mau membantu 
siapa saja, tanpa memperdulikan jenis kelamin dan agama. 

3. Sistem Kcpemimpinan/Politik 

Lembaga kepemimpinan Tolotang terdiri atas dua tingkatan, yaitu tingkatan 
uwa 'ta (selaku pimpinan tertinggi) dan para uwa' (sebagai pelapis). Lembaga 
uwa 'ta terdiri atas tiga orang, seorang uwa 'ta Batoa selaku pucuk pimpinan 
dan dua orang uwa 'ta pendamping. Uwa 'ta memiliki tugas penting sebagai 
pimpinan komunitas yang bertanggungjwab atas keberlangsungan eksistensi 
komunitas, merencanakan segala hal yang menyangkut kepentingan komunitas, 
membawahi hukum dan norma-norma adat Tolotang, merencanakan kegiatan 
adat, dan menetapkan keputusan. 

Di bawah tingkat uwa 'ta, berjejer para uwa' yang berjumlah tujuh orang. 
Para uwa' ini bertugas untuk membantu uwa' dan menjalankan kebijakan-
kebijakan dan petuah uwa'. Para uwa' ini biasa juga disebut sebagai ampi'-
ampina (para penggembala). Tugas utama mereka adalah melakukan hubungan 
langsung dengan fnasyarakat, melakukan tugas-tugas praktis seperti menerima 
tamu, menjadi penghulu dalam acara pengantin dan sebagainya. Seluruh kegiatan 
para uwa' harus dilaporkan kepada uwa 'ta. 

Syarat-syarat untuk menjadi uwa 'ta atau uwa' adalah status dalam adat yang 
tinggi, yaitu para uwa 'ta atau uwa' merupakan keturunan dari para uwa 'ta dan 
uwa' terdahulu, berani bertindak, jujur, adil, bijak dan berwibawa dan dipilih melalui 
keputusan sidang adat. Bila seorang uwa' meninggal, maka sebelum jasadnya 
dikebumikan terlebih dahulu diadakan musyawarah adat, atau para perwakilan uwa' 
untuk memilih siapa kira-kira yang pantas dan memenuhi syarat diatas untuk diangkat 
menjadi uwa'. Selanjutnya uwa' yang dipilih oleh sidang adat akan dilantik dalam 
sebuah kegiatan yang disebut 'maccera atau pakkuru sumange'. 

C. Tekanan-Tekanan Yang dialami 

Sebagai komunitas lokal, Tolotang telah mengalami berbagai model tekanan 
yang dilakukan oleh negara dan umat Islam. Tekanan yang dialami oleh Komunitas 
Tolotang dapat dikategorikan kepada dua pola, yaitu Intimidasi dan stigmatisasi. 

1. Intimidasi 

Komunitas Tolotang telah mengalami proses intimidasi sejak pemerintahan 
Jepang (bersama dengan tokoh- tokoh Islam) melakukan Iarangan 

Jurnal "Al-Qalam" No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 47 



Saprillah 

menyembahyangi orang Tolotang yang meninggal dan larangan menikahkan 
mereka secara Islam. Padahal sebelumnya mereka telah terbiasa melakukannya 
secara Is lam. Mereka yang berani untuk memanggil imam untuk 
menyembahyangi akan mendapatkan hukuman dari pemerintah. 

Proses intimidasi berlanjut pada zaman DI/TII. Komunitas Tolotang yang 
dianggap sebagai kelompok musyrik menjadi salah satu target operasi DI/TII. 
Untungnya pasukan DI/TII tidak pernah masuk di Amparita sehingga tidak 
sempat melakukan intimidasi fisik. Tetapi beberapa keluarga Tolotang yang hidup 
di luar Amparita seperti daerah Otting (Tanrutedong) mengalami peristiwa yang 
menyedihkan seperti pembunuhan. 

Pada masa G/30/S/PKI, tekanan terhadap komunitas Tolotang meningkat. 
Hal ini karena ada tudingan kalau beberapa orang dari komunitas ini terlibat 
dalam G/30/S/PKI. Tudingan ini kemudian berlanjut dengan program 
pengawasan yang ketat terhadap segala kegiatan komunitas Tolotang (termasuk 
Tolotang Benteng). Larangan untuk mengupacarakan secara Islam yang 
ditetapkan pada masa pendudukan Jepang dicabut. Pemerintah setempat 
memberlakukan kembali hukum yang lama yakni urusan kematian dan pernikahan 
komunitas Tolotang harus diupacarakan secara Islam sebagai salah satu cara 
untuk mengawasi komunitas ini. 

Sebagai kelanjutan upaya memberantas sisa-sisa G30.S/PKI, Panglima 
Kodam XTV Hasanuddin, Brigjend TNI Solihin GP mengeluarkan SK. No. Kep. 
0068/7/1967 tentang pembentukan komando operasi Malilu Sipakaenga. Tugas 
utama dari korps ini adalah meniadakan segala bentuk kegiatan Tolotang, mengajak 
kembali kepada agama Islam didasarkan kebenaran pada pancasila dan UUD 
1945, meningkatkan dakwah secara sistematis dan terarah dalam meningkatkan 
taraf kehidupan rakyat penegak falsafah negara RI, dan mengusahakan integrasi 
secara menyeluruh antara penganut Tolotang dengan masyarakat sekitarnya. 

Selain tekanan dari pihak pemerintah dan militer, komunitas Tolotang juga 
mendapatkan tekanan dari organisasi Islam, baik organisasi politik seperti PSII, 
maupun organisasi sosial keagamaan seperi MUI, Muhammadiyah, Anshor dan 
sebagainya. 

2. Stigmatisasi 

Stigmatisasi terhadap komunitas Tolotang terkait dengan sistem kepercayaan 
mereka yang dianggap animis. Oleh karena itu, mereka seringkali dikait-kaitkan 
dengan kekafiran, kemusyrikan, dan kebodohan. 

48 Jurnal "Al-Qalam" No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 



Saprillah 

Stigma negatif yang muncul terhadap komunitas Tolotang bersumber pada 
dua hal: pencitraan komunitas Islam dan pencitraan negara yang mengasumsikan 
komunitas Tolotang sebagai lahan komunisme. Bagian kedua ini dapat dilihat 
dari resolusi DPR-GR (Dewan Perwakilan Rakyat Gorong Royong) Kabupaten 
Sidrap, 5 Oktober 1966 yang salah satu poinnya berbunyi: 

Bahwa dengan tetap membiarkan kelompok penganut aliran kepertjajaan 
Toani Tolotang tersebut sebagai kelompok jang tersendiri dalam lingkungan 
masjarakat Kabupaten Sidenreng Rappang, meskipun diselimuti dan dinaungi 
atas nama salah satu agama resmi, baik Hindu Bali dan Budha, baik Kristen 
maupun Islam, maka hal itu terus menerus mengantjam bagi ketenangan dan 
ketentraman masjarakat dalam bangsa dan negara karena mereka dengan tjiri-
tjirinja dan sifat-sifatnja yang khas jang diakibatkan oleh adat istiadat jang 
dipaksakan akan tetap merupakan tanah jang subur bagi pengaruh Parpol sisa2 
Gestapu/PKI dan pendukung-pendukung gelapnja (lihat lampiran). 

Tuduhan keterlibatan komunitas Tolotang dalam PKI, hanya didasarkan 
pada 'tjiri-tjiri dan sifatnja yang khas, jang diakibatkan oleh adat istiadat jang 
dipaksakan'. Dengan berdasarkan pada UU No. 1 tahun 1965 tentang lima 
agama resmi, Tolotang dianggap sebagai komunitas yang 'tidak beragama' karena 
tidak termasuk dalam salah satu agama yang diakui oleh negara itu. Oleh karena 
dianggap tidak beragama maka mereka juga dianggap tidak bertuhan. Ciri-ciri 
tidak bertuhan inilah kemudian yang dianggap 'merupakan tanah jang subur 
bagi pengaruh parpol sisa2 Gestapu/PKI dan pendukung-pendukung gelapnja'. 

D. Strategi Mempertahankan Kepercayaan dan Komunitas 

Berikut ini akan dijelaskan model-model resistensi yang dilakukan oleh 
komunitas Tolotang untuk mempertahankan eksistensi komunitas mereka. Model 
resistensi mereka berorientasi pada dua hal; resistensi kultural dan resistensi 
politik (formal). 

1. Menghindari Islam dan Berintegrasi dengan Agama Hindu. 

Seperti yang telah dijelaskan pada bagian sebelumnya, komunitas ini pernah 
mengalami ancaman 'kepunahan' akibat dari kebijakan negara yang telah 
menetapkan 'hanya' lima agama resmi atau yang dikenal dengan sebutan panca 
tunggal. Sebagai komunitas yang dianggap 'tidak memiliki agama', mereka 
diwajibkan untuk berintegrasi dengan salah satu agama resmi yang ada. Situasi 
ini menjadi sangat sulit bagi komunitas Tolotang. Satu-satunya agama yang dekat 
dengan mereka adalah Islam, sementara mereka sama sekali tidak punya 

Jurnal "Al-Qalam" No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 49 



Saprillah 

keinginan untuk masuk Islam. Hal ini kemudian yang mendorong Tolotang 
mengutus salah seorang kadernya, yaitu saudara Makkatungeng untuk mengurus 
'legalitas' Tolotang ke pusat tahun 1966. Sambil menunggu hasil kerja 
Makkatungeng, beberapa Tokoh Tolotang membuat pernyataan bergabung 
sementara dengan Islam, sampai ada keputusan tentang agama apa yang 
seharusnya mereka peluk. 

SK. Direktur Jenderal Bimbingan Masyarakat Beragama Hindu Bali/Budha 
No.2/1966 tanggal 06 Oktober 1996 menetapkan Tolotang sebagai salah satu 
aliran dalam agama Hindu dan sekaligus menunjuk Makkatungeng untuk 
melakukan bimbingan dan penyuluhan terhadap komunitas Tolotang. Meski 
keputusan ini ditentang oleh pihak Islam, tapi Tolotang dengan senang hati 
menerimanya. Dengan SK itu kelompok Islam atau penguasa lokal tidak lagi 
memiliki hak untuk mengintimidasi mereka (dengan alasan. tidak beragama) 
karena mereka kini telah resmi beragama. 

Uniknya, meski telah beragama Hindu namun praktik keberagamaan 
komunitas Tolotang tetap pada kepercayaan lokalnya. Tidak ada satupun petanda 
yang memungkinkan kita untuk menemukan jejak agama Hindu pada komunitas 
Tolotang kecuali pada sederet kata "H-I-N-D-U dalam Kartu Tanda Penduduk. 
Ritual-ritual yang seperti dikemukakan diatas bukanlah bagian dari ritualitas 
Hindu, konsep Dgwata Seuwaq juga bukan milik agama Hindu, sebutan uwa' 
untuk pimpinan spritual dan politik komunitas Tolotang, jelas bukan bagian dari 
agama Hindu, pakaian adat sama sekali tidak berhubungan dengan keyakinan 
Hindu. Secara subtansial, mereka sama sekali bukan Hindu, tetapi tetap Tolotang. 

Keuntungan lain yang diperoleh komunitas Tolotang dengan status bagian 
dari agama Hindu adalah mereka tetap leluasa untuk memperoleh hak sipil 
mereka. Banyak warga Tolotang yang berhasil menjadi polisi, guru dan pejabat 
sipil lainnya, bahkan bisa menjadi anggota dewan sebagai dampak dari normalisasi 
status mereka. Dengan status sebagai 'penganut Hindu', anak-anak Tolotang 
juga tidak menemui kesulitan (secara administratif) untuk melanjutkan pendidikan 
anak-anak mereka ke jenjang yang lebih tinggi, seperti universitas dan sekolah 
tinggi lainnya. 

2. Keyakinan Yang Kuat 

Keyakinan (ateppereng) adalah salah satu cara komunitas Tolotang untuk 
mempertahankan identitasnya (terutama kepercayaannya). Menurut uwa' La 
Unga (22 September 2005): "Apa pun yang terjadi, kami yakin Tolotang tetap 

50 Jumal "Al-Qalam" No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 



Saprillah 

bisa bertahan meski tekanan yang datang sangat kuat". Keyakinan uwa' La 
Unga ini dapat saja menjadi representasi dari nalar kolektif komunitas ini. Sejarah 
perjalanan komunitas Tolotang dalam memproduksi dan mempertahankan 
identitas komunal mereka adalah salah satu fakta betapa kuatnya nilai-nilai 
keyakinan dalam komunitas ini. Hal inilah kemudian yang memperkuat keyakinan 
mereka sebagai Tolotang . 

Bagi komunitas Tolotang, kepercayaan tentang Dcwata Seuwag, La 
Pannaungi yang mendapatkan wahyu, I Pabbcrc sebagai orang yang harus 
dihargai serta kepercayaan-kepercayaan lainnya adalah sebuah kebenaran yang 
tidak bisa ditawar-tawar. Kepercayaan Tolotang bagi para penganutnya diyakini 
akan mampu membawa ke jalan kebenaran. Karena itu ketika ada pertanyaan 
tentang mengapa mereka memilih mempertahankan kepercayaan mereka 
daripada masuk agama Islam (misalnya), maka dijawab: "narckko madgcgng 
mui wasselgna galukku, agapi diala leccg lao rigalunna taug" artinya jika 
hasil dari sawah kami baik, lalu buat apa pindah ke sawah orang (La Unga 
Setti, 20 Sepetember 2005). Jawaban ini menunjukkan adanya self-confident 
(kepercayaan diri) yang besar dalam diri uwa' La Unga atas apa yang ia yakini. 
Ini sekaligus menunjukkan betapa orang-orang lokal yang selama ini dipahami 
sebagai orang pinggiran memiliki kecerdasan-kecerdasan dalam menalar dan 
mendialektiskan diskurus yang berkembang di sekitar mereka. 

3. Perkawinan sebagai kontrol genetik 

Komunitas Tolotang menganut sistem perkawinan endogamis, yaitu 
perkawinan antar sepupu. Atau paling tidak, perkawinan antar individu yang 
tidak berhubungan darah dalam komunitas . Sangat j a rang di temui, 
perkawinan antar individu dengan out sider. Hal ini terkait dengan 
perkawinan sebagai salah satu strategi untuk mempertahankan identitas 
kelompok. Biasanya anak perempuan uwa' dikawinkan dengan keturunan 
uwa' pula, sementara anak laki-laki bebas menikah dengan masyarakat 
Tolotang pada umumnya. 

Pernikahan dengan out sider biasanya diperhadapkan dengan pilihan 
menjadikan "orang luar" sebagai Tolotang atau tidak sama sekali. Orang dalam 
yang menikah dengan orang luar komunitas dan memilih keluar dari ikatan 
komunitas dianggap sebagai Tolaing (orang lain). Kata tolaing (bukan kita) 
merupakan ekspresi dari cara komunitas ini menentukan siapa diri mereka. 
Kata to laing menunjukkan meskipun sedarah tetapi telah menyeberangi batas-
batas tradisi komunitas Tolotang dan karena itu ia adalah orang luar. 

Jurnal -'AI-Qalam'" No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 51 



Saprillah 

Dengan demikian, perkawinan menjadi alat politik (kultural) komunitas 
Tolotang untuk tetap mempertahankan identitas mereka. Komunitas ini 
nampaknya sadar bahwa perkawinan jika tidak dijaga 'medan politik'-nya akan 
membahayakan eksistensi mereka ke depan secara genetik.-

4. Memelihara Sistcm Penamaan Tradisional 

Komunitas Tolotang merupakan salah satu komunitas lokal yang masih 
menerapkan sistem penamaan tradisional terhadap generasi mereka. Pergulatan 
komunitas Tolotang dengan modernitas dan agama Islam dan Hindu tidak membawa 
perubahan berarti dalam pemberian nama anak. Tolotang tetap menggunakan asumsi 
lokal dalam pemberian nama anak mereka, sehingga dalam komunitas Tolotang 
lazim ditemukan seorang perempuan muda belasan tahun, rambut cepak, berdandan 
ala anak ABG modern, mengendari sepeda motor, tapi bernama I Coppo atau Tenri 
Gangka. Demikian pemuda-nya, memakai jeans butut, mengendarai sepeda motor 
Ninja, tapi namanya tetap La Settiang atau La Ware. 

Komunitas Tolotang memberi nama anak sebagai bentuk pelestarian sejarah 
keluarga. Seorang anak diberi nama dengan memakai nama kakek atau 
neneknya. Misalnya anak uwa' La Unga bernama La Settiang Unga. La Settiang 
Unga merupakan adopsi dari nama ayah La Unga yang juga sebagai kakek dari 
Settiang yang bernama La Setti. Begitu pula dengan I Gangka (anak kedua dari 
uwa La Unga) yang diambil dari nama salah seorang nenek buyutnya. Dengan 
demikian, pemberian nama bermakna sebagai bentuk penghargaan terhadap 
generasi sebelumnya dan bisajuga berarti pelestarian secara monumental sejarah 
keluarga. Selain itu, pemberian nama dalam komunitas Tolotang juga 
menggunakan konsep pemaknaan dengan harapan akan memberi efek pada 
sang anak. Misalnya Coppo yang berarti 'puncak' diharapkan sang anak berada 
di atas puncak kesuksesan. 

Dengan tetap memakai nama-nama primordial dan lokal, komunitas Tolotang 
menunjukkan daya resisten yang luar biasa terhadap pengaruh modernitas dan 
agama. Komunitas Tolotang tidak terperangkap dalam logika "mengikuti pusat", 
seperti yang terjadi pada kebanyakan masyarakat Bugis lainnya. Komunitas 
Tolotang cukup berbangga dengan kelokalannya. Penggunaan nama lokal dalam 
komunitas Tolotang bisajuga dipahami sebagai proses pembalikan logika relasi 
pusat-lokal. Jika selama ini kita membayangkan, bahwa komunitas yang berada 
di wilayah marginal merupakan area permainan kuasa yang empuk dari penguasa. 
Tolotang membalikkan logika itu. mereka adalah pusat dan yang lain (bahkan 
yang selama ini dianggap pusat) merupakan marginnya. 

52 Jurnal "Al-Qalam" No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 



Saprillah 

5. Larangan masuk di Tempat Ritual Sipulung 

Komunitas Tolotang memiliki satu momen dan tempat dimana seseorang yang 
tidak memiliki hubungan darah dengan Tolotang tidak diperkenankan masuk dan 
mengambil gambar baik melalui kamera foto atau kamera gerak. Situasi dan tempat 
yang dimaksud adalah kegiatan sipulung dan kompleks pemakaman nenek moyang 
diantaranya I Pabbcrc. Kompleks makam ini luasnya sekitar satu hektar dan dikelilingi 
oleh pohon besar yang berusia ratusan tahun karena pohon-pohon ini memang dilarang 
untuk ditebang. Di hamparan kompleks pekuburan itulah massa Tolotang berkumpul 
melingkari pemakaman dan melakukan ritual penghargaan terhadap nenek moyang. 
Pelarangan terhadap orang luar untuk masuk ke dalam wilayah kuburan pada saat 
Sipulung, dimaksudkan sebagai upaya untuk menghargai mereka yang sedang 
melakukan ritual sipulung. Sementara pada hari-hari lain, tidak masalah jika orang 
diluar komunitas Tolotang mau berkunjung. 

Bentuk larangan dan lokalisasi para tamu di tempat tertentu merupakan 
bagian dari politik kultural komunitas Tolotang dalam upaya untuk menjaga 
'keaslian' budaya mereka. Uwa' La Unga (23 September 2005) menganggap 
bahwa rekaman kegiatan dan pengambilan foto pada saat upacara berlangsung 
akan mengurangi sakralitas kegiatan mereka. Hal ini karena foto mampu 
merefleksi dan mengimitasi sebuah obyek dan bagi uwa' itu akan mereduksi 
sakralitas dan kerre" (keramat)-nya ritual. Oleh karena itu mereka selalu tegas 
menolak dari siapapun yang berusaha untuk mendokumentasikan kegiatan ritual 
sipulung ini. Hal ini terlihat ketika Dinas Infokom (Informasi dan Komunikasi) 
Pemerintah Kabupaten Sidrap meminta izin kepada Tolotang agar diperkenankan 
meliput kegiatan sipulung untuk kepentingan dokumentasi Dinas Infokom 
Kabupaten Sidrap, tetapi demi menjaga sakralitas dan orisinalitas ritual, para 
uwa' menolak permintaan tersebut. 

6. Resistensi Melalui Politik Formal 

Sejak Pemilu tahun 1972 hingga 2004, komunitas Tolotang selalu berhasil 
mendudukkan wakilnya di DPRD Sidrap. Bahkan uwa Tobotiu sempat menduduki 
kursi legislatif tingkat I pada tahun 1980-an. Uwa Launga sempat duduk dua 
periode sejak tahun 1992-2004. Untuk periode 2004-2009, kader Tolotang yang 
menduduki kursi legislatif tingkat DPRD adalah uwa' Bunga Eja. Sejak pemilu 
1972 sampai pada pemilu 2004, komunitas Tolotang memperlihatkan loyalitasnya 
yang tinggi dengan memberi dukungan kepada Golkar. 

Keberhasilan Tolotang terlibat dalam dunia politik meski berbekal pendidikan 
formal yang. tidak terlalu tinggi (tercatat uwa' La Unga hanya mengenyam 

Jumal "Al-Qalam" No. XXI Tahun XIV Edisi lanuari - Juni 2008 53 



Saprillah 

pendidikan hinggabangku SMP, begitu pula dengan anggota legislatif yang lain) 
adalah bentuk kemampuan mereka dalam menegosiasi potensi yang mereka miliki 
yaitu massa yang banyak. Uwa' La Unga menyatakan, bahwa sejak awal 
bergabung dengan Golkar, para uwa' memang telah meminta komitmen kepada 
pimpinan Golkar untuk memberi ruang politik bagi komunitas Tolotang. 

Lalu apa untungnya Tolotang berpolitik? Uwa'' La Unga sebagai salah seorang 
mantan anggota DPR menyatakan, bahwa kehadiran orang-orang Tolotang di 
legislatif akan lebih mudah dalam pengawasan kebijakan yang nantinya merugikan 
komunitas Tolotang. Jadi dengan menempatkan wakil mereka di DPRD tidak saja 
mengangkat citra orang-orang Tolotang, tetapi juga untuk melindungi komunitasnya 
dari 'ancaman-ancaman' kebijakan yangmenindas eksistensi mereka. 

E. Penutup 

Sebagai komunitas lokal yang terpinggirkan oleh nalar dominan, komunitas 
Tolotang telah mengalami begitu banyak tekanan-tekanan yang beror ientasi pada 
pelenyapan eksistensi Tolotang. Negara dan Agama Islam menjadi aktor yang 
paling sering melakukan proses penyingkiran itu. UU no. 1 tahun 1965 tentang 
peresmian lima agama (Islam, Kristen, Katolik, Hindu dan Budha) adalah salah 
satu kebijakan yang membuat Tolotang hampir kehilangan identitas mereka. Selain 
itu, regulasi-regulasi pemerintah lokal yang mengarah pada penyingkiran komunitas 
Tolotang. Demikian halnya dengan agama Islam yang direpresentasikan oleh Partai 
Islam seperti PSI dan organisasi keagamaan seperti Anshor dan Muhammadiyah 
ikut serta dalam proyek penyingkiran komunitas Tolotang. Asumsi yang digunakan 
untuk melegitimasi program penyingkiran itu adalah bahwa Tolotang itu musyrik, 
kafir, tidak bertuhan dan bagian dari PKI. 

Oleh karena stigma itulah, komunitas Tolotang menjadi komunitas yang 
terpinggirkan. Hak-hak mereka terganggu, terutama hak untuk melaksanakan 
kepercayaan mereka. Selain itu, banyak warga di luar Tolotang menganggap komunitas 
ini sebagai komunitas kelas dua dan tidak layak untuk berinteraksi dengan mereka. 

Namun komunitas Tolotang bukanlah komunitas yang lemah, yang dengan 
mudahnya terjebak dalam lingkaran stigma dan konstruksi negatif tadi. Mereka 
adalah komunitas yang cerdas. Mereka mampu mensiasati upaya penyingkiran 
yang secara sistematis dilakukan oleh negara dengan "berintegrasi" kepada 
salah satu agama yaitu Hindu. "Integrasi" mereka ke agama Hindu ini memberi 
ruang bagi mereka untuk 'menyelamatkan diri' dari UU. No 1 tahun 1965 tadi. 
Dengan demikian, Hindu menjadi tameng mereka terhadap regulasi negara 

54 Jumal "Al-Qalam" No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 



Saprillah 

dan sekaligus menjadi instrumen adminstratif untuk memperoleh hak-hak sipil 
seperti hak mendapatkan pengakuan negara melalui KTP, hak untuk mendapatkan 
pendidikan formal dan hak untuk bekerja di instansi negara. Mereka mensiasati 
kedatangan orang-orang luar ke acara sipulung dengan melokalisasi para 
pengunjung di tempat khusus. Bahkan mereka berhasil menggunakan partai 
Golkar untuk masuk ke parlemen, dan dengan begitu mereka bisa mengawasi 
semua regulasi yang membahayakan komunitas mereka. Di samping perlawanan 
keluar, komunitas Tolotang juga memperkuat komunal mereka dengan sistem 
perkawinan, sistem penamaan dan keyakinan yang kuat. 

Kemampuan komunitas ini untuk mempertahankan diri dari berbagai tekanan 
dan stigmatisasi, menunjukkan bahwa mereka memiliki kecerdasan dan power. 
Karenanya, teori pemberdayaan sebagai alat untuk melihat posisi komunitas lokal 
sebaiknya tidak dipakai lagi, dan digantikan pemberian ruang yang sebesar-besarnya. 

Berdasarkan hal di atas, penulis menyarankan perlunya negara mengakomodasi 
kepercayaan-kepercayaan lokal sebagai salah satu kepercayaan yang diakui 
sebagaimana layaknya agama. Di samping itu, komunitas lokal adalah komunitas yang 
hidup, bukan pajangan danbukan pulatontonan. Oleh karenanya, regulasi kebudayaan 
dan pariwisata yang cenderung menjadikan komunitas lokal sebagai lahan untuk 
mendapatkan devisa sebaiknya direvisi agar tidak terjadi proses dehumanisasi. 

DAFTAR BACAAN 

Aschroft, Bill. Gareth Griffith dan Helen Tiffin. 2003. Menelanjangi Kuasa Bahasa, 
Teori dan Praktik Sastra Poskolonial (terj). Qalam, Yogyakarta. 

Barker, Chris. 2004. Cultural Studies, Teori dan Praktik (terj). Kreasi Wacana, 
Yogyakarta. 

Baharuddin. 1992. Towani Tolotang: Tinjauan Sosiologi Agama (Skripsi). Fakultas 
Ushuluddin, IAIN Alauddin, Makassar. 

Baso, Ahmad. 2002. Plesetan Lokalitas: Politik Pribumisasi Islam. Desantara, Jakarta. 

. 2005. Islam Postkolonial. Mizan, Bandung. 

Bennett, T. 1998. Culture: A Reformer's Science. St. Leonard, NSW: Allen and Unwin. 
Bhaba, Homi K. 1994. The Location of Culture. Routledge, London and New York. 
Daeng, Hans.J. 2005. Manusia, Kebudayaan dan Lingkungan; TinjauanAntropologis. 

Pustaka Pelajar, Yogyakarta. 

Dalle, Muh. Syukri. 1982. Toani Tolotang di Kabupaten Sidenreng Rappang. Skripsi. 
IAIN Alauddin, Makassar. 

De Jong, Chris GF. 1996. Ilalang Arenna Sejarah lending Belanda di antar a Umat 
Bugis dan Makassar Sulawesi Selatan. Bpk. Gunung Mulia, Jakarta. 

Jurnal "Al-QalarrT No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 55 



Saprillah 

Effendi, Bisri (2002) MelawanLupa: Budaya Lokal Sebagai Perlawanan, Desantara, Jakarta. 

Giddens, Anthony. 1984. The Constitution of Society. Polity Press, Cambridge 

, 1991. Modernity and Self Identity.. Polity Press Cambridge. 

, 2003. Masyarakat Post Tradisional. Ircisod, Yogyakarta. 

Hefner, Robert. 2002. Geger Tengger. LKiS, Jogyakarta. 

Jenkins, Richard. 2004. Membaca Pikiran Pierre Bourdieu. Kreasi Wacana, Yogyakarta. 

Koentjaraningrat. 1981. Pengantar IlmuAntropologi. Aksara Baru, Jakarta. 

. 1987. Sejarah Teori Antropologi I. Universitas Indonesia Press, Jakarta. 

. 1995. Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan. Gramedia, Jakarta. 

Kurniawan. 2001. Semiologi Roland Barthes. Indonesiatera, Magelang. 

Malik, Thahir, 2004, Kepemimpinan Uwa Terhadap Motivasi dan Disiplin Kerja Komunitas 
Tolotang di Kabupaten Sidenreng Rappang. Universitas Hasanuddin, Makassar. 

Mardalis. 1990. Metode Penelitian, Suatu Pendekatan Proposal. Bumi Aksara, Jakarta. 

Moleong, L. J., 2000, Metodologi Penelitian Kualitatif. PT. Remaja Rosalakarya, Bandung. 

Morley, David. 1992. Television, Audiences and Cultural Studies. Routledge, London 
and Newyork. 

Mudzhar, Atho. 1985. "Mesjid dan Bakul Keramat". Dalam Mukhlis dan Kathryn 
Robinson, (ed). Agama dan Realitas Sosial. Lembaga Penerbitan Universitas 
Hasanuddin, Ujungpandang. 

Mukhlis 1987. OrganisasiKepercayaan terhadap Tuhan YangMahaEsaPropinsi Sulawesi 
Selatan. Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. Dirjen Kebudayaan dan Pembinaan 
Penghayat Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha Esa Sulawesi-Selatan. 

Pals, Daniel. L. 2001. Seven Theories of Religion. Qalam, Yogyakarta. 

Said, Edward. W. 2001. Orientalisme. Pustaka, Bandung. 

Saidi, Anas. 2004. MenekukAgama, Membangun Tahta. Desantara, Jakarta. 

Sardar, Ziaduddin dan Borin Van Loon. 2001. Cultural Studies For Beginner, Mizan, Jakarta. 

Smith, Rita. 1996. Dissociated Identities, Ethnicity, Religion, and Class in Indonesia. 
University of Michigan Press, USA. 

Spivak, Gayatri C. 2003. Membaca Pemikiran Jacques Derrida, Sebuah Pengantar. 
Arruz, Yogyakarta. 

Syamsuddin. HT Drs. 1983/1984. Hasil Penelitian Masyarakat Toani Tolotang dan 
Patuntung di Sulawesi Selatan (Studi Perbandingan tentang kepercayaan), Proyek 
Penelitian Keagamaan DEPAG RI, Ujungpandang. 

TimBPS.2003.Kecamatan TelluLimpoE dalamAngka. BalaiPusat StatistikSulawesi-
Selatan, Makassar. 

Willis, Paul (1980) Common Culture. Open University Press. Keyness. 

Wuthnow, Robert. Cultural Analysis. Routledge. London and Newyork. 

Zayd, Nashr Hamid Abu. 2002. Tekstualitas Qur 'an. LKIS, Jogyakarta. 

56 Jurnal "Al-Qalam" No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 


