Saprillah

MELAWAN ARUS
(STRATEGIKOMUNITAS TOLOTANG
MEMPERTAHANKAN
KEPERCAYAANNYA)

Oleh: Saprilla

Abstract

This study was conducted in Amparita, Sidrap as the center ofTolotang
settlement in South Sulawesi. The study aims to describe how Tolotang
community maintain their identityfrom the dominant groups. Data was
collected using interview and observation. Interview was conducted
with community leader of Tolotang as well as Tolotang community.

This study indicates that Tolotang community has a number strategy in
maintaining their identity. These strategies are integrating to Hindu,
obscuring people entered into the special place, join to Golkar Party,
they also strengthen their community with an exclusive marriage sys-
tem, they have a strong faith. Then, this community have a good system
in maintaining their identity.

Key words: Strategy, Tolotang, |dentity

A. Pendahuluan

ulisan ini merupakan hasil penelitian yang bertujuan untuk

mendeskripsikan bentuk-bentuk tekanan yang dialami oleh komunitas

Tolotang dan strategi-strategi yang digunakan oleh komunitas ini dalam
mempertahankan eksistensi komunitas dan kepercayaan mereka. Penelitian ini
berlangsung selamatigabulan di Amparita, Kecamatan Tellu LimpoE, Kabupaten
Sidrap. Lokasi Amparitaini dipilih karenalokasi ini merupakan tempat pemukiman
komunitas Tolotang terbesar di Sulawesi-Selatan.

Teknikpurposive sampling digunakan dalam menetapkan informan yakni
komunitas Tolotang sebagai unit analisis. Informan penelitian terdiri Tokoh-Tokoh

Jurnal esAl-Qalam” No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 39



Saprillah

(ttwa dan uwatta) Tolotang dan masyarakat Tolotang pada umumnya. Data
diperoleh melalui wawancara yang ditujukan kepada tokoh-tokoh komunitas
Tolotang. Wawancara dimaksudkan untuk mendapatkan gambaran tentang
pendapat komunitas Tolotang tentang komunitas dan strategi mereka
mempertahankan kepercayaan mereka. Selain wawancara, pengumpulan data
jugadilakukan melalui observasi terutama mengenai adat dan upacara-upacara
yang dilakukan.

Analisis data dilakukan dengan menelaah seluruh data yang tersedia dari
berbagai sumber, yaitu hasil wawancara, catatan lapangan, dokumen-dokumen
dan lain-lain. Kemudian mereduksi data, selanjutnya menyusun ke dalam satuan-
satuan, lalu dikategorisasi. Dan lalu kemudian disusun dalam bentuk tulisan
deskriptif.

Pentingnya membicarakan komunitas lokal seperti Tolotang karena
komunitas ini tidak banyak mendapatkan posisi penting dalam struktur sosial
masyarakat Indonesia. Hal ini karena kuatnya pengaruh ideologi modernisme
yang membedakan posisi masyarakat modern dan masyarakat lokal. Masyarakat
modern yang hidup di kota dianggap sebagai masyarakat yang cemerlang,
beradab, dan hebat. Sementara masyarakat lokal yang hidup di lereng gunung
atau di daerah terpencil dianggap sebagai kelompok masyarakat terbel akang,
bodoh, dan lemah. Merekaterbelakang karena mereka membiarkan diri mereka
tenggelam dalam kekunoan serta menolak raodernitas.

Pengaruh ideologi modernisme sangat jelas terlihat di berbagai kebijakan
pemerintah kota di Indonesia, misalnya penggusuran wilayah-wilayah pemukiman
kumuh yang dianggap mengganggu keindahan tata kota. Atau pola pembangunan
yang lebih diorientasikan pada kepentingan masyarakat kota (lebih tepatnya
masyarakat kelas menengah).

Uniknya, logika modernitas teniyata turut pula memengaruhi paradigma
kelompok agama besar. Komunitas lokal seperti Tolotang, Kaharingan, Bissu
dan lain-lain dalam konfigurasi agama-agama besar dianggap berada di ruang
gelap yang bernama kemusyrikan dan kekafiran. Oleh karena itu, mereka harus
segera dibersihkan dan diselamatkan melalui proyek salvation atau melalui
agamaisasi.

Posisi komunitas penganut kepercayaan lokal menjadi terpojokkan, ketika
agama-agama invensionis berhasil mendapatkan legitimasi dari negara melalui
UU. No. 1 Tahun 1965. UU ini meresmikan lima agama besar (belakangan

40 Jurnal " Al-Qalam" No. XXI Tahun X1V Edisi Januari - Juni 2008



Saprillah

Menurut kepercayaan mereka, lino paimeng adalah lipu bonga (tempat yang
indah) sebagai tempat bagi orang yang mentaati peraturan Dewata dan para
uwatta' dan uwa'.

Komunitas ini juga memiliki kitab yang disebut dengan & ppaungenna
Tolotangg, menerangkan tentang asal usul dan inti-inti ajaran kepercayaan
Tolotang. Appaungenna Tolotangg merupakan kumpulan pesan-pesan lisan
yang tetulis dalam lontara’. Sayangnya kitab ini telah musnah akibat kebakaran
besar yang terjadi padatahun 1970-an.

2. Sistem Nilai

Komunitas Tolotang memiliki limanilai-nilai utamayang menjadi pedoman
komunitas ini menjalankan kehidupannya, yaitu:

a. Tettong; secaraliteral artinyaberdiri. Ini merupakan simbol dari konsistensi
dan keteguhan hati untuk terus mentaati Dewata Seuwag, meski mengal ami
berbagai tekanan dan penderitaan.

b. Lempu, secara literal berarti lurus. Ini merupakan simbol dari kejujuran.
Kejujuran dalam komunitas Tolotang berarti kejujuran kepada Dewata
Seuwag kepada sesama manusia, sesama ciptaan Tuhan dan jujur kepada
diri sendiri. Komunitas Tolotang mengenal empat macaw lempu, yaitu :
mabbgrg dampeng (memaafkan orang yang salah), dg'na mabuaja lao
riwaramparanna taug (tidak rakus terhadap harta milik orang lain),
nalebbirengi padanna rupa tau nennia watangkalg-na  (lebih
mendahulukan kepentingan komunal atau sosial dibanding dirinya) dan
mappalettu paseng (menyampaikan amanah).

c. Tongeng, berarti benar. Kebenaran adalah sesuatu yang dijunjung tinggi
dalam komunitas Tolotang.

d. Temmangngingngi; artinya tak pernah jenuh. Nilai temmangingi
merupakan ekspresi dari ungkapan masyarakat Bugis pada umumnya :
rgsopa temmangingi ha malomo nalgtgi pammasg Dgwata (hanya usaha
yang tidak kenal lelah, yang mudah mendapatkan restu Dgwata). Dalam
komunitas nilai temmangingi sebagai basis untuk terus menerus melakukan
perjuangan dalam mempertahankan eksistensinya. Nilai temmangingi ini
menjadi inspirasi komunitas ini.

e. Temmappasilaingeng berarti tidak membeda-bedakan. Nilai ini menjadi
nilai dasar dalam membangun hubungan sosial yang berbeda-beda. Bagi

46 Jurnal " Al-Qalam" No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Jimi 2008



Saprillah

komunitas Tolotang, orang lain bukanlah musuh yang harus diperangi, tetapi
kawan. Komunitas Tolotang memiliki sikap yang toleran dan mau membantu
siapa sgja, tanpa memperdulikanjenis kelamin dan agama.

3. Sistem Kcpemimpinan/Politik

L embagakepemimpinan Tolotang terdiri atas duatingkatan, yaitu tingkatan
uwa 'ta (selaku pimpinan tertinggi) dan para uwa’' (sebagai pelapis). Lembaga
uwa 'ta terdiri atas tiga orang, seorang uwa 'ta Batoa selaku pucuk pimpinan
dan dua orang uwa 'ta pendamping. Uwa'ta memiliki tugas penting sebagai
pimpinan komunitas yang bertanggungjwab atas keberlangsungan eksistensi
komunitas, merencanakan segala hal yang menyangkut kepentingan komunitas,
membawahi hukum dan norma-norma adat Tolotang, merencanakan kegiatan
adat, dan menetapkan keputusan.

Di bawah tingkat uwa 'ta, berjejer para uwa' yang berjumlah tujuh orang.
Para uwa' ini bertugas untuk membantu uwa' dan menjalankan kebijakan-
kebijakan dan petuah uwa'. Para uwa' ini biasajuga disebut sebagai ampi'-
ampina (para penggembala). Tugas utama mereka adalah melakukan hubungan
langsung dengan fnasyarakat, melakukan tugas-tugas praktis seperti menerima
tamu, menjadi penghulu dalam acara pengantin dan sebagainya. Seluruh kegiatan
para uwa' harus dilaporkan kepada uwa 'ta.

Syarat-syarat untuk menjadi uwa 'ta atau uwa' adalah status dalam adat yang
tinggi, yaitu para uwa'ta atau uwa' merupakan keturunan dari para uwa'ta dan
uwa' terdahulu, berani bertindak, jujur, adil, bijak dan berwibawa dan dipilih melalui
keputusan sidang adat. Bila seorang uwa' meninggal, maka sebelum jasadnya
dikebumikan terlebih dahulu diadakan musyawarah adat, atau para perwakilan uwa’
untuk memilih siapakira-kirayang pantas dan memenuhi syarat diatas untuk diangkat
menjadi uwa'. Selanjutnya uwa' yang dipilih oleh sidang adat akan dilantik dalam
sebuah kegiatan yang disebut 'maccera atau pakkuru sumange'.

C. Tekanan-Tekanan Yang dialami

Sebagai komunitas lokal, Tolotang telah mengalami berbagai model tekanan
yang dilakukan oleh negara dan umat Islam. Tekanan yang dialami oleh Komunitas
Tolotang dapat dikategorikan kepada duapola, yaitu Intimidasi dan stigmatisasi.

1. Intimidasi

Komunitas Tolotang telah mengalami proses intimidasi sejak pemerintahan
Jepang (bersama dengan tokoh-tokoh Islam) melakukan Ilarangan

Jurnal " Al-Qalam” No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 47



Saprillah

menyembahyangi orang Tolotang yang meninggal dan larangan menikahkan
mereka secara Islam. Padahal sebelumnya merekatelah terbiasa melakukannya
secara Islam. Mereka yang berani untuk memanggil imam untuk
menyembahyangi akan mendapatkan hukuman dari pemerintah.

Proses intimidasi berlanjut pada zaman DI/TII. Komunitas Tolotang yang
dianggap sebagai kelompok musyrik menjadi salah satu target operasi DI/TII.
Untungnya pasukan DI/TII tidak pernah masuk di Amparita sehingga tidak
sempat melakukan intimidasi fisik. Tetapi beberapakeluargaTolotang yang hidup
di luar Amparita seperti daerah Otting (Tanrutedong) mengalami peristiwa yang
menyedihkan seperti pembunuhan.

Pada masa G/30/S/PKI, tekanan terhadap komunitas Tolotang meningkat.
Hal ini karena ada tudingan kalau beberapa orang dari komunitas ini terlibat
dalam G/30/S/PKI. Tudingan ini kemudian berlanjut dengan program
pengawasan yang ketat terhadap segala kegiatan komunitas Tolotang (termasuk
Tolotang Benteng). Larangan untuk mengupacarakan secara Islam yang
ditetapkan pada masa pendudukan Jepang dicabut. Pemerintah setempat
memberlakukan kembali hukum yang lamayakni urusan kematian dan pernikahan
komunitas Tolotang harus diupacarakan secara Islam sebagai salah satu cara
untuk mengawasi komunitas ini.

Sebagai kelanjutan upaya memberantas sisa-sisa G30.S/PK1, Panglima
Kodam XTV Hasanuddin, Brigjend TNI Solihin GP mengeluarkan SK. No. Kep.
0068/7/1967 tentang pembentukan komando operasi Malilu Spakaenga. Tugas
utamadari korps ini adalah meniadakan segalabentuk kegiatan Tolotang, mengajak
kembali kepada agama Islam didasarkan kebenaran pada pancasila dan UUD
1945, meningkatkan dakwah secara sistematis dan terarah dalam meningkatkan
taraf kehidupan rakyat penegak falsafah negara RI, dan mengusahakan integrasi
secara menyeluruh antara penganut Tolotang dengan masyarakat sekitarnya.

Selain tekanan dari pihak pemerintah dan militer, komunitas Tolotang juga
mendapatkan tekanan dari organisasi Islam, baik organisasi politik seperti PSII,
maupun organisasi sosial keagamaan seperi MUI, Muhammadiyah, Anshor dan
sebagainya.

2. Stigmatisasi

Stigmatisasi terhadap komunitas Tolotang terkait dengan sistem kepercayaan
merekayang dianggap animis. Oleh karenaitu, mereka seringkali dikait-kaitkan
dengan kekafiran, kemusyrikan, dan kebodohan.

48 Jurnal " Al-Qalam" No. XXI Tahun X1V Edisi Januari - Juni 2008



Saprillah

Stigma negatif yang muncul terhadap komunitas Tolotang bersumber pada
duahal: pencitraan komunitas Islam dan pencitraan negarayang mengasumsikan
komunitas Tolotang sebagai 1ahan komunisme. Bagian kedua ini dapat dilihat
dari resolusi DPR-GR (Dewan Perwakilan Rakyat Gorong Royong) Kabupaten
Sidrap, 5 Oktober 1966 yang salah satu poinnya berbunyi:

Bahwa dengan tetap membiarkan kelompok penganut aliran kepertjajaan
Toani Tolotang tersebut sebagai kelompok jang tersendiri dalam lingkungan
masjarakat Kabupaten Sidenreng Rappang, meskipun diselimuti dan dinaungi
atas nama salah satu agama resmi, baik Hindu Bali dan Budha, baik Kristen
maupun Islam, maka hal itu terus menerus mengantjam bagi ketenangan dan
ketentraman masjarakat dalam bangsa dan negara karena mereka dengan tjiri-
tjirinja dan sifat-sifatnja yang khas jang diakibatkan oleh adat istiadat jang
dipaksakan akan tetap merupakan tanahjang subur bagi pengaruh Parpol sisa2
Gestapu/PKI dan pendukung-pendukung gelapnja (lihat lampiran).

Tuduhan keterlibatan komunitas Tolotang dalam PKI, hanya didasarkan
pada 'tjiri-tjiri dan sifatnja yang khas, jang diakibatkan oleh adat istiadatjang
dipaksakan'. Dengan berdasarkan pada UU No. 1 tahun 1965 tentang lima
agamaresmi, Tolotang dianggap sebagai komunitasyang 'tidak beragama’ karena
tidak termasuk dalam salah satu agamayang diakui oleh negara itu. Oleh karena
dianggap tidak beragama maka mereka juga dianggap tidak bertuhan. Ciri-ciri
tidak bertuhan inilah kemudian yang dianggap 'merupakan tanah jang subur
bagi pengaruh parpol sisa2 Gestapu/PKI| dan pendukung-pendukung gelapnja’.

D. Strategi Mempertahankan Kepercayaan dan Komunitas

Berikut ini akan dijelaskan model-model resistensi yang dilakukan oleh
komunitas Tolotang untuk mempertahankan eksistensi komunitas mereka. Model
resistensi mereka berorientasi pada dua hal; resistensi kultural dan resistensi
politik (formal).

1. Menghindari Islam dan Berintegrasi dengan Agama Hindu.

Seperti yang telah dijelaskan padabagian sebelumnya, komunitas ini pernah
mengalami ancaman 'kepunahan' akibat dari kebijakan negara yang telah
menetapkan 'hanya’ lima agamaresmi atau yang dikenal dengan sebutan panca
tunggal. Sebagai komunitas yang dianggap ‘'tidak memiliki agama’, mereka
diwajibkan untuk berintegrasi dengan salah satu agama resmi yang ada. Situasi
ini menjadi sangat sulit bagi komunitas Tolotang. Satu-satunyaagamayang dekat
dengan mereka adalah Islam, sementara mereka sama sekali tidak punya

Jurnal " Al-Qalam” No. XXI Tahun X1V Edisi Januari - Juni 2008 49



Saprillah

keinginan untuk masuk Islam. Hal ini kemudian yang mendorong Tolotang
mengutus salah seorang kadernya, yaitu saudara M akkatungeng untuk mengurus
'legalitas’ Tolotang ke pusat tahun 1966. Sambil menunggu hasil kerja
Makkatungeng, beberapa Tokoh Tolotang membuat pernyataan bergabung
sementara dengan Islam, sampai ada keputusan tentang agama apa yang
seharusnya mereka peluk.

SK. Direktur Jenderal Bimbingan Masyarakat BeragamaHindu Bali/Budha
No0.2/1966 tanggal 06 Oktober 1996 menetapkan Tolotang sebagai salah satu
aliran dalam agama Hindu dan sekaligus menunjuk Makkatungeng untuk
melakukan bimbingan dan penyuluhan terhadap komunitas Tolotang. Meski
keputusan ini ditentang oleh pihak Islam, tapi Tolotang dengan senang hati
menerimanya. Dengan SK itu kelompok Islam atau penguasa lokal tidak lagi
memiliki hak untuk mengintimidasi mereka (dengan alasan. tidak beragama)
karena mereka kini telah resmi beragama.

Uniknya, meski telah beragama Hindu namun praktik keberagamaan
komunitas Tolotang tetap pada kepercayaan lokalnya. Tidak ada satupun petanda
yang memungkinkan kita untuk menemukan jejak agama Hindu pada komunitas
Tolotang kecuali pada sederet kata "H-1-N-D-U dalam Kartu Tanda Penduduk.
Ritual-ritual yang seperti dikemukakan diatas bukanlah bagian dari ritualitas
Hindu, konsep Dgwata Seuwaq juga bukan milik agama Hindu, sebutan uwa'
untuk pimpinan spritual dan politik komunitas Tolotang, jel as bukan bagian dari
agama Hindu, pakaian adat sama sekali tidak berhubungan dengan keyakinan
Hindu. Secara subtansial, mereka sama sekali bukan Hindu, tetapi tetap Tolotang.

Keuntungan lain yang diperoleh komunitas Tolotang dengan status bagian
dari agama Hindu adalah mereka tetap leluasa untuk memperoleh hak sipil
mereka. Banyak warga Tolotang yang berhasil menjadi polisi, guru dan pejabat
sipil lainnya, bahkan bisa menjadi anggotadewan sebagai dampak dari normalisasi
status mereka. Dengan status sebagai 'penganut Hindu', anak-anak Tolotang
jugatidak menemui kesulitan (secara administratif) untuk melanjutkan pendidikan
anak-anak merekakejenjangyang lebih tinggi, seperti universitas dan sekolah
tinggi lainnya.

2. Keyakinan Yang Kuat

Keyakinan (ateppereng) adalah salah satu cara komunitas Tolotang untuk
mempertahankan identitasnya (terutama kepercayaannya). Menurut uwa' La
Unga (22 September 2005): "Apa pun yang terjadi, kami yakin Tolotang tetap

50 Jumal " Al-Qalam" No. XXI Tahun X1V Edisi Januari - Juni 2008



Saprillah

bisa bertahan meski tekanan yang datang sangat kuat". Keyakinan uwa' La
Ungaini dapat sgja menjadi representasi dari nalar kolektif komunitas ini. Sejarah
perjalanan komunitas Tolotang dalam memproduksi dan mempertahankan
identitas komunal mereka adalah salah satu fakta betapa kuatnya nilai-nilai
keyakinan dalam komunitas ini. Hal inilah kemudian yang memperkuat keyakinan
mereka sebagai Tolotang .

Bagi komunitas Tolotang, kepercayaan tentang Dcwata Seuwag, La
Pannaungi yang mendapatkan wahyu, | Pabbcrc sebagai orang yang harus
dihargai serta kepercayaan-kepercayaan lainnya adalah sebuah kebenaran yang
tidak bisa ditawar-tawar. Kepercayaan Tolotang bagi para penganutnya diyakini
akan mampu membawa kejalan kebenaran. Karena itu ketika ada pertanyaan
tentang mengapa mereka memilih mempertahankan kepercayaan mereka
daripada masuk agama Islam (misalnya), maka dijawab: "narckko madgcgng
mui wasselgna galukku, agapi diala leccg lao rigalunna taug" artinya jika
hasil dari sawah kami baik, lalu buat apa pindah ke sawah orang (La Unga
Setti, 20 Sepetember 2005). Jawaban ini menunjukkan adanya self-confident
(kepercayaan diri) yang besar dalam diri uwa' La Unga atas apayang iayakini.
Ini sekaligus menunjukkan betapa orang-orang lokal yang selamaini dipahami
sebagai orang pinggiran memiliki kecerdasan-kecerdasan dalam menalar dan
mendial ektiskan diskurus yang berkembang di sekitar mereka.

3. Perkawinan sebagai kontrol genetik

Komunitas Tolotang menganut sistem perkawinan endogamis, yaitu
perkawinan antar sepupu. Atau paling tidak, perkawinan antar individu yang
tidak berhubungan darah dalam komunitas. Sangat jarang ditemui,
perkawinan antar individu dengan out sider. Hal ini terkait dengan
perkawinan sebagai salah satu strategi untuk mempertahankan identitas
kelompok. Biasanya anak perempuan uwa' dikawinkan dengan keturunan
uwa' pula, sementara anak laki-laki bebas menikah dengan masyarakat
Tolotang pada umumnya.

Pernikahan dengan out sider biasanya diperhadapkan dengan pilihan
menjadikan "orang luar" sebagai Tolotang atau tidak sama sekali. Orang dalam
yang menikah dengan orang luar komunitas dan memilih keluar dari ikatan
komunitas dianggap sebagai Tolaing (orang lain). Kata tolaing (bukan kita)
merupakan ekspresi dari cara komunitas ini menentukan siapa diri mereka.
Kata to laing menunjukkan meskipun sedarah tetapi telah menyeberangi batas-
batas tradisi komunitas Tolotang dan karena itu ia adalah orang luar.

Jurnal -'Al-Qalam™ No. XXI Tahun X1V Edisi Januari - Juni 2008 51



Saprillah

Dengan demikian, perkawinan menjadi alat politik (kultural) komunitas
Tolotang untuk tetap mempertahankan identitas mereka. Komunitas ini
nampaknya sadar bahwa perkawinanjikatidak dijaga ‘'medan politik'-nya akan
membahayakan eksistensi mereka ke depan secara genetik.-

4. Memelihara Sistcm Penamaan Tradisional

Komunitas Tolotang merupakan salah satu komunitas lokal yang masih
menerapkan sistem penamaan tradisional terhadap generasi mereka. Pergulatan
komunitas Tolotang dengan modernitas dan agamalslam dan Hindu tidak membawa
perubahan berarti dalam pemberian nama anak. Tolotang tetap menggunakan asumsi
lokal dalam pemberian nama anak mereka, sehingga dalam komunitas Tolotang
lazim ditemukan seorang perempuan muda belasan tahun, rambut cepak, berdandan
alaanak ABG modern, mengendari sepedamotor, tapi bernamal Coppo atau Tenri
Gangka. Demikian pemuda-nya, memakai jeans butut, mengendarai sepeda motor
Ninja, tapi namanyatetap La Settiang atau La Ware.

Komunitas Tolotang memberi nama anak sebagai bentuk pelestarian sejarah
keluarga. Seorang anak diberi nama dengan memakai nama kakek atau
neneknya. Misalnya anak uwa' LaUngabernama La Settiang Unga. La Settiang
Unga merupakan adopsi dari nama ayah La Ungayang juga sebagai kakek dari
Settiang yang bernama L a Setti. Begitu puladengan | Gangka (anak kedua dari
uwa La Unga) yang diambil dari nama salah seorang nenek buyutnya. Dengan
demikian, pemberian nama bermakna sebagai bentuk penghargaan terhadap
generasi sebelumnya dan bisajuga berarti pelestarian secaramonumental sejarah
keluarga. Selain itu, pemberian nama dalam komunitas Tolotang juga
menggunakan konsep pemaknaan dengan harapan akan memberi efek pada
sang anak. Misalnya Coppo yang berarti 'puncak’ diharapkan sang anak berada
di atas puncak kesuksesan.

Dengan tetap memakai nama-namaprimordial dan lokal, komunitas Tolotang
menunjukkan daya resisten yang luar biasa terhadap pengaruh modernitas dan
agama. Komunitas Tolotang tidak terperangkap dalam logika "mengikuti pusat",
seperti yang terjadi pada kebanyakan masyarakat Bugis lainnya. Komunitas
Tolotang cukup berbangga dengan kelokalannya. Penggunaan nama lokal dalam
komunitas Tolotang bisajuga dipahami sebagai proses pembalikan logika relasi
pusat-lokal. Jika selama ini kita membayangkan, bahwa komunitas yang berada
di wilayah marginal merupakan area permainan kuasayang empuk dari penguasa.
Tolotang membalikkan logika itu. mereka adalah pusat dan yang lain (bahkan
yang selama ini dianggap pusat) merupakan marginnya.

52 Jurnal " Al-Qalam” No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008



Saprillah

5. Larangan masuk di Tempat Ritual Sipulung

Komunitas Tolotang memiliki satu momen dan tempat dimana seseorang yang
tidak memiliki hubungan darah dengan Tolotang tidak diperkenankan masuk dan
mengambil gambar baik melalui kamera foto atau kameragerak. Situasi dan tempat
yang dimaksud adal ah kegiatan sipulung dan kompleks pemakaman nenek moyang
diantaranyal Pabbcrc. Kompleks makam ini luasnya sekitar satu hektar dan dikelilingi
ol eh pohon besar yang berusiaratusan tahun karenapohon-pohonini memang dilarang
untuk ditebang. Di hamparan kompleks pekuburan itulah massa Tol otang berkumpul
melingkari pemakaman dan melakukan ritual penghargaan terhadap nenek moyang.
Pelarangan terhadap orang luar untuk masuk ke dalam wilayah kuburan pada saat
Sipulung, dimaksudkan sebagai upaya untuk menghargai mereka yang sedang
melakukan ritual sipulung. Sementara pada hari-hari lain, tidak masalah jika orang
diluar komunitas Tolotang mau berkunjung.

Bentuk larangan dan lokalisasi para tamu di tempat tertentu merupakan
bagian dari politik kultural komunitas Tolotang dalam upaya untuk menjaga
'keaslian' budaya mereka. Uwa' La Unga (23 September 2005) menganggap
bahwa rekaman kegiatan dan pengambilan foto pada saat upacara berlangsung
akan mengurangi sakralitas kegiatan mereka. Hal ini karena foto mampu
merefleksi dan mengimitasi sebuah obyek dan bagi uwa' itu akan mereduksi
sakralitas dan kerre" (keramat)-nyaritual. Oleh karena itu mereka selalu tegas
menolak dari siapapun yang berusaha untuk mendokumentasikan kegiatan ritual
sipulung ini. Hal ini terlihat ketika Dinas Infokom (Informasi dan Komunikasi)
Pemerintah Kabupaten Sidrap meminta izin kepada Tolotang agar diperkenankan
meliput kegiatan sipulung untuk kepentingan dokumentasi Dinas Infokom
Kabupaten Sidrap, tetapi demi menjaga sakralitas dan orisinalitas ritual, para
uwa' menolak permintaan tersebut.

6. Resistensi Melalui Politik Formal

Sejak Pemilu tahun 1972 hingga 2004, komunitas Tolotang selalu berhasil
mendudukkan wakilnyadi DPRD Sidrap. Bahkan uwa Tobotiu sempat menduduki
kursi legislatif tingkat | pada tahun 1980-an. Uwa Launga sempat duduk dua
periode sgjak tahun 1992-2004. Untuk periode 2004-2009, kader Tolotang yang
menduduki kursi legislatif tingkat DPRD adalah uwa' Bunga Eja. Segjak pemilu
1972 sampai pada pemilu 2004, komunitas Tolotang memperlihatkan loyalitasnya
yang tinggi dengan memberi dukungan kepada Golkar.

Keberhasilan Tolotang terlibat dalam duniapolitik meski berbekal pendidikan
formal yang. tidak terlalu tinggi (tercatat uwa' La Unga hanya mengenyam

Jumal " Al-Qalam” No. XXI Tahun XIV Edisi lanuari - Juni 2008 53



Saprillah

pendidikan hinggabangku SMP, begitu pula dengan anggota legislatif yang lain)
adal ah bentuk kemampuan mereka dalam menegosiasi potensi yang merekamiliki
yaitu massa yang banyak. Uwa' La Unga menyatakan, bahwa sejak awal
bergabung dengan Golkar, para uwa' memang telah meminta komitmen kepada
pimpinan Golkar untuk memberi ruang politik bagi komunitas Tolotang.

Lalu apauntungnyaTolotang berpolitik? Uwa" LaUnga sebagai salah seorang
mantan anggota DPR menyatakan, bahwa kehadiran orang-orang Tolotang di
legiglatif akan lebih mudah dalam pengawasan kebijakan yang nantinya merugikan
komunitas Tolotang. Jadi dengan menempatkan wakil merekadi DPRD tidak sgja
mengangkat citraorang-orang Tol otang, tetapi jugauntuk melindungi komunitasnya
dari ‘ancaman-ancaman' kebijakan yangmenindas eksistensi mereka.

E. Penutup

Sebagai komunitas lokal yang terpinggirkan oleh nalar dominan, komunitas
Tolotang telah mengalami begitu banyak tekanan-tekanan yang beror ientasi pada
pelenyapan eksistensi Tolotang. Negara dan Agama Islam menjadi aktor yang
paling sering melakukan proses penyingkiran itu. UU no. 1 tahun 1965 tentang
peresmian lima agama (Islam, Kristen, Katolik, Hindu dan Budha) adalah salah
satu kebijakan yang membuat Tolotang hampir kehilangan identitas mereka. Selain
itu, regulasi-regulasi pemerintah lokal yang mengarah pada penyingkiran komunitas
Tolotang. Demikian halnya dengan agamalslam yang direpresentasikan oleh Partai
Islam seperti PSI dan organisasi keagamaan seperti Anshor dan Muhammadiyah
ikut sertadalam proyek penyingkiran komunitas Tolotang. Asumsi yang digunakan
untuk melegitimasi program penyingkiran itu adalah bahwa Tolotang itu musyrik,
kafir, tidak bertuhan dan bagian dari PKI.

Oleh karena stigma itulah, komunitas Tolotang menjadi komunitas yang
terpinggirkan. Hak-hak mereka terganggu, terutama hak untuk melaksanakan
kepercayaan mereka. Selainitu, banyak wargadi luar Tol otang menganggap komunitas
ini sebagai komunitas kelas duadan tidak layak untuk berinteraksi dengan mereka.

Namun komunitas Tolotang bukanlah komunitas yang lemah, yang dengan
mudahnya terjebak dalam lingkaran stigma dan konstruksi negatif tadi. Mereka
adalah komunitas yang cerdas. M ereka mampu mensiasati upaya penyingkiran
yang secara sistematis dilakukan oleh negara dengan "berintegrasi” kepada
salah satu agamayaitu Hindu. "Integrasi” mereka ke agamaHindu ini memberi
ruang bagi mereka untuk 'menyelamatkan diri' dari UU. No 1 tahun 1965 tadi.
Dengan demikian, Hindu menjadi tameng mereka terhadap regulasi negara

54 Jumal " Al-Qalam” No. XXI Tahun X1V Edisi Januari - Juni 2008



Saprillah

dan sekaligus menjadi instrumen adminstratif untuk memperoleh hak-hak sipil
seperti hak mendapatkan pengakuan negara melalui KTP, hak untuk mendapatkan
pendidikan formal dan hak untuk bekerja di instansi negara. Mereka mensiasati
kedatangan orang-orang luar ke acara sipulung dengan melokalisasi para
pengunjung di tempat khusus. Bahkan mereka berhasil menggunakan partai
Golkar untuk masuk ke parlemen, dan dengan begitu mereka bisa mengawasi
semuaregulasi yang membahayakan komunitas mereka. Di samping perlawanan
keluar, komunitas Tolotang juga memperkuat komunal mereka dengan sistem
perkawinan, sistem penamaan dan keyakinan yang kuat.

Kemampuan komunitas ini untuk mempertahankan diri dari berbagai tekanan
dan stigmatisasi, menunjukkan bahwa mereka memiliki kecerdasan dan power.
Karenanya, teori pemberdayaan sebagai alat untuk melihat posisi komunitas |okal
sebaiknyatidak dipakai lagi, dan digantikan pemberian ruang yang sebesar-besarnya.

Berdasarkan hal di atas, penulis menyarankan perlunyanegaramengakomodasi
kepercayaan-kepercayaan lokal sebagai salah satu kepercayaan yang diakui
sebagaimanalayaknyaagama. Di samping itu, komunitaslokal adalah komunitasyang
hidup, bukan pajangan danbukan pulatontonan. Oleh karenanya, regulasi kebudayaan
dan pariwisata yang cenderung menjadikan komunitas lokal sebagai lahan untuk
mendapatkan devisa sebaiknyadirevisi agar tidak terjadi proses dehumanisasi.

DAFTAR BACAAN

Aschroft, Bill. Gareth Griffith dan Helen Tiffin. 2003. Menelanjangi Kuasa Bahasa,
Teori dan Praktik Sastra Poskolonial (terj). Qalam, Yogyakarta.

Barker, Chris. 2004. Cultural Studies, Teori dan Praktik (terj). Kreasi Wacana,
Y ogyakarta.

Baharuddin. 1992. Towani Tolotang: Tinjauan Sosiologi Agama (Skripsi). Fakultas
Ushuluddin, IAIN Alauddin, Makassar.

Baso, Ahmad. 2002. Plesetan Lokalitas: Politik Pribumisasi IsSam. Desantara, Jakarta.
. 2005. Idam Postkolonial. Mizan, Bandung.
Bennett, T. 1998. Culture: A Reformer's Science. St. Leonard, NSW: Allen and Unwin.
Bhaba, Homi K. 1994. The Location of Culture. Routledge, London and New York.
Daeng, HansJ. 2005. Manusia, Kebudayaan dan Lingkungan; TinjauanAntropologis.
Pustaka Pelajar, Y ogyakarta.

Dalle, Muh. Syukri. 1982. Toani Tolotang di Kabupaten Sidenreng Rappang. Skripsi.
IAIN Alauddin, Makassar.

De Jong, Chris GF. 1996. Ilalang Arenna Sejarah lending Belanda di antar a Umat
Bugis dan Makassar Sulawesi Selatan. Bpk. Gunung Mulia, Jakarta.

Jurnal "Al-QalarrT No. XXI Tahun XIV Edisi Januari - Juni 2008 55



Saprillah

Effendi, Bisri (2002) MelawanLupa: Budaya Lokal Sebagai Perlawanan, Desantara, Jakarta.
Giddens, Anthony. 1984. The Constitution of Society. Polity Press, Cambridge
, 1991. Modernity and Self Identity.. Polity Press Cambridge.
, 2003. Masyarakat Post Tradisional. Ircisod, Yogyakarta.
Hefner, Robert. 2002. Geger Tengger. LKiS, Jogyakarta.
Jenkins, Richard. 2004. Membaca Pikiran Pierre Bourdieu. Kreasi Wacana, Y ogyakarta.
Koentjaraningrat. 1981. Pengantar |ImuAntropologi. Aksara Baru, Jakarta.
. 1987. Sgjarah Teori Antropologi |. Universitas Indonesia Press, Jakarta.
. 1995. Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan. Gramedia, Jakarta.
Kurniawan. 2001. Semiologi Roland Barthes. Indonesiatera, Magelang.

Malik, Thahir, 2004, Kepemimpinan Uwa Terhadap Motivasi dan Disiplin Kerja Komunitas
Tolotang di Kabupaten Sidenreng Rappang. Universitas Hasanuddin, Makassar.

Mardalis. 1990. Metode Penelitian, Suatu Pendekatan Proposal. Bumi Aksara, Jakarta.
Moleong, L. J., 2000, Metodologi Penelitian Kualitatif. PT. Remaja Rosalakarya, Bandung.

Morley, David. 1992. Television, Audiences and Cultural Studies. Routledge, L ondon
and Newyork.

Mudzhar, Atho. 1985. "Megjid dan Bakul Keramat". Dalam Mukhlis dan Kathryn
Robinson, (ed). Agama dan Realitas Sosial. Lembaga Penerbitan Universitas
Hasanuddin, Ujungpandang.

Mukhlis 1987. OrganisasiKepercayaan terhadap Tuhan YangMahaEsaPropins Sulawesi
Selatan. Departemen Pendidikan dan K ebudayaan. Dirjen K ebudayaan dan Pembinaan
Penghayat K epercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha Esa Sulawesi-Selatan.

Pals, Daniel. L. 2001. Seven Theories of Religion. Qalam, Yogyakarta.

Said, Edward. W. 2001. Orientalisme. Pustaka, Bandung.

Saidi, Anas. 2004. MenekukAgama, Membangun Tahta. Desantara, Jakarta.

Sardar, Ziaduddin dan Borin VVan L oon. 2001. Cultural StudiesFor Beginner, Mizan, Jakarta.

Smith, Rita. 1996. Dissociated | dentities, Ethnicity, Religion, and Class in Indonesia.
University of Michigan Press, USA.

Spivak, Gayatri C. 2003. Membaca Pemikiran Jacques Derrida, Sebuah Pengantar.
Arruz, Yogyakarta.

Syamsuddin. HT Drs. 1983/1984. Hasil Penelitian Masyarakat Toani Tolotang dan
Patuntung di Sulawesi Selatan (Studi Perbandingan tentang kepercayaan), Proyek
Penelitian Keagamaan DEPAG RI, Ujungpandang.

TimBPS.2003.Kecamatan TelluLimpoE dalamAngka. BalaiPusat StatistikSulawesi-
Selatan, M akassar .

Willis, Paul (1980) Common Culture. Open University Press. Keyness.
Wuthnow, Robert. Cultural Analysis. Routledge. London and Newyork.
Zayd, Nashr Hamid Abu. 2002. Tekstualitas Qur ‘an. LK1S, Jogyakarta.

56 Jurnal " Al-Qalam” No. XXI Tahun X1V Edisi Januari - Juni 2008



