
Saprillah 

DAKWAH KEAGAMAAN, BUKAN UNTUK ORANG DESA! 
Religion Preach, Not for Villagers 

Oleh: Saprillah* 
*Peneliti pada Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar 

Jl. A. P. Pettarani No.72 Makassar 
E-mail: saprillah@,vahoo.co.id 

Abstrak 
Penelitian tindakan kelas ini bertujuan untuk menemukan tingkatpretasi Pendidikan Agama Islam (PAT) dengan menggunakan 
proses pembelajaran Aktif, Interaktif, dan Menyenangkan. Pembelqjaran dibentuk dengan tiga formasi, yaitu Formasi 
Pembelqjran Aktif dan Interaktif; Aktif dan Menyenangkan dan Interaktif dan Menyenangkan. Setiap formasi pembelajaran 
dilakukan dengan dua tahap, yaitu tahap pertama pembelajaran konvensional yang sering dilakukan oleh guru agama yang 
diakhiri dengan protest. Tahap kedua dilakukan dengan pembelajaran formasi di atasyang diakhir dengan postest. 

Hasil penelitian menujukkan bahwa prestasi belajar siswa setelah dilakukan ketiga formasi pembelajaran tersebut meningkat. 
Prestasi belajar PAI siswa sebelum pembelajaran Aktif dan Interaktif, r= 5,29 pada protest meningkat menjadi r= 9,16 pada 
posttest; pada pembelajaran Aktif dan Menyenangkan protest r= 6,94, meningkat pada postest r= 9,71; dan pada formasi 
Interaktif dan Menyenangkan protest r= 6,84 meningkat pada postest r= 9,76. Penelitian ini merekomendasikan bahwa dalam 
upaya meningkatkan prestasi belajar PAI siswa yang dominan merupakan meteri pelajaran yang bersifat hafalan dibanding 
penalaran hendaknya menggunakan metode-metode pembelajaran yang merangsang daya hafalan setiap siswa seperti 
Metode Pembelajaran Aktif, Interaktif dan Menyenangkan. Selain itu, pertimbangan yang lain yang urgen untuk diperhatikan 
adalah pelibatan tiga jenis bentuk aktivitas belajar dalam setiap pembelajaran yaitu membaca, mengungkapkan hasil bacaan, 
dan menulis, khususnya pada pembelajaran PAI yang dominan merupakan meteri hafalan. 

Kata Kunci: pembelajaran, aktif, interaktif, menyenangkan 

Abstract 

This article is a summary of the result of the research on the religious proselytizing in underdeveloped areas. Research was 
conducted in Buae village, Watangpulu sub district. Data was collected through interview and observation. 

Result shows that religious proselytizing by state institution such as Religious Affair Departmentand other social religious institution was 
not managed to and did not reach remote areas. It had an implication to the religious proselytizing stagnation in those areas. 

Therefore, writer recommends adaptive religious proselytizing be conducted in such areas. This adaptive model should start 
with mapping on current and forecasted issues in targeted community. The proselytizer should have, at least, complete map 
of targeted areas. To make them easier transform their knowledge, They should know the language and economic, social, 
cultural practices belonged to community. The proselytizer, therefore, should not be a stranger in his/her community. He/she 
should be diligent to "read" the social situation and the current community behaviour deviation. 

Key words: religious proselytizing, adaptive proselytizing. 

PENDAHULUAN 

Agama merupakan kebutuhan manusia 
yang sangat primordial. Pemenuhan 
kebutuhan atas agama dapat mening­

katkan derajat dan kualitas kemanusiaan seseorang 
dan sekaligus mendinamisasi suatu masyarakat menuju 
peradabanyang agung. Emile Durkheim mengatakan 
bahwa fungsi agama adalah untuk menyatukan 
spiritualitas manusia dengan "yang sakral" untuk 
membangun moralitas tunggal. Defenisi Durkheim 
setidaknya mengisyaratkan bahwa agama merupakan 
elemen penting dalam membangun suatu masyarakat. 

Indonesia adalah salah satu model negara di dunia 
yang menjadikan nilai agama sebagai basis ideologis 
dan fllosofisnya (meski tidak menjadikan identitas for­
mal agama sebagai pondasi konstitusinya). Ber-
dasarkan hal itu, negara memiliki mandat sosial untuk 
memberikan pelayanan keagamaan kepada seluruh 
lapisan masyarakat dan seluruh belahan wilayah baik 
secara langsung melalui institusi negara, Departemen 
Agama, maupun secara tidak langsung melalui 
organisasi sosial keagamaan dan atau tokoh-tokoh 
agama (para ulama, dai dan guru-guru agama). 

Visi Departemen Agama sebagai mandataris 
negara untuk mengelola "lalu lintas" keberagamaan di 
Indonesia adalah "terwujudnya masyarakat Indonesia 
yang taat beragama, maju, sejahtera, cerdas, serta 
saling menghormati antar sesama pemeluk agama 
dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan 
bernegara dalam wadah NKRI". 

Visi Departemen Agama sungguh menarik. Ia 
mengaitkan antara ketaatan beragama, kemajuan, dan 
kesejahteraan dalam konteks kebangsaan dan 
kenegaraan. Artinya pelayanan keagamaan harus 
mendorong masyarakat untuk memiliki komitmen 
terhadap Tuhan tanpa melupakan konteks kemanusiaan 
berupa ekonomi, sosial dan budaya. 

Model agama yang harus dikembangkan di Indo­
nesia (berdasarkan pada visi Departemen Agama) 
adalah model keagamaan progressif. Nilai-nilai 
keagamaan yang bersifat profetik namun tidak 
mematikan potensi manusiawi dalam diri manusia untuk 
memperjuangkan sisi humanitasnya. Nilai-nilai agama 
tersebut harus menjadi faktor utama atas terbentuknya 
masyarakat yang memiliki visi kemanusiaan berorientas 
ketuhanan. 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 7 



Saprillah 

Visi Departemen Agama ini seirama dengan 
RPJMN 2004-2009 bidang keagamaan, dimana dua 
poin diantara enam program berkaitan dengan 
pelayanan keagamaan. Poin yang dimaksud adalah 1) 
program peningkatan pemahaman, penghayatan, 
pengamalan, dan pengembangan nilai-nilai keagamaan, 
2) program peningkatan pelayanan kehidupan 
beragama. 

Problemnya kemudian adalah apakah strategi 
pengembangan nilai-nilai keagamaan melalui dakwah 
oleh lembaga keagamaan benar-benar telah menyapa 
seluruh kalangan masyarakat. Apakah dakwah 
keagamaan telah menyentuh kepentingan di daerah 
pedesaan. Apalagi dalam logika pembangunan, wilayah 
rural acapkali tidak termasuk dalam grand design 
pembangunan.1 Akibatnya, masyarakat desa tidak 
memiliki akses yang cukup untuk "merasakan" 
pelayanan pemerintah pusat. 

Berdasarkan pada latar belakang di atas, 
penelitian ini mengangkat permasalahan, yaitu: 
bagaimana sistem pengelolaan dakwah keagamaan 
Islam di desa? Pertanyaan masalah ini memberi ruang 
bagi peneliti untuk mengeksplorasi pelayanan 
keagamaan departemen agama tingkat Kabupaten dan 
atau tingkat kecamatan (KUA) kepada masyarakat 
pedesaan, dan sekaligus mengeksplorasi independesi 
masyarakat desa dalam mengelola dakwah keagamaan 
di tingkat mereka. 

Penelitian ini dilaksanakan di Desa Buae 
Kecamatan Watangpulu Kabupaten Sidrap. Pemilihan 
lokasi didasari pada asumsi keterjangkauan wilayah, dan 
keunikan demografis, dimana masyarakat Desa Buae 
adalah masyarakat campuran antara muslim dan 
komunitas Tolotang yang dianggap sebagai orang Hindu. 

Penelitian merupakan penelitian kualitatif. Data 
diperoleh dengan melakukan wawancara mendalam 
ke sejumlah informan yang terkait dengan penelitian, 
dan melakukan observasi terhadap aktivitas 
masyarakat yang berkaitan dengan dakwah 
keagamaan.2 

TINJAUAN PUSTAKA 

Studi mengenai dakwah keagamaan di daerah 
tertinggal dimaksudkan sebagai upaya untuk melihat 
peran negara (dalam hal ini Departemen Agama) dan 
masyarakat (organisasi sosial keagamaan dan per­
sonal) dalam melayani kepentingan spiritual masyarakat 
khususnya di daerah terpencil. Penelitian ini tidak 
mengasumsikan bahwa orang-orang yang hidup di 
pedesaan adalah mereka yang lemah tingkat 
keimanannya. Penekanan kajian ini adalah pelayanan 
departemen agama (dan organisasi sosial keagamaan) 
terhadap kebutuhan keagamaan masyarakat di daerah 
tertinggal. 

Dakwah Keagamaan Sebagai Pelayanan Publik 

Pengertian pelayanan dalam Kamus Umum 
Bahasa Indonesia adalah "hal, cara, atau hasil 
pekerjaan melayani".3 Pelayanan pada prinsipnya 
adalah usaha untuk menawarkan kepuasan kepada 
orang lain dengan tujuan tertentu misalnya untuk 
mendapatkan keuntungan.4 Normann mengajukan 
beberapa karakteristik pelayanan: pelayanan besifat 
abstrak, merupakan tindakan nyata yang berimplikasi 
sosial, produksi dan konsumsi pelayanan tidak 
terpisahkan. Pengertian yang lebih luas diungkapkan 
oleh Daviddow dan Utal bahwa pelayanan merupakan 
usaha apa saja yang dapat memenuhi kepuasan 
pelanggan.5 

Berdasarkan pengertian-pengertian di atas, 
pelayanan pada prinsipnya adalah bentuk relasi antar 
manusia dimana satu fihak bertindak sebagai pemberi 
jasa pelayanan dan fihak lain mendapatkan pelayanan 
yang disertai dengan komponsasi' tertentu misalnya 
pembayaran. 

Menurut Kepmenpan No. 63/KEP/M.PAN/7/ 
2003, pelayanan publik adalah segala kegiatan 
pelayanan yang dilaksanakan oleh penyelenggara 
pelayanan publik sebagai upaya pemenuhan kebutuhan 
penerimaan pelayanan maupun pelaksanaan ketentuan 
peraturan perundang-undangan. 

1 Lihat Hikmat Budiman (ed). 2005. Hak Minoritas; Dilema Multikulturalisme Indonesia, Jakarta. Yayasan Interseksi. 
2 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang berusaha untuk menghasilkan data deskriptif, gambaran yang sistematis, faktual 

serta akurat mengenai fakta-fakta, sifat-sifat serta hubungan antara fenomena yang diamati dan dianalisis dengan pendekatan kualitatif dan 
hasil analisis ini akan dijelaskan dengan kalimat-kalimat yang dideskripsikan dan berusaha sedapat mungkinmemberikan kejelasan obyek dan 
subyek penelitian. Lihat. Lexy Moleong. 2001. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung. Remadja Karya. 

3 J.S. Badudu dan Sultan Mohammad Zain. 2000. Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta. Pustaka Sinar Harapan. 
4 Lihat Sampara Lukman. 2000. Manajemen Kualitas Pelayanan. Jakarta, STIA LAN Press, h.80. 
5 Lihat lebih jauh, Sutopo dan Adi Suryanto. 2003. Pelayanan Prima: Bahan Ajar Diklat Prajabatan Golongan III. Jakarta, LAN. 

8 Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 



Saprillah 

Dengan demikian, pelayanan publik adalah 
pemenuhan kebutuhan masyarakat oleh penyelenggara 
negara. Hal ini terkait dengan fungsi pemerintah dalam 
pelayanan publik yaitu enviromental service 
(pelayanan lingkungan), depelovment service 
(pelayanan pengembangan), dan protective service 
(perlindungan).6 

Dakwah keagamaan merupakan salah satu 
bentuk pelayanan keagamaan yang dilakukan 
pemerintah melalui Departemen Agama untuk 
memenuhi kebutuhan spritualitas masyarakat Indone­
sia. Secara khusus tugas Departemen Agama sebagai 
institusi negara yang bergerak di bidang pelayanan 
keagamaan demi meningkatnya keimanan dan 
ketakwaan masyarakat Indonesia yang agamis, adalah: 

a. memantapkan fungsi, peran, dan kedudukan 
agama sebagai landasan moral, spritual, dan etika 
dalam penyelenggaraan negara serta meng-
upayakan agar segala peraturan perundang-
undangan tidak bertentangan dengan moral 
agama. 

b. meningkatkan kualitas pendidikan agama melalui 
penyempurnaan sistem pendidikan agama 
sehingga lebih terpadu dan integral dengan sistem 
pendidikan nasional dengan didukung sarana dan 
prasarana. 

c. meningkatkan dan memantapkan kerukunan hidup 
antar umat beragama sehingga tercipta kerukunan 
yang saling menghormati dalam semangat 
kemajemukan melalui dialog antar umat beragama 
dan pelaksanaan pendidikan agama secara 
deskriptif, tidak dogmatis untuk tingkat perguruan 
tinggi. 

d. meningkatkan kemudahan umat beragama dalam 
menjalankan ibadahnya termasuk penyempurnaan 
kualitas pelaksanaan ibadah haji dan pengelolaan 
zakat, dengan memberikan kesempatan yang luas 
kepada masyarakat. 

e. meningkatkan dan fungsi lembaga-lembaga 
keagamaan dalam ikut mengatasi dampak 
perubahan yang terjadi dalam semua aspek 
kehidupan untuk memperkukuh jati diri dan 

kepribadian bangsa Indonesia serta memperkuat 
kerukunan hidup bermasyarakat, berbangsa, dan 
bernegara. 

Pengertian dakwah dalam konteks penelitian ini 
adalah tindakan sosial yang dilakukan oleh seseorang 
atau suatu institusi untuk menyampaikan ajaran dan 
nilai-nilai agama kepada masyarakat. Tindakan sosial 
berupa; 1) ceramah agama pada hari tertentu seperti 
Jumat, Bulan Ramadan, dan pada peristiwa sosial 
keagamaan seperti maulid, isra' mi'raj; 2) penyebaran 
informasi agama melalui buku, majalah, bulletin dan 
lain-lain; 3) tindakan paedagogik melalui pengajaran 
ajaran dan nilai agama di isntitusi pendidikan baik 
sekolah maupun madrasah. 

Dakwah sendiri memiliki elemen-elemen penting, 
seperti tema dakwah, pelaksanaan dakwah, sasaran 
dakwah, strategi dakwah dan out-put yang dihasilkan 
oleh kegiatan dakwah keagamaan tersebut.7 

TEMUAN DAN PEMBAHASAN 

Dinamika Kehidupan Sosial Keagamaan di Desa 
Suae. 

Untuk kasus Sulawesi Selatan, Desa Buae 
tergolong unik. Masyarakat Islam sebagai masyarakat 
dominan di Sulawesi Selatan (atau di Kabupaten Sidrap 
sendiri) ternyata berposisi sebagai masyarakat minoritas 
di Desa Buae. Ini sekaligus menunjukkan bahwa 
konstruksi tentang mayoritas sangat relatif dan sangat 
terkait dengan berbagai kategori sosial yang juga sangat 
relatif. Perasaan sebagai kelompok minoritas tidak hanya 
karena berbasis pada data demografis saja tetapi 
masyarakat Islam di Desa Buae ini memang merasakan 
itu sebagai fakta sosial. Setidaknya ungkapan itu muncul 
ketika peneliti berbincang-bincang dengan mereka. Salah 
seorang di antara mereka mengatakan: "kita cuma 
sedikit di sini, lebih banyak orang lain". Jumlah penduduk 
Desa Buae sekitar 3.085,2300 orang diantaranya adalah 
Tolotang.8 

Desa Buae dikenal sebagai salah satu basis 
komunitas Tolotang (Towani) bersama dengan 
Kelurahan Amparita, dan Desa Otting. Komunitas 
Tolotang telah tinggal di Desa Buae sejak lama. Posisi 

6 Lijan Poltak Simanjuntak. 2006. Reformasi Pelayanan Publik; Teori, Kebijakan, dan Implementasi. Jakarta, Bumi Aksara. 
1 Lihat lebih jauh Syukir Asmuni. 1983. Dasar-Dasar Strategi Dakwah. Al-Ikhlas:Surabaya. Lihat pula Amrullah Ahmad. 1983. Dakwah 

Islam dan Perubahan Sosial. Prima Dua; Yogyakarta. Bandingkan dengan, M. Arifin. 2000. Psikologi Dakwah.Suatu Pengantar. Jakarta, 
Bumi Aksara 

8 Lihat BPS Kabupaten Sidenreng Rappang, 2008. Kecamatan Watangpulu dalam Angka. Pangkajene, Balai Pusat Statistik Kab. Sidrap. 

Jnrnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 Q 



Saprillah 

desa yang tidak jauh dari Amparita (pusat komunitas 
Tolotang) menyebabkan ekspansi warga Tolotang ke 
daerah ini dapatterjadi. Ekspansi terbesar komunitas 
Tolotang terjadi pada tahun 1950-an ketika peristiwa 
DI/TII terjadi. Pada saat itu, salah seorang pimpinan 
Tolotang mati terbunuh oleh pasukan DI/TII. Hal ini 
memicu terjadi arus pengungsian komunitas Tolotang 
ke daerah yang aman, terutama Amparita dan Buae.9 

Setelah situasi aman, para pengungsi ini tidak lagi 
berkehendak kembali ke Otting. Mereka lebih memilih 
menetap di Desa Buae hingga saat ini. 

Kehidupan keagamaan masyarakat Islam di Desa 
Buae berjalan dengan baik, dan tidak terganggu dengan 
posisi mereka sebagai masyarakat minoritas. 
Masyarakat Islam Buae tetap menjalankan ibadah 
mereka, membangun masjid, dan menyetel suara kaset 
mengaji dengan keras sama seperti di daerah berbasis 
Islam lainnya, tanpa mengalami perasaan inferioritas. 
Ini karena relasi antar masyarakat Islam dan 
masyarakat Tolotang berjalan dengan baik dan 
harmonis. Mereka hidup dalam kebersamaan yang 
unik, toleran, dan menarik. Ruang-ruang sosial seperti 
masj id - dalam konteks tertentu- menjadi ruang sosial 
bersama masyarakat Desa Buae, tidak hanya dimiliki 
oleh masyarakat Islam sendiri. Misalnya ketika ada 
pengumuman pemerintah tentang persiapan desa 
menghadapi peringatan Hari Kemerdekaan 17 Agustus 
1945, masjid sebagai ruang sosial yang efektif 
digunakan sebagai instrumen pengumuman. Suara 
loudspeaker masjid yang cukup keras dapat 
menjangkau sebagian besar rumah warga. 

Masyarakat Islam Desa Buae sebagaimana 
masyarakat desa dapat dikategorikan sebagai 
masyarakat Islam tradisional. Mereka biasa menggelar 
acara barzanji pada acara aqiqah anak, perkawinan, 
naik rumah baru dan pada saat salah seorang warga 
melaksanakan ibadah haji. Beberapa orang 
masyarakat Islam bahkan masih menjalankan tradisi 
nenek moyang mereka seperti massorong (ritual 
sesajen di sungai dan ke gunung). Keberadaan corak 
tradisionalisme Islam akan terancam dengan 
munculnya kelompok-kelompok wahabis yang berada 
tidak jauh dari desa ini. Beberapa saat lalu, kader-
kader dari kelompok Islam puritan pernah masuk di 
desa ini dan membid'ahkan kegiatan-kegiatan 
keagamaan masyarakat Desa Buae. Untungnya, 
beberapa tokoh agama desa cukup resisten sehingga 
penetrasi dari kelompok Islam puritan tidak berlanjut. 

Hal yang menarik dari dinamika sosial keagamaan 
di Desa Buae adalah adanya perpindahan masyarakat 
Tolotang ke Islam yang terjadi hampir setiap tahun. 
Meski tidak ada catatan resmi mengenai jumlah 
masyarakat Tolotang yang telah beralih agama, namun 
diyakini proses ini telah berlangsung sejak lama dan 
ratusan orang Tolotang telah berpindah keyakinan. 
Pada medio Juni 2009, pihak KUA kecamatan 
Watangpulu mengislamkan sebanyak 123 warga 
Tolotang dari dua desa yaitu Desa Buae dan Desa 
Lonta Batang. 111 di antaranya berasal dari Desa Buae. 
Sebagian di antaranya adalah telah diislamkan beberapa 
tahun lalu, namun disyahadatkan kembali oleh pihak 
KUA Kecamatan Watangpulu. Proses perpindahan 
orang Tolotang menjadi Islam lebih banyak disebabkan 
oleh faktor perkawinan. Orang Tolotang yang akan 
menikah dengan orang Islam lebih banyak mengalah 
dan memilih menjadi Islam untuk mengikuti 
pasangannya. Meski begitu, ada juga beberapa orang 
yang masuk Islam melalui proses transformasi 
kesadaran. Mereka terbiasa bergaul dengan umat Is­
lam dan memiliki ketertarikan dengan wacana 
keislaman. Seperti Dapri misalnya. Pemuda berusia 
sekitar 26 tahun ini masuk Islam sejak tahun 1996. Ia 
tertarik menjadi Islam setelah membaca buku-buku 
tentang Islam. Perasaannya tergugah dan akhirnya 
memilih masuk Islam. Ia pernah menjadi salah seorang 
aktivis remaja masjid di Buae sebelum akhirnya pindah 
ke daerah Benteng, Sidrap. 

Meski proses perpindahan orang Tolotang menjadi 
Islam telah berlangsung cukup lama, hal itu tidak 
mempengaruhi relasi sosial antara masyarakat Islam 
dan Tolotang. Selain karena proses pengislaman diawali 
dengan "permintaan izin" kepada orang tua calon 
muallaf, juga karena sebagian besar muallaf adalah 
berasal dari kalangan orang biasa (to sama), bukan 
bagian dari hirarki uwa Tolotang, terutama uwa ienreki 
nanre (istilah untuk uwa atau pimpinan spritual Tolotang 
yang rumahnya dinaiki oleh warga Tolotang untuk 
mempersembahkan makanan, khas masyarakat 
Tolotang). Agak berbeda misalnya apabila yang masuk 
Islam adalah anak dari uwa. Biasanya terjadi proses 
yang lebih alot. Tetapi pada umumnya, masyarakat 
Tolotang tidak lagi terlalu memperdulikan jika salah 
seorang kerabat mereka masuk Islam. Mereka masih 
bisa hidup normal layaknya sebuah keluarga besar 
dengan perbedaan yang ada. Hal ini karena sejarah 
hidup orang Tolotang dan Islam telah terjalin sejak abad 

9 Lihat Saprillah. 2006. Siasat Lokalitas: Studi Tentang Strategi Komunitas Tolotang Mempertahankan Identitasnya. Makassar, Program 
Pascasarjana UNHAS. 

10 Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 



Saprillah 

17 M ketika para pengungsi dari Wani Sengkang 
datang ke Sidenreng dan mendapatkan perlindungan 
dari Addatuang Sidenreng. 

Faktor lain yang mempengaruhi kuatnya relasi 
Islam dan Tolotang adalah jaringan kekerabatan antar 
dua komunitas tersebut. Hampir seluruh masyarakat 
Islam di Buae (terutama penduduk asli Buae) memiliki 
hubungan kekerabatan dengan masyarakat Tolotang. 
Hal ini karena masyarakat Islam dan Tolotang Buae 
sebetulnya adalah masyarakat yang memiliki akar 
kultur yang sama sebagai masyarakat Bugis. Jaringan 
kekerabatan tidak putus karena adanya perbedaan 
agama, tetapi justeru menjadi alat kohesi yang sangat 
efektif antar dua komunitas yang berbeda agama 
tersebut. 

Meski berbeda keyakinan, namun perfomance 
masyarakat Islam dan Tolotang tidak dapat dibedakan. 
Mereka sama-sama Bugis, bahasa yang digunakan sama, 
namayang digunakan relatif sama karena orang Tolotang 
sebagian mengadaptasi nama-nama dari Islam, begitu pula 
sebagian orang Islam menggunakan nama-nama adaptasi 
dari struktur tradisional, cara berpakaian sama-sama 
menggunakan sarung dan peci (masyarakat Tolotang 
bahkan dalam acara spritual mereka menggunakan sarung 
dan peci seperti layaknya orang Islam ketika shalat Jumat). 
Diffrensiasi kedua komunitas ini hanya terlihat pada hari 
tertentu, seperti pada hari Jumat dimana sebagian besar 
umat Islam berada di masjdi, atau pada saat ritual 
mappaenre inanre, dimana seluruh orang Tolotang 
berada di rumah uwa mereka untuk melaksanakan 
upacara ritual tersebut. 

Resources Keagamaan di Desa Buae. 

Desa Buae-dalam konteks keagamaan- bukan 
merupakan daerah basis pengembangan Islam di 
Sidrap. Hal ini terlihat dari kurangnya sumber-sumber 
pengembangan agama Islam di desa ini. Tidak ada 
pesantren atau madrasah baik tingkat dasar ibtidiyah 
terlebih lagi tingkat lanjutan (tsanawiyah atau aliyah). 
Warga desa yang ingin menyekolahkan anak mereka 
di sekolah berbasis Islam harus ke kota atau paling 
tidak di tempat-tempat yang ada pesantren di situ, 
seperti di Benteng, tempat Pesantren Al-Urwatul 
Utsqa, pesantren yang cukup melegenda di Kabupaten 
Sidenreng Rappang. Mungkin, karena jumlah 
masyarakat Islam yang cukup kurang di Desa ini yang 
menyebabkan kelompok-kelompok Islam tidak 
menjadikannya sebagai basis pengembangan Islam. 
Hal ini menyebabkan masyarakat Islam Buae harus 
mengelola sendiri dinamika keagamaan mereka. 

Resources keagamaan di Desa Buae dapat 
terlihat pada tabel di bawah ini: 

No Resources Jumlah 
1 Masjid 2 
2 TPA 1 
3 PPPN/ Imam Desa 1 
4 Pegawai Sara' 3 
5 Guru Ngaji 4 
6 Majelis Taklim 1 

Resources keagamaan yang terlihat pada tabel di 
atas dapat dibagi dua. Pertama, ruang sosial sebagai 
tempat kegiatan keagamaan berlangsung, yaitu masjid 
dan TPA. Dengan jumlah umat Islam yang tidak terlalu 
banyak, jumlah masjid tersebut dirasakan telah cukup 
dapat memenuhi kebutuhan umat Islam untuk 
melaksanakan ibadah shalat wajib, khususnya ibadah 
shalat Jumat. Masj id Nurul Iman yang terletak di pusat 
desa tidak hanya berfungsi sebagai tempat melakukan 
shalat bagi umat Islam, tetapi juga berfungsi sebagai 
tempat dimana informasi publik disampaikan. Misalnya 
pengumuman tentang bersih desa, pengumuman ada 
hajatan dan sebagainya. Dengan demikian, keberadaan 
masj id Nurul Iman menjadi sangat penting bagi masya­
rakat Islam di Desa Buae dan sekaligus masyarakat 
non-Islam yang berada di sekitar masj id. Selain masj id 
Nurul Iman, terdapat pula sebuah masjid di dusun 
Paosadae yang bernama masjid Ar-Rahmah. Masjid 
ini berukuran lebih kecil dari masjid Nurul Iman. 

TPA (Taman Pengajian Alquran) Al-Ikhlas yang 
berdiri tahun2007 saat ini belum memiliki gedung sendiri. 
Tempat pelaksanaan kegiatan dilakukan di Gedung 
Sekolah Dasar Buae. Guru mengaji yang bertugas 
sebagai guru TPA adalah guru agama di SD tersebut. 
Jumlah siswa yang dikelola saat ini sekitar 20 orang 
anak. Hadirnya TPA-menurut La Bahang- adalah untuk 
menjawab kebutuhan masyarakat Buae atas pendidikan 
dan pengajaran Alquran sekaligus menggantikan peran 
sistem ngaji kampung yang mulai pudar. Di Buae masih 
ada dua orang guru ngaji kampung yang sudah berusia 
lanjut. Mereka masih membuka pengajian meski 
peminatnya sudah mulai menurun. 

Sayangnya, desa ini tidak menyiapkan tempat 
pengajian khusus para muallaf. Padahal, mereka sangat 
membutuhkan pelajaran membaca Alquran sebagai 
basis pemahaman terhadap Alquran. Para muallaf ini 
tentu saja tidak dapat memahami Islam dengan baik 
jika mereka tidak tahu membaca Alquran. Mereka 
tidak dapat shalat dengan baik, karena hampir seluruh 
bacaan Shalat bersumber dari Kitab Alquran. 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 11 



Saprillah 

Kedua, sumber daya manusia yang terdiri atas 
Pembantu Pencatat Nikah atau lebih dikenal dengan 
sebutan imam desa, pegawai sara' yang bertugas 
sebagai imam masjid, khatib rutin, dan muadzzin, serta 
guru ngaji sebanyak tiga orang. Dua di antaranya 
adalah guru ngaji kampung, sedangkan satu orang 
lainnya guru ngaji kontemporer yang melayani anak-
anak kampung di TPA. 

Secara umum, ketersediaan sumber daya 
manusia yang mengelola dinamika keagamaan sudah 
mencukupi. Paling tidak, sudah ada orang yang mau 
secara rutin menyetel radio mengaji menjelang shalat, 
adzan, menjadi imam rawatib, dan menjadi khatib pada 
hari Jumat. Hal itu telah dapat memenuhi kebutuhan 
spritual rninimal masyarakat desa. Di samping itu, peran 
pemerintah Kabupaten Sidrap cukup baik dalam 
memperhatikan pegawai-pegawai sara' di Kabupaten 
Sidrap. Para pegawai sara' ini mendapatkan salary 
tiap bulannya meski jumlahnya tidak terlalu banyak. 

Sejak tahun 2006, pihak pemerintah Kabuaten 
Sidrap telah rutin mengaanggarkan belanja daerah 
untuk memberi gaji pada pegawai sara' di masjid di 
kota dan desa di seluruh Kabupaten Sidrap. Langkah 
ini perlu mendapat apresiasi yang tinggi, karena 
bagaimanapun juga para pegawai sara' telah dengan 
tulus mengabdikan hidup mereka untuk melayani 
kebutuhan keagamaan masyarakat Islam di sekitarnya. 
Jumlah insentif yang diterima oleh pegawai sara dapat 
dilihat pada tabel dibawah: 

No Pegawai Sara' Tahun 2006 Tahun 2009 
1 Imam Desa Rp. 80.000 Rp. 160.000 
2 Khatib Rp. 60.000 Rp. 120.000 
3 Pegawai Sara lainnya Rp. 50.000 Rp. 100.000 

Persoalannya adalah ketiga pegawai sara' telah 
berusia lanjut dan tidak memiliki kemampuan yang baik 
untuk mengelola dakwah keagamaan. Akibatnya, 
pengelolaan dakwah di masjid (khususnya) berlangsung 
secara mekanik tanpa ada upaya kreatif untuk 
mendinamisasi dakwah keagamaan. Artinya, mereka 
hanya memposisikan diri sebagai pekerja masjid bukan 
bagian dari empowering masyarakat di bidang 
keagamaan. 

Pengelolaan Dakwah Keagamaan di Desa Buae 

Pengelolaan dakwah keagamaan di Desa Buae 
dapat dibagi dua. Pertama, program dakwah yang 
dilakukan pemerintah (khususnya Departemen Agama 
melalui KUA Watangpulu) melalui program penyaluran 
dai-dai ke desa-desa setiap hari Jumat. Sejauh ini, pro­

gram itu berjalan lancar. Para dai menjalankan tugas 
untuk menjadi khatib Jumat. Begitu pula, pada bulan 
Ramadhan, KUA Watangpulu mengirim beberapa dai 
untuk berceramah di Masj id Nurul Iman, Buae. Selain 
pengiriman dai, KUA Watangpulu juga mulai gencar 
melaksanakan suscatim (kursus calon pengantin) yang 
bertujuan untuk memberikan dasar-dasar pelaksanaan 
nikah, pengucapan kalimah syahadat, dan tata cara 
mandi junub dll. Kursus Calon Pengantin ini 
dimaksudkan sebagai upaya untuk membangun 
keluarga sakinah sesuai dengan tuntunan Syariat Is­
lam. Program Suscatim ini sendiri adalah program 
Departemen Agama yang telah lama diprogramkan, 
tetapi KUA Watangpulu baru melaksanakan program 
ini selama tiga tahun terakhir. Menurut KUA 
Watangpulu, pelaksanaan suscatim ini didasarkan pada 
kekhawatiran banyaknya calon pengantin yang tidak 
bisa mengucapkan syahadat, sigat ijab qabul dan 
tata cara mandi junub. 

Program dakwah lain yang diinisiasi oleh 
pemerintah Kabupaten dan Departemen Agama 
Kabupaten Sidrap adalah pembentukan majelis taklim 
di beberapa desa termasuk Desa Buae. Di Desa Buae 
sendiri sejak tahun 2003 telah dibentuk majelis taklim 
yang dinamakan majelis taklim Nurul Iman (diambil 
dari nama masjid Desa Buae). Sayangnya, 
pembentukan majelis taklim tidak disertai dengan 
tindakan yang lebih nyata. Akibatnya, majelis taklim 
tersebut tidak berjalan selama beberapa tahun. Baru 
pada tahun 2009, majelis taklim ini diaktifkan kembali 
oleh tokoh agama setempat, dengan menggelar 
pengajian rutin setiap hari Jumat terakhir pada tiap 
bulannya. 

Kedua, pengembangan dakwah yang dikelola oleh 
masyarakat. Tradisi keagamaan seperti aqiqah, 
syukuran naik haji, maulidNabi Muhammad, Isra' dan 
Mi'raj, dan pernikahan merupakan ruang sosial yang 
lazim digunakan sebagai ruang dakwah keagamaan. 
Hampir seluruh kegiatan keagamaan tersebut 
melibatkan seorang penceramah agama atau dai untuk 
memberikan tausiyah (nasihat) keagamaan. Pelibatan 
seorang dai dalam kegiatan keagamaan dilakukan 
secara individual, tanpa melalui intervensi pemerintah. 
Artinya, setiap pemilik hajatan mengundang secara 
langsung kepada dai untuk berceramah. Selain bersifat 
individual, beberapa kegiatan keagamaan dikelola oleh 
masyarakat secara bersama-sama, seperti kegiatan 
maulid nabi, isra' mi'raj, dan pengelolaan majelis taklim. 
Para pengurus masjid atau panitia hajatan memiliki 
tanggung jawab untuk mendatangkan seorang dai. 

12 Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 



Saprillah 

Biasanya dai yang diundang adalah dai yang populer 
atau dai yang sesuai dengan "citarasa" masyarakat 
desa, paling tidak sang dai fasih berceramah dalam 
bahasa Bugis. 

Kehadiran Majelis Taklim Nurul Iman menjadi 
salah satu media dakwah yang menyegarkan. Majelis 
Taklim ini dikelola untuk "mengawal" nalar keagamaan 
masyarakat khususnya pada dasar-dasar ajaran Is­
lam. Oleh karena itu, tema-tema yang dikaji dalam 
majelis taklim lebih mengarah pada kajian fiqhi seperti 
thaharah (minggu pertama), dan tata cara shalat yang 
baik (pertemuan kedua), puasa (pada pertemuan 
ketiga) dan seterusnya. Namun, penjadwalan materi 
tidak dilakukan secara tertib. Kegiatan majelis taklim 
biasanya dilakukan pada sore hari, terutama ketika para 
petani pulang ke rumah selepas dari bekerja di kebun. 
Sejauh ini (paling tidak selama penelitian ini 
dilaksanakan), kegiatan keagamaan di majelis taklim 
dilakukan baru dua kali. Menarik untuk ditunggu, 
apakah kegiatan majelis taklim ini dapat berlangsung 
secara kontinyu. 

Selain pengelolaan dakwah secara lahgsung oleh 
masyarakat desa, akses untuk memperoleh ceramah 
keagamaan juga dapat diperoleh melalui stasiun TV 
Kabel lokal seperti Alwarda Vision yang menyiarkan 
ceramah agama setiap hari dan Mitra TV yang 
menyiarkan ceramah agama setiap minggu sekali. 
Masyarakat Desa Buae yang memiliki saluran TV 
Kabel dapat dengan mudah mendengarkan ceramah 
agama yang tiap pagi (seusai shalat subuh) dan sore 
hari (sebelum magrib). Hampir seluruh ceramah yang 
ditampilkan oleh TV tersebut berbahasa Bugis, 
sehingga mudah dipahami oleh masyarakat desa pada 
umumnya. 

Secara umum, pengelolaan dakwah keagamaan 
di Desa Buae lebih banyak menggunakan sistem oral 
(khutbah, atau ceramah) dengan memanfaatkan tradisi 
keagamaan masyarakat. Penggunaan media dakwah 
non-oral seperti poster dan leaflet yang memuat pesan-
pesan keagamaan dapat ditemukan di masjid Nurul 
Iman. Di dinding samping kanan masjid, tepatnya di 
depan tempat pengambilan air wudhu tertempel 
beberapa lembat poster yang memuat hadits-hadits 
tentang kebaikan dan keimanan. Begitu pula di dinding 
masj id bagian belakang ditempel beberapa poster yang 
memuat mutiara hikmah dan hari kemudian. Poster-
poster pesan keagamaan ini ditempel oleh seorang 
pemuda Desa Buae yang sedang belajar dan bekerja 
di salah satu pesantren di Kabupaten Sidrap. 
Sayangnya, jamaah masjid yang datang shalat di masjid 

tidak terlalu menghiraukan pesan-pesan dakwah di 
dinding tersebut. Boleh jadi, karena jamaah masjid 
sudah terlalu sering membaca atau memang mereka 
tidak menganggap pesan-pesan keagamaan di dinding 
masjid itu penting dibaca. 

Dinamika dakwah keagamaan di pedesaan tidak 
terlepas dari peran aktif seorang aktor, bukan institusi. 
Biasanya aktor ini muncul dari kelas menengah desa 
yang memiliki pendidikan yang cukup baik dan 
perhatian serta pemihakan terhadap pengelolaan 
agama di desanya. Dalam konteks Desa Buae, aktor 
utamayang mendinamisasi dakwah adalah imam desa 
setempat (La Bahang). Ia tidak hanya berfungsi 
memfasilitasi kepentingan ritual masyarakat setempat 
seperti menjadi imam dan khatib, tetapi juga 
mendatangkan para dai dari luar desa untuk datang 
memberi penyegaran di Desa Buae. Terutama pada 
majelis taklim dan bulan ramadhan. 

Peran organisasi keagamaan seperti NU, 
Muhammadiyah, MUI tampaknya tidak terlalu besar 
(kalau tidak ingin mengatakan tidak ada sama sekali) 
dalam pengembangan dakwah keagamaan di Desa 
Buae. NU yang memiliki program rutin lailatul ijtima 
(dua kali dalam sebulan), tidak mengagendakan desa 
ini sebagai tempat kegiatan, dan Muhammadiyah 
sebagai lembaga yang concern pada dunia pendidikan 
juga tidak menjadikan desa ini sebagai basis pendidikan. 
Sedangkan lembaga pendidikan pesantren biasanya 
hanya datang dan mengirim para dainya setiap bulan 
ramadhan saja. 

Padahal masyarakat Islam di Buae sangat 
membutuhkan siraman spritual yang mencerahkan. 
Sebagian dari masyarakat Islam di Buae adalah muallaf. 
Mereka tidak memiliki latar belakang keagamaan yang 
cukup kuat, mereka tidak memiliki pendidikan agama, 
mereka tidak bisa membaca Alquran, dan mereka 
masuk Islam juga kebanyakan tidak dilandasi oleh 
kesadaran tetapi lebih karena kepentingan pernikahan 
dan karena itu dapat diduga semangat keberagamaan 
mereka lemah. Mereka tentu saja membutuhkan 
pencerahan spritual yang tidak formal tetapi subtantif. 
Artinya, kehadiran mereka sebagai masyarakat Islam 
baru seharusnya mendapat perhatian penting dari 
pemerintah dan departemen agama. Setidaknya untuk 
mengajarkan mereka membaca Alquran dan dasar-
dasar pelajaran agama, agar spritualitas mereka tidak 
terlantar. 

Memahami Dakwah Adaptif: Upaya Reposisi 
Dakwah dalam Masyarakat Islam Pedesaan. 

Jurnal "AI-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 13 



Saprillah 

Pengelolaan dakwah keagamaan di Desa Buae 
selama ini hanya bersifat normatif dan mekanik. 
Artinya, pengelolaan dakwah dilakukan hanya untuk 
memenuhi standart kebutuhan fiqhi yang paling 
dasar, seperti shalat, puasa, dan sebagainya, dan 
karena itu bersifat mekanikal, rutin dan akhirnya 
tidak memiliki makna apa-apa. Dakwah tidak 
dilakukan dalam konteks perubahan situasi sosial. 
Hal ini-lah kemudian menyebabkan dakwah 
kehilangan ruhnya. 

Para dai yang datang biasanya memang hanya 
sekedar menjalankan ritual tablig, menyampaikan 
tanpa peduli apakah masyarakat memahami atau tidak, 
mendengar atau tidak, berubah atau tidak. Ibaratnya, 
para dai hanya menjalankan fungsi-fungsi yang telah 
ditetapkan dalam mekanisme dakwah yang menje-
mukan. Apalagi, kebanyakan dai kurang kreatif dalam 
mengkonstruksi tema-tema dakwah. Biasanya mereka 
lebih memperhatikan aspek sekunder dari sistem 
dakwah yaitu cara menyampaikan, bukan pada apa 
yang disampaikan. 

Padahal subtansi dakwah adalah mengajak 
manusia untuk berada dalam sistem kebenaran yang 
sesuai dengan situasi kemanusiaan. Dakwah menjadi 
alat refleksi untuk membawa masyarakat untuk 
merenungi posisi diri mereka dalam konfigurasi sosial 
dan sekaligus mendorong mereka untuk dapat memberi 
manfaat bagi lingkungan sosialnya. Dakwah meru­
pakan aktualisasi nilai iman yang dimanifestasikan 
dalam sistem kegiatan manusia dalam bidang 
kemasyarakatan yang dilakukan secara teratur, untuk 
mempengaruhi cara merasa (feeling), cara berfikir, 
bersikap, dan bertindak. 

Apa yang menyebabkan dakwah keagamaan 
menjadi kehilangan semangat perubahan dan 
cenderung bersifat mekanik belaka? Pengalaman dari 
lapangan menunjukkan bahwa tema-tema dakwah 
hanya difokuskan pada aspek normatif dari ajaran-
ajaran Islam. Tema-tema tentang surga dan neraka, 
ketakwaan kepada Allah, dan wacana eskatologis 
lainnya menjadi tema utama dari para dai. Boleh 
dikatakan tidak ada dai yang mencoba keluar dari 
pakem-pakem normatifitas keagamaan. Kecen-
derungan yang berulang-ulang ini-lah kemudian dakwah 
menjadi kehilangan "pengaruh-nya" pada masyarakat. 
Masyarakat relatif telah hampir dapat mengerti apa 
yang telah dikatakan oleh para dai, karena telah diulang 
berulang-ulang kali oleh dai yang lain. Kalaupun ada 
yang berubah, lebih pada aspek retorisnya bukan aspek 
subtansi dakwahnya. 

Terlebih-lebih lagi di pedesaan. Pelaksanaan 
dakwah keagamaan relatif jarang dilakukan. 
Pedesaan sejauh ini memang selalu terpinggirkan 
oleh pembangunan apapun. Para dai yang memiliki 
kemampuan baik rata-rata berada di pusat kota. 
Mereka sangat jarang pergi berceramah ke desa-
desa, di samping karena jarak yang relatif jauhjuga 
karena cost yang dikeluarkan relatif besar. Apalagi 
jika dai yang akan didatangkan memiliki reputasi 
cemerlang di perkotaan telah memiliki standar 
honor yang sulit dipenuhi oleh masyarakat 
pedesaan. Hal ini-lah kemudian yang menyebabkan 
dinamika keagamaan di kalangan masyarakat 
pedesaan menjadi beku, statis dan cenderung 
mempertahankan status quo. Seorang yang 
bertugas sebagai imam dan khatib biasanya 
bertahan sampai mati, kecuali ia dengan kerelaan 
mengundurkan diri. 

Reposisi dan reinterpretasi dakwah keagamaan 
menjadi sangat penting karena dakwah keagamaan 
memiliki peran dan posisi yang sangat strategis. 
Dakwah keagamaan rutin dilakukan melalui lokus 
sosial seperti Shalat Jumat, aqiqah, peraikahan, 
ramadhan, dan lain-lain. Artinya, dalam setiap 
minggunya, masyarakat Islam wajib mendengarkan 
dakwah keagamaan. Situasi ini sesungguhnya 
sangat potensial untuk melakukan perubahan, 
apabila dakwah keagamaan dapat dikelola dengan 
baik. 

Dakwah adaptif merupakan alternatif untuk 
mengembalikan "khittah" dakwah sebagai instrumen 
pengelolaan moralitas masyarakat dan sekaligus 
mengembalikan para dai sebagai ''agen perubahan", 
bukan agen dari "sistem kekuasaan yang sedang 
berlangsung". Bagaimana dakwah adapatif 
dilakuan? Dakwah adaptif dimulai dari pemetaan 
isu-isu krusial yang sedang terjadi dan mungkin akan 
terjadi di dalam masyarakat. Para dai paling tidak 
memiliki pemetaan yang lengkap tentang daerah 
yang akan menjadi sasaran dakwahnya. Bahasa, 
potensi ekonomi, politik, sosial, kultural yang dimiliki 
dan dipraktekkan oleh masyarakat harus diketahui 
oleh para dai agar ia dapat dengan mudah melakukan 
transformasi pengetahuan. Oleh karena itu, para dai 
bukanlah orang yang terasing dari lingkungan sosial 
masyarakat atau para dai harus raj in "membaca" 
situasi sosial serta pergeseran perilaku yang sedang 
terjadi di masyarakat. 

Isu yang penting dalam masyarakat Buae adalah 
isu tentang penghargaan antar sesama (pluralisme atau 

14 Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 



Saprillah 

multikulturalisme agama) dan isu agraris. Potret 
masyarakat Buae adalah masyarakat beragam. Per-
bedaan teologis antara masyarakat Islam dan 
masyarakat Tolotang telah berlangsung sekian lama. 
Rajutan kerukunan sosial sejauh terjalin dari adanya 
ikatan kekerabatan antara dua masyarakat. Namun 
fenomena munculnya gerakan kelompok Islam puri­
tan yang telah memiliki agen dari masyarakat setempat 
merupakan ancaman yang sewaktu-waktu dapat 
menimbulkan social crash. Kelompok Islam puritan 
memiliki basis ideologis yang sangat berlawanan 
dengan masyarakat Islam Buae yang tradisionalis dan 
masyarakat Tolotang yang menganut kepercayaan 
lokal. Bagi kelompok puritan, praktik ritual yang 
dilakukan oleh orang Islam sebagian adalah bid'ah dan 
praktik ritual komunitas Tolotang adalah musyrik. Salah 
satu kasus di Buae, salah seorang kelompok Islam dari 
pesantren tertentu di Sidrap pernah melakukan dakwah 
yang membid'ahkan kegiatan masyarakat Islam Buae 
dan menganggap praktik ritual Tolotang adalah 
kemusyrikan. Ingat, masyarakat Tolotang pada zaman 
DI/TII adalah salah satu target operasi karena 
kepercayaan mereka yang dianggap sangat ber-
tentangan dengan agama Islam. Oleh karena itu, 
dakwah tentang perlunya saling menghargai harus terus 
menjadi tema yang penting untuk dapat melang-
gengkan "keharmonisan sosial" antara masyarakat 
Islam. 

Isu kedua adalah isu agraris. Masyarakat Buae 
adalah sebagaian besar petani. Mereka biasa 
menghabiskan waktu di kebun atau sawah hingga sore 
hari. Pertanian adalah kehidupan mereka. Oleh karena 
itu, tema dakwah berbasis etos kerja, bekerja adalah 
ibadah, dan motivasi bekerja, serta isu-isu berbasis 
agraria seyogyanya menjadi salah satu tema penting 
dalam dakwah. 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Pengelolaan isu-isu berbasis kebutuhan 
masyarakat seperti isu pluralisme, lingkungan, 
pertanian, ekonomi, dan lain-lain adalah upaya 
untuk mengembalikan fungsi dakwah sebagai 
media perubahan sosial berbasis agama. Selain 
itu, untuk menghilangkan kejenuhan terhadap 
tema-tema keagamaan yang bersifat normatif 
tadi. Dengan demikian, dakwah keagamaan tidak 
hanya difungsikan secara formalistik tetapi 
benar-benar bagian dari pengembangan dinamika 
masyarakat. 

Dakwah adaptif mengandaikan keterlibatan 
semua instrumen keagamaan baik pemerintah maupun 
organisasi masyarakat (terutama NU dan 
Muhammadiyah) dan masyarakat itu sendiri untuk 
berperan aktif di dalamnya. Dakwah tidak hanya 
dikonstruksi melalui sistem ceramah yang monoton, 
tetapi lebih dari itu dakwah dikonstruksi dengan 
menggunakan sistem advokasi dan pengorganisasian, 
dan karena itu ruang dakwah tidak hanya terbatas pada 
masjid, even-even keagamaan, tetapi juga pada 
kehidupan masyarakat sehari-hari, di sawah, kebun, 
dan sebagainya. 

Rekomendasi 

Berdasarkan pada temuan penelitian di atas, 
peneliti merekomendasikan beberapa hal: 

1. Banyak orang Tolotang masuk Islam mem-
butuhkan pengajaran keagamaan, khususnya 
membaca Alquran. Sejauh ini perhatian terhadap 
kasus ini sangat lemah. Oleh karena itu, 
pemerintah kabupaten dan departemen agama 
perlu membentuk lembaga atau mengangkat 
seorang guru mengaji yang khusus mengajari para 
muallaf yang telah berusia dewasa. 

2. Perlu diadakan workshop perumusan dan 
penyusunan tema-tema dakwah adaptif (atau 
apapun istilahnya) yang melibatkan dai-dai yang 
selama ini sering melakukan dakwah di pedesaan. 
Workshop ini diharapkan melahirkan tema-tema 
dan sekaligus buku khutbah yang adaptif dengan 
lingkungan pedesaan. 

3. Perlu diprogramkan riset aksi atau particoatory 
action research (PAR) Untuk pengembangan 
dakwah keagamaan berbasis masyarakat 
pedesaan. 

4. Sebaiknya, departemen agama menempatkan 
seorang tenaga penyuluh di setiap desa, atau pal­
ing tidak mengangkat seorang pembantu penyuluh 
yang memiliki kualifikasi yang baik dari desa 
tersebut (seperti tenaga PPN) untuk melak­
sanakan dakwah keagamaan. 

5. Perlu kaderisasi dai yang diambil dari masyarakat 
pedesaan tersebut. 

Ucapan Terima Kasih 

Ucapan terima. kasih diperuntukkan kepada 
Kepala Balai Penelitian dan Pengembangan Agama 
Makassar yang telah mengikutkan saya dalam 
penelitian ini. Selain itu, ucapan terima kasih kepada 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 15 



Saprillah 

semua informan yang telah memberikan data-data 
dalam penelitian yang terkait dengan dakwah 
keagamaan, bukan untuk orang desa. Juga ucapan 
terima kasih kepada rekan sejawat yang telah 
mendukung, memberikan kritik, saran, dan diskusi 
mengenai isi tulisan ini. 

DAFTARPUSTAKA 

Ahmad, Amrullah. 1983. Dakwah Islam dan Perubahan Sosial. 
Yogyakarta: Prima Dua. 

Asmuni, Syukir. 1983. Dasar-Dasar Strategi Dakwah. Surabaya: 
Al-Ikhlas. 

Badudu, J.S dan Sultan Mohammad Zain. 2000. Kamus Umum 
Bahasa Indonesia. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan. 

BPS Kabupaten Sidenreng Rappang: 2008. Kecamatan Watangpulu 
dalam Angka. Pangkajene: Balai Pusat Statistik Kab. Sidrap 

Bryan S. Turner. 1991. Agama dan Teori Sosial. Yogyakarta: 
Ircisod. 

Budiman, Hikmat (ed) . 2005 . Hak Minoritas; Dilema 
Multikulturalisme Indonesia. Jakarta. Yayasan Interseksi. 

Lukman, Sampara. 2000. Manajemen Kualitas Pelayanan. Jakarta: 
STIA LAN Press. 

M. Arifin. 2000. Psikologi Dakwah;Suatu Pengantar. Jakarta: 
Bumi Aksara 

Moleong, Lexy. 2001. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung. 
Remadja Karya. 

Saprillah. 2006. Siasat Lokalitas; Studi Tentang Strategi Komunitas 
Tolotang Mempertahankan ldentitasnya. (Tesis). Makassar: 
PascasarjanaUniversitas Hasanuddin. 

Simanjuntak, Lijan Poltak. 2006. Reformasi Pelayanan Publik; 

Teori, Kebijakan, dan Implementasi. Jakarta: Bumi Aksara. 

Sutopo dan Adi Suryanto. 2003. Pelayanan Prima: Bahan Ajar 
Diklat Prajabatan Golongan III. Jakarta: LAN. 

16 Jurnal "Al-Qalam" Volume 16 Nomor 25 Januari - Juni 2010 


