Afifuddin

Nomor Akreditasi

PLURALISME KEAGAMAAN
PADA LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM TRADISIONAL
(Studi Sosiologis Filosofis tentang Pluralisme pada Pondok Pesantren di Kabupaten Bone)

Religious  Pluralism
in Traditional Islamic Educational Institutions Philosophical Sociological
Study of Pluralism in Pondok Pesantren (Islamic Boarding School)
in Bone Regency

Oleh: Afifuddin*

*Dosen pada STAIN Watampone, Kab. Bone
Alamat Kantor: J. HOS Cokroaminoto, Watampone
Email: afifuddinharisah(Stvahoo.com

Abstrak

Pesantren dalam peranannya sebagai social change adalah lembaga yang dapat mengubah  struktur-stmktur
ide dan pemikiran dalam masyarakat. Karena itu pesantren dapat menjadi institus yang penting dalam
pembentukan masyarakatpluralis dengan terlebih dahulu mengembangkan hal tersebut dalam lingkungannya
sendiri. Penelitian yang dilakukan di pesantren al-Junediyyah Biru dan pondok pesantren al-lkhlas Ujung
dengan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologis. Hasilpenelitian ini menunjukkan di dua Pondok
Pesantren di Kabupaten Bone telah dikembangkan pluralisme dalam konteks gagasan, ide, sikap dan pemikiran
kiai, ustazd, dan para santri. Saranayang efektif untuk penanaman nilai ini adalah melalui proses pembelajaran
dan pendidikan. Pola hidup dan tradisi keilmuan yang akrab dengan perbedaan dan kemajemukan pemikiran
pada kenyataannya menumbuhkan budaya kepesantrenan yang pluralis.

Kata Kunci: Pesantren, Pluralisme, Perubahan Sosial, Islam Tradisonal
Abstract

Pesantren in the role of social change is an institution that can alter the structures of ideas and thoughts
in the society. Therefore, schools can become an important institution in the building of a pluralist society
by first developed it in their own environment. Research conducted at Pesantren -Junediyyah Biru and
Pondok Pesantren al-lkhlas Ujung with a qualitative method with a phenomenological approach. These
results indicate that two Pondok pesantren in Bone has developed in the context of the pluralism of ideas,
ideas, attitudes and thoughts kiai, udgads and the students. Effective meansfor the cultivation of these
values is through the process of learning and education. Lifestyle and traditions of science are familiar

© 332/AU1/P2MBI1/04/2011

with the differences and diversity of thought, infact, foster a pluralist culture ofpesantren.

Keywords: Pesantren, Pluralism, Social Change, Traditional Islam

PENDAHULUAN
Latar Belakang

uralitas adalah sebuah keniscayaan dalam

ehidupan ini. Allah menciptakan alam ini di

atas sunnah pluralitas dalam sebuah kerangka

kesatuan. Isu pluralitas setua usia manusia dan

selamanya akan ada selama kehidupan belum berakhir,

hanya sgja bisaterus menerus berubah, sesuai perkem-
bangan zaman.

Sejak awal terbentuknya, Negara Indonesia
berdiri di atas keragaman budaya dan agama. Keber-
adaan agama-agama yang dianut masyarakat Indo-

142

nesia memberikan warna tersendiri yang menentukan
corak dan karakteristik bangsa Indonesia, baik pada
ranah kebijakan politik, hukum, struktur sosia dan pola
inter-relasi dalam masyarakat. Kemgemukan ini pada
satu SS9 merupakan anugerahyang berpotens memberi
penguatan sosial ( social enrichment), namun pada
sisi lain justru dapat menjadi 'bom waktu' yang
berpotensi melahirkan berbagai konflik antar agama
dan etnis.

Kemgemukan dan keragaman agama dan budaya
di Indonesia, secara sosiologis-antropologis, adalah
realitas sosid yang niscaya. Agar modal sosia tersebut
tidak kontra-produktif bagi penciptaan tatanan

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012

Koreksi naskali | tanggal 4 Februari 2012. Koreksi naskah Il tanggal 11 Februari 2012. Finalisasi Naskah 7 Maret 2012


http://Stvahoo.com

Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI1/04/2011

kehidupan berbangsa yang damai dan harmonis,
diperlukan upaya untuk menumbuh-kembangkan
kesadaran akan pluralitas agama yang dimilikinya,
sehingga potensi positif yang terkandung dalam
keragaman tersebut dapat teraktualisas secara benar
dantepat. Hal yang paling penting adalah memberikan
pemahaman yang mendalam, khususnya kepada
generas muda, tentang pentingnya mengedepankan
toleransi dan kebersamaan dalam kondis pluralitas
tersebut.

Pendidikan, terutama pendidikan agama, me-
rupakan salah satu wahana yang paling tepat untuk
membangun kesadaran akan pluralitas agama serta
membentuk corak dan sikap keberagamaan yang
inklusif, jauh dari ekstremitas dan anarkisme akibat
perbedaan-perbedaan ideologis . Karena, sebagai
proses aih nilai {transfer of value) dan alih
pengetahuan {transfer of knowledge), pendidikan
agama berperan dalam mentransmisikan
pengetahuan agama dan nilai-nilai yang signifikan
bagi pengembangan watak anak didik tentang
bagaimana bersikap terhadap realitas kehidupan
yang secara keagamaan bersifat pluralistik
tersebut.

Dalam hal ini, pondok pesantren, sebagai ba-
sis pendidikan Islam yang telah menjadi bagian dari
sejarah dan budaya Islam Indonesia, tentunya
diharapkan dapat memberikan pembinaan
moralitas generasi bangsa yang terbuka, egaliter,
dan inklusif, jauh dari kecenderungan radikalisme
dan fundamentalisme yang terbukti lebih banyak
mudlarat-nya ketimbang maslahatnya. Pola
pembelajaran yang diselenggarakan pondok
pesantren, khususnya yang dikelola oleh kyai NU,
berdasarkan pada pengkajian kitab-kitab kuning
yang sarat dengan keragaman pendapat dan
perspektif para ulama klasik. Ini pada gilirannya
membentuk paradigma pluralistik pada diri santri
untuk menerima perbedaan dan menyikapinya
dengan jiwa yang besar.

Beranjak dari fenomena di atas, sangat perlu
kiranya melakukan studi penelitian yang serius untuk
mengungkap sgjauhmana pemahaman dan sekaligus
penerimaan (atau mungkin penolakan)'kalangan
sarungan’ di lingkungan pesantren terhadap ide dan
pemikiran pluralisme, yang dituduhkan sebagai
komoditas Barat yang sekuler. Setidaknya ada dua
target pokok yang ingin dicapai dalam studi ini, yaitu
menguji urgensitas dan akseptabilitas pluralisme
sebagai sikap beragama pada kalangan muslim

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012

Afifuddin

tradisional, dan sekaligus mencoba menepis stereo-
typeyang dibangun oleh sebagian jurnalis Barat bahwa
pesantren adalah 'sarang’ dan 'pabrik’ teroris.

Rumusan Masalah

Penciptaan masyarakat Indonesia yang toleran
dan demokratis dalam lingkungan kehidupan beragama
yang plural tidak akan mungkin diwujudkan tanpa
peranan pendidikan agama yang berwawasan
pluralistik. Pesantren, dalam kaitan ini, sangat
dimungkinkan memunculkan sikap dan pemahaman
keberagamaan yang terbuka, toleran, egaliter dan
dialogis dalam merespon perbedaan-perbedaan.

Dari uraian di atas, dapat ditarik beberapa per-
masalahan sebagai berikut

1. Bagaimana diskursus tentang pluralisme
dalam konteks Islam Indonesia?

2. Bagamana pluralisme keagamaan di pondok
pesantren di Kabupaten Bone?

Tujuan Penélitian

Berkaitan dengan latar belakang dan per-
masalahan di atas, tujuan pendlitian dapat dirumuskan
sebagal berikut:

a  Untuk memahami konseps pluralisme dalam
konteks Ilam Indonesia

b. Untuk mengetahui pluralisme keagamaan
yang tumbuh dan berkembang di lingkungan
pondok pesantren di Kabupaten Bone.

TINJAUAN PUSTAKA
Pluralisme dalam Konteks Keagamaan

Budhy Munawar Rachman, dalam salah satu
tulisannya mengemukakan tiga pengertian pluralisme
kontemporer yang telah dikembangkan, dan dijadikan
dasar analisis dalam teologi maupun sgarah Idam.
Ketiga pengertian itu adalah:

Pertama, pluralisme adalah keterlibatan aktif
dalam keragaman dan perbedaannya, untuk
membangun peradaban bersama. Kedua, pluralisme
dengan pengertian yang pertama, berarti meng-
andaikan penerimaan tolerang aktif terhadap yanglain.
Tetapi pluralisme melebihi toleransi. Pluralisme
meniscayakan pengenalan secara mendaam atas yang
lain itu, sehingga ada mutual understanding yang
membuat satu sama lain secara aktif mengis tolerans
itu dengan hal yang lebih konstruktif, untuk tujuan yang
pertama, yaitu aktif bersama membangun peradaban.

143



Afifuddin

Ketiga, berdasarkan pengertian kedua, maka plura-
lisme bukan relativisme. Pengenalan yang men-
dalam atas yang lain akan membawa konsekuensi
mengakui sepenuhnya nilai-nilai dari kelompok yang
lain.'

Ketiga pengertian pluraisme ini, secara teologis
ini berarti bahwa manusia harus memang harus
menangani perbedaan-perbedaan mereka dengan cara
terbaik (fastabig al -khairdt, "berlomba-lomba dalam
kebaikan", dalam istilah al-Qur'an) secara maksimal,
sambil menaruh penilaian akhir mengenai kebenaran
kepada Tuhan. Karena tidak ada satu carapun yang
bisa dipergunakan secara objektif untuk mencapai
kesepakatan mengenai kebenaran yang mutlak ini.

Menurut Syamsul Arifin dalam makalahnya yang
dilangsir salah satu situs, ada dua hal yang harus
ditekankan dalam memahami hakikat pluralisme
agama,. Pertama, pengakuan sekaligus penerimaan
terhadap keragaman termasuk dalam agama. Kedua,
perlunya mengembangkan relasi damai dengan
kelompok agama lain. Bahwa masing-masing agama
terdapat perbedaan, terutama pada ranah eksoteriknya,
namun belum tentu pada ranah esoteriknya.

Daam konteks keindonesiaan, meski bukan hal
yang baru kagjian terhadap kemajemukan tetap
merupakan hal yang urgen untuk dikembangkan. Dalam
kata pengantarnya, M. Amin Abdullah mengatakan,
keanekaragaman (pluralitas) agamayang hidup di In-
donesia, termasuk di dalamnya keanekaragaman
paham keagamaan adalah merupakan kenyataan
historis yang tidak dapat disangkal oleh siapapun.
Pluralisme ada dan diperlukan bukan hanya sekadar
untuk tujuan kebaikan negatif (negative good), hanya
ditinjau dari kegunaannya untuk menyingkirkan
fanatisme. Pluralisme akan dipahami sebagal pertalian
sgati kebhinnekaan dalam ikatan-ikatan keadaban
(genuine engagement of diversities within the
bound of civility). Bahkan pluralisme adalah juga
suatu keharusan bagi kesdlamatan umat manusia.’

Berdasar dari uraian di atas, pluraisme agama
yang merupakan subyek penelitian ini adalah
pandangan atau sikap yang didasari oleh pemahaman
yang mendaam tentang keragaman (pluralitas) agama

Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI1/04/2011

dan keyakinan, serta kesediaan untuk menerima
keragaman tersebut, yang pada gilirannya menciptakan
kedamaian dan toleransi dalam hubungan antar agama
dan keyakinan. Sikap keberagamaan ini diasumsikan
eksisdantumbuh dalam sistem relasi edukatif di pondok
pesantren.

Pendidikan Idam dan Wacana Pluralisme Agama

Médlihat peran pentingnya sikap pluralisme untuk
bisa mengakui dan menghormati perbedaan (pluralitas)
dan sikap seperti ini ternyatamemiliki landasan teologis
dari Al-Qur'an maka, teologi pluraisme seperti ini
sangat penting untuk ditekankan pada peserta didik
meldui pendidikan agama. Untuk itu, maka pendidikan
sebenarnyamasih dianggap sebagal instrumen penting.
Sebab, pendidikan sampai sekarang masih diyakini
mempunya peran besar dalam membentuk karakter
individu-individu yang dididiknya, dan mampu menjadi
guiding light bagi generas muda penerus bangsa.
Dalam konteks inilah, pendidikan agama sebagai me-
dia penyadaran umat perlu membangun teologi inklusif
dan plurdis, demi harmonisas agama-agamayang telah
menjadi hal yang urgen sekarang ini.

Hal tersebut dengan suatu pertimbangan, bahwa
salah satu peran dan fungsi pendidikan agama
diantaranya adalah untuk meningkatkan keberagamaan
peserta didik dengan keyakinan agama sendiri, dan
memberikan kemungkinan keterbukaan untuk
mempelgiari dan mempermasalahkan agama lain
sebatas untuk menumbuhkan sikap toleransi.' Ini
artinya, pendidikan agama pada prinsipnya, juga ikut
andil dan memainkan peranan yang sangat besar dadam
menumbuh-kembangkan sikap-sikap pluralisme daam
diri siswa

Melihat realitas semakin banyak konflik,
kekerasan, dan bahkan kekejaman yang dijaankan atas
nama agama, sebagaimana tersebut di atas,
seharusnyalah yang menjadi tujuan refleks atas
pendidikan agama adalah mampu melakukan
transformas kehidupan beragama itu sendiri dengan
melihat S5 ilahi dan sosid-budayanya. Pendidikan
agama harus mampu menanamkan cara hidup yang
lebih baik dan santun kepada peserta didik. Sehingga
sikap-sikap seperti saling menghormati, tulus, dan

' Budhy Munawar Rachman, Membincangkan Kembali Pluralisme Agama (Diskursus Pemikiran Agama dan Kemajemukan Agama),

http://id.acehinstitute.org. diakses tanggal 25 April 2010

Syamsul Arifin, Konlrukss Wacana Pluralisme Agama di Indonesia, http: //repositorv.umm.ac.id/627/1/2007. diakses tanggal 24 April 2010

* M. Amin Abdullah. 1999,
Keberagamaan yang Saling Menyapa:
* Jhon Sealy.1986,

Perspektif Filsafat Perenial

144

Relevansi Sudi Agama di Era Pluralisme Agama, Kata Pengantar buku yang ditulis Muhammad Sabri,
.Bigraf,
Relogious Education Philosophical Perpective. London: George Allen & Ullin, 1986, h. 43-44.

Yogyakarta, h. ix-x.

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012


http://id.acehinstitute.org

Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI1/04/2011

toleran terhadap keanekaragaman agama dan budaya
dapat tercapai di tengah-tengah masyarakat plural.

Pendidikan I1slam yang dijiwai oleh nilai-nilai
pluralisme perlu digagas dengan mengedepankan
beberapa hal, yaitu ; pertama pendidikan 1dlam harus
mempunyai karakter sebagai lembaga pendidikan
umum yang bercirikan Islam. Artinya, di samping
menonjolkan pendidikannya dengan penguasaan atas
ilmu pengetahuan, namun karakter keagamaan juga
menjadi bagian integral dan harus dikuasai serta
menjadi bagian dari kehidupan siswa sehari-hari.

Kedua; Pendidikan 1dam juga harus mempunyai
karakter sebagai pendidikan yang berbasis pada
plurdlitas. Artinya, bahwa pendidikan yang diberikan
kepada siswa tidak menciptakan suatu pemahaman
yang tunggal, termasuk di dalamnya juga pemahaman
tentang realitas keberagamaan. Kesadaran pluralisme
merupakan suatu keniscayaan yang harus disadari oleh
setiap peserta didik.

Ketiga; Pendidikan Islam harus mempunyai
karakter sebagai lembaga pendidikan yang meng-
hidupkan sistem demokras dalam pendidikan. Sistem
pendidikan yang memberikan keluasaan pada sisva
untuk mengekspresikan pendapatnya secara ber-
tanggung jawab.

METODE PENELITIAN
Metode dan Pendekatan Penelitian

Pendlitian ini dilakukan dengan metode kualitatif
dan ditempuh lewat pendekatan fenomenologis dengan
mengacu pada analisis sosologis-filosofis. Analisis
sosiologis dimaksudkan sebagai pengkajian yang
berupaya menjelaskan persepsi-persepsi yang
berkembang dalam interaksi sosio-edukatif dalam
lingkungan ingtits pendidikan ISlam tradisional, dalam
hal ini pesantren-pesantren di wilayah Kabupaten
Bone.

Sedang analisis filosofis dimaksudkan sebagai
metode analisis kritis, mendalam dan sistematis dalam
mengkaji suatu konsep, paham keyakinan dan ide
pemikiran serta nilai-nilai substansial. Pluralisme
merupakan paham dan konseps sikap dalam konteks
hubungan antar manusia, baik dalam skala individual
maupun sosia antar kelompok.

Afifuddin

HASIL DAN PEMBAHASAN

Diskursus Pluralisme dalam Konteks Islam dan
K elndonesiaan

Pada saat ini sebagaimana dikatakan oleh Alwi
Shihab dalam Ilam Inklusif bahwa umat beragama
dihadapkan kepada serangkaian tantangan baru yang
tidak terlalu berbeda dengan apa yang pernah diaami
sebelumnya. Pluralisme agama, konflik intern atau antar
agama adalah fenomena nyata.’ Pluralisme agama
dalam hal ini, harus benar-benar dapat dimaknai sesuai
dengan akar kata serta makna sebenarnya. Hal itu
merupakan upaya penyatuan perseps untuk menya
makan pokok bahasan sehinggatidak akan terjadi "mis-
interpretation” maupun "misunderstanding”.

Pertama, bertolak dari akar kata yang pertama
yaitu plurdisme. Kata pluralisme berasal dari bahasa
Inggris yang berakar dari kata "plural” yang berarti
banyak atau mgemuk. Atau meminjam definis Mar-
tin H. Manser daam Oxford Learner's Pocket Dic-
tionary: "Plural (form of a word) used of referring
to more than one* Kata "plural” mempunya akar
kata sfat yaitu "Plurality” yang menurut The Ad-
vanced Learner's Dictionary of Current English
(second edition 1963, Oxford University Press, Lon-
don) berarti "state of being plural”. Sedangkan
maknadari pluralismitu sendiri masih menurut Kamus
The Advanced berarti: "The holding of more than
one office, especially in the church, at one time".
Sedangkan dalam Kamus IImiah Populer, pluraisme
berarti: "Teori yang mengatakan bahwa realitas
terdiri dari banyak substansi".

Dengan demikian dapat diambil pengertian yang
mendasar tentang pluralisme agama sebagal bentuk
kemgjemukan, keragaman dalam beragama, dan itu
merupakan sebuah realita yang harus diterima.
Seseorang baru dapat dikatakan menyandang sifat
tersebut apabila ia dapat bennteraksi positif dalam
lingkungan kemajemukan tersebut. Dengan kata lain,
pengertian pluralisme agama adalah bahwa tiap
pemeluk agama dituntut bukan saja mengakui
keberadaan dan hak agama lain, tapi terlibat dalam
usaha memahami perbedaan dan persamaan guna
tercapainya kerukunan, dalam kebhinekaan.’

Pluralism berarti "jama"" atau lebih dari satu. Plu-
ralism dalam bahasa Inggrismenurut AnisMalik Thoha

*Alwi Shihab. 1997, Idlam Inklusif. Bandung: Mizan, 1997), hal. 39

* Martin H Marsen,. 1999,
" Alwi Shihab, Op Cit, hal. 41

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012

Oxford Leaner's Pokcet Dictionary, Oxford University, Second Edition

145



Afifuddin

mempunyai tiga pengertian. Pertama, pengertian
kegergiaan: (a) sebutan untuk orang yang memegang
lebih dari satu jabatan dalam struktur kegergjaan, (b)
memegang duajabatan atau lebih secara bersamaan,
baik bersifat kegerejaan maupun non kegerejaan.
Kedua, pengertian filosofis; berarti sistem pemikiran
yang mengakui adanya landasan pemikiran yang
mendasarkan lebih dari satu. Sedangkan ketiga,
pengertian sosio-politis: adalah suatu sistem yang
mengakui koeksistensi keragaman kelompok, baik yang
bercorak ras, suku, aliran maupun partai dengan tetap
menjunjung tinggi aspek-aspek perbedaan yang sangat
kerakteristik di antara kelompok-kelompok tersebut.’

Dari definis diatas, maka dapat di tarik suatu
pengertian bahwa "pluralitas agama' adalah kondis
hidup bersama (koeksistensi) antar agama (dalam arti
yang luas) yang berbeda-beda dalam satu komunitas
dengan tetap mempertahankan ciri-ciri spesifik atau
gjaran masiang-masing agama.

Menurut M. Amin Abdullah, keaneragaman
(pluralitas) agamayang hidup di Indonesia, termasuk
di dalamnya keanekaragaman paham keagamaan
adalah merupakan kenyataan historis yang tidak dapat
disangka oleh siapapun.’ Sebagai sebuah faktahistoris-
sosiologis, pluralitas menurut Budhi Munawar
Rachman, tidak dapat dipahami hanya dengan menga-
takan bahwa masyarakat kita magemuk, beraneka
ragam, terdiri dari berbagai suku dan agama, yang justru
hanya menggambarkan kesan fragmentasi, bukan
pluralisme. Pluralisme juga tidak boleh dipahami
sekedar kebaikan negatif (negative good), hanya ditilik
dari kegunaannya untuk menyingkirkan fanatisme.
Pluralisme akan dipahami sebagai pertalian sgjati

Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI1/04/2011

kebhinekaan dalam ikatan-ikatan keadaban (genuine
engagement of diversities within the bound of ci-
vility). Bahkan pluralisme adalah juga suatu keharusan
bagi kesdlamatan umat manusia, antara lain melalui
mekanisme perawatan, pengawasan dan peng-
imbangan yang dihasilkannya”.

Sgarah merupakan bukti nyata bahwa bangsa In-
donesia-mulai kergjaan mgjapahit, mataram, kergjaan
Sriwijaya, kergjaan |Idam Demak sampai padalahirnya
Indonesia- merupakan bangsakaya akan budaya, suku,
bahasa daerah, keyakinan dan agama.” Masyarakat
telah menyakini sesuatu yang beradadi luar diri manusia
dan berpengaruh terhadap hidup manusia yaitu
kepercayaan animisme, dinamisme dan agama Hindu
dan Budhayang datang dari India. ISam masuk dengan
garan-gjaran pembebasan, pencerahan, tidak ada
perbedaan kasta dan dengan damai Islam tersebar di
Indonesia sedangkan di lain pihak agama Budha dan
Hindu telah mewarnai kebudayaan masyarakat saat itu.
Dan proses pertemuan antara kebudayaan-kebudayaan
yang berkembang di masyarakat dengan kebudayaan
yang datang kemudian tidak dapat dihindari. Hal ini juga
terjadi pada proses penyebaran agama, yang tentunya
jugadiwarnai oleh budaya masyarakat saet itu.

Lambat-laun kultur masyarakat yang telah
diwarnai oleh hinduisme dan budhiisme mengaami
proses akulturasi. Proses akulturasi budayadan agama
yang dalam waktu panjang menyebabkan kesulitan
untuk memisahkan mana unsur budaya dan mana unsur
agama, ha ini dikarenakan keduanya saling mengisi.
Manusia tidak dapat beragama tanpa budaya, karena
kebudayaan merupakan kreativitas manusiayang bisa
menjadi salah satu bentuk ekspresi keberagamaan.”

* Pluralisme berasal dari kata "plural" yang berarti banyak atau berbilang atau "bentuk kata yangdigunakan untuk menunjukan lebih

daripada satu" (form of word used with reference to more than one) Pluralisme dalam filsafat adalah pandangan yang melihat dunia terdiri dari
banyak makhluk. lIstilah ini sering dilawankan dengan monotheisme yang menekankan kesatuan dalam banyak hal atau dualisme yang melihat
dunia terdiri dari dua hal yang berbeda. Monoisme terbagi kepada physicamonoism yang terwujud dalam filsafat materialisme bahwa seluruh
alam adalah benda dan menfa/dualisme, segala sesuatu dilihat sebagai dua. Filsafat Zoroaster misalnya, melihat dunia terbagi kepada gelap dan
terang, dan Descartes mempertentangkan antara pikiran (mind) dan benda (mater). Pada Pluralisme, segala hal dilihat sebagai banyak. Lihat:
A.S. Hornby et.al. 1927, The Advanced Learner's Dictionary of Current English .Oxfort : Oxford University Press , hal. 744

° M. Amin Abdullah. 1999, "Relevansi Studi Agama di Era Pluralisme Agama", Dalam Kata Pengantar buku Muhammad Sabri, Keberagamaan
yang Saling Menyapa: Perspektif Filasafat Perenial. Yogyakarta: Bigraf, hal.ix-x.

* Budhi Munawar Rachman. 2000, "Pluralisme dan Inklusivisme dalam Wacana Keberagamaan:Upaya Mencegah Konflik Antaragama",
dalam, Syifaul Arifin dkk., (ed.), Melawan Kekerasan Tanpa Kekerasan, Jakarta : PP lkatan Remaja Muhammadiyah, Pustaka Pelajar dan The
Asia Foundation, hal. 109-110.

* Agama mempunyai kontribusi yang berpengaruh terhadap dinamika kehidupan berbangsa dan bermasyarakat, thruth claim atas nama
agama sering dijadikan alasan kuat terjadinya konfik yang berkepanjangan missal: dari kerusuan Poso, Ambon dan berbagai daerah di Indonesia.
Hal ini memerlukan solusi dan perhatian dari berbagai pihak baik pemerintah maupun masyarakat (tokoh agama, tokoh masyarakat), dengan
harapan kerusuan dan konflik tidak terjadi lagi. Kerusuhan dan kekerasan dengan mengatasnamakan agama atau dengan alasan apapun sangat
bertentangan dengan nilai-nilai normatif yang ada dalam agama. Bukti ini menunjukkan bahwa masing-mas'ing pemeluk agama belum secara
penuh mengaplikasikan ajaran agamanya dalam kehidupan bermasyarakat. Semua agama melarang kekerasan, pembunuhan serta menganjurkan
sikap toleransi dan kasih sayang.

* Umaruddin Masdar. 1998, Membaca Pemikiran Gus Dur dan Amin Rais tentang Demokrasi Yogyakarta: Pustaka Pelajar , him. 139

146 Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012



Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2M B 1/04/2011

Mengahadapi pelbagai ketimpangan sosid yang
adadi Indonesiadewasaini, seperti konflik, kekerasan,
KKN, illegal loging, illegal fishing dan bencana
alam, agama-agama bukannya memainkan peranan
profetisnya yang pro-kemanusiaan, justru |lebih banyak
bermain di domain sosio-politik. Dampaknya agama-
agama pun terjebak dalam ketegangan-ketegangan
ideologis yang ingin saling menghigemoni dan
mendominas. Secara sosio-historis dalamkehidupan
masyarakat plural, agama sebagai kekuatan sosial
sering menjadi persoalan.

Kecenderungan suatu agama menjadi ideologis
dapat dilihat pada dua ggjda. Pertama, kalau agama
dalam berhadapan dengan kekuasaan, tidak men-
jalankan fungs kritisnya, tetapi lebih menjalankan
peranannya sebagai sarana untuk melegitimasi
kepentingan dan kekuasaan. Kedua, kalau agama
karena tugasnya untuk menyampaikan keselamatan
dan menggjarkan kesempurnaan hidup, menjadi
instrumen yang ampuh untuk menciptakan hegemoni.”

Padatitik itu, ideologisas agama merupakan suatu
alat yang ampuh untuk menciptakan hegemoni, karena
ideologi adalah suatu jenis pengetahuan khusus yang
ditandai oleh sifat-sifatnya yang menyeluruh dan
mengikat, dan memintakan komitmen.” Di sinilah
agama-agama dan pengikutnya sering berhadap-
hadapan untuk saling mendominas melalui penge-
tahuan dan keyakinan yang diperoleh dari agama-
agama tersebut. Dari sikap dominasi di dalam
beragama ini melahirkan sikap truth claim dan salva-
tion claim satu agama kepada agama yang lain.

Klaim-klaim kebenaran dan keselamatan seperti
itu, membuat agama-agama terjebak pada ekdusivitas
serta sibuk untuk mencarai keselamatan individul—
dengan cara mengkafirkan dan mengeksploitasi
orang lain. Keterjebakan agama-agama pada domain
inimengakibatkan agama kehilangan nuansa spiritual
dan profetiknya. Padahal domain ini merupakan esens
dari universalitas agama-agama, sertapada spiritualitas
agama-agama itu kemanusiaan menempati posisi
puncak dan sentral.

Kekerasan agama yang terjadi pada beberapa
tahun terakhir di Indonesia menunjukan bahwa
pluralisme di tanah air belum dipahami dan dihayati

® lbid.
* 1bid
* Budhy Munawar Rachman, loc cit.
>* |bid.

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012

Afifuddin

secara sgjati oleh masyarakat Indonesia. Kekerasan
yang hampir meliputi semua aspek kehidupan (spiral
of violence) di dalam masyarakat dewasa ini sesung-
guhnya memperlihatkan betapa signifikan upaya
aktualisas dan sosialisas pluralisme di Indonesia.
Karena dalam realitas kemgemukan tak pernah luput
dari konflik.

Pluralisme bukan sekedar mengakui dan menga
takan bahwa manusia atau masyarakat itu mgemuk,
beranekaragam, yang terdiri dari pelbagai suku, agama
dan bahasa yang hanya terkesan pragmentasi, bukan
pluralisme yang sebenarnya. Pada konteks lain
pemahaman pluralisme hanya sebagai "kebaikan
negatif' (negative good), yang hanya sekedar meng-
atas dan menyingkirkan fanatisme (to keep fanati-
cism), menjadi tidak sgjati dan fungsional. Nurcholish
Madjid mengatakan pluralisme harus dipahami sebagai
"pertalian sgjati kebhinekaan dalam ikatan-ikatan
keadaban" (genuine engagement of diversities
within the bonds of civility). Bahkan pluralisme
adalah juga suatu keharusan bagi keselamatan umat
manusia, antara lain melalui mekanisme pengawasan
dan pengimbangan yang dihasikannya.”

Pada tataran sosio-politik klasik, Rasulullah
mel etakkan "Konstitus Madinah" yang terdiri dari 47
pasal. Salah satunya berisi: "....dan tidak satu pun
bangunan dalam lingkungan kanisah dan gergiamereka
yang boleh dirusak, begitu pulatidak dibenarkan harta
gergiaitu masuk untuk membangun megid atau rumah
orang-orang Muslim. Barang siagpa melakukan hal
itu...telah melanggar perjanjian Allah dan melawan
Rasul". Pasca Rasulullah, Khalifah Pertama, Abu
Bakar mewasiatkan kepada tentaranya untuk menjaga
keutuhan dan keselamatan "orang-orang sedang ber-
ibadah, tempat ibadah (gergja), anak-anak, orang tua
dan perempuan”. Khalifah Kedua, Umar ibn Khattab
melakukan "Perjanjian/piagam Aelia" dengan
penduduk Yerusalem, ketika kota itu ditaklukkan.
Bahkan Umar melaksanakan shalat di teras gergja.”

Pengertian dan tujuan pluralisme seperti itu,
sebenarnya telah lama menimbulkan perdebatan di
kalangan umat beragama. Sampai akhirnya, pem-
bicaraan mengena pluralisme sempat "menghangat”
kembali ketika MUI mdalui fatwanya baru-baru ini,

147



Afifuddin

menyatakan bahwa pluralisme adalah paham yang
sesat dan sangat membahayakan, karena dianggap
sebagai paham yang menyebarkan "semua agama
adalah benar".

FatwaMUI yang melarang pluralisme seperti itu,
kemudian menunai banyak protes dari masyarakat |uas.
Karena dianggap fatwa MUI seperti itu akan sangat
membahayakan bagi integritas bangsa Indonesiayang
pluraistik. Bahkan, salah satu dari ketuaMUI ketika
menanggapi protes dari berbagai kalangan, ada yang
dengan tegas menyatakan bahwa mereka yang protes
itu berdasarkan akal, sedangkan ulama (MUI)
berdasarkan Alquran dan Sunnah Rasul.

Padahal jika mencermati secara mendalam
pengertian dari pluralismeyang dimaksud, pastilah akan
ditemukan bahwa pluraisme padadasarnyajustru sangat
compatible dengan pring p-prinsip gjaran Idam. Apa agi
kalau ditilik dari sgjarah, dapat dismpulkan bahwa
meskipun |dam merupakan agamatermudadalam tradis
Ibrahimi, justru sudah melibatkan unsur kritispluralisme,
yaitu hubungan Idam dengan agama lain. Dan agama
Ibrahimi termuda ini sebenarnya bisa mengungkap diri
dalam suatu dunia agama plurdisms. 1dam mengakui
dan menilainya secara kritis, tapi tidak pernah meno-
laknya atau menganggapnya salah.

Dalam kaitannya yang langsung dengan prinsip
untuk dapat menghargai agama lain dan dapat menjdin
persahabatan dan perdamaian dengan 'mereka’ inilah
Allah, di dalam al-Qur'an, menegur keras Nabi
Muhammad SAW ketika ia menunjukkan keinginan
dan kesediaan yang menggebu untuk memaksamanusia
menerima dan mengikuti gjaran yang disampaikanya,
dalam Q.S. Yunus(10): 99 disebutkan sebagai berikut:

ef s s s~ s & si s
J°°J*,\, JJ,t c? o , 9/01 °JJ
gy e 15 ST B s S sl
Terjemahnya
"Jika Tuhanmu menghendaki, maka tentunya
manusia yang ada di muka bumi ini akan beriman.

Maka apakah kamu hendak memaksa manusia,
di luar kesediaan mereka sendiri?

Dari ayat tersebut tergambar dengan jelas bahwa
persoalan kemerdekaan beragama dan keyakinan

Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI1/04/2011

menjadi "tanggung jawab" Allah SWT, dimana kita
semua dituntut toleran terhadap orang yang tidak satu
dengan keyakinan kita. Bahkan nabi sendiri dilarang
untuk memaksa orang kafir untuk masuk Islam. Maka
dengan begitu, tidaklah dibenarkan "kita" menunjukkan
sikap kekerasan, paksaan, menteror dan menakut-
nakuti orang lain dalam beragama.

Pluralisme Keagamaan dalam Lingkungan Pondok
Pesantren di Kabupaten Bone

Pesantren adal ah lembaga pendidikan |dlam tertua
di Indonesia dan keberadaannya banyak memberikan
sumbangsihbagi perjalanan bangsa. Mulai dari sebelum
penjgjahan hingga detik ini masih eksis dengan segenap
rentangan yang ada. Meskipun di satu sisi, ada
anggapan miring tentang pesantren dan dianggap
penghambat pembangunan, kotor, jumud, inklusf, dan
sebagainyamerupakan katayang tidak asing. Ternyata
justru dari hal itu menjadi sumber rebutan.

Pesantren secarakultural merupakan sebuah lembaga
pendidikan yang dilahirkan oleh budaya Indonesia, dan
secarahigtoristidak hanyamengandung maeknakeidaman,
tetapi juga makna keindonesiaan, karena cikd bakanya
sudah ada pada masa Hindu-Buddha. Islam tinggal
meneruskan, melestarikan dan mengislamkannya.”
Pendapat ini diperkuat oleh Karel A. Steenbrink yang
menyatakan bahwa secara terminologis dapat dijelaskan
bahwa pendidikan pesantren, dilihat dari segi bentuk dan
sigemnya, berasd dari India. Sebelum proses penyebaran
Idam di Indonesia, Sstem tersebut telah dipergunakan
secara umum untuk penggjaran agama Hindu di Jawa.
Satdlah Idam masuk dan tersebar di Jawa, Sistem tersebut
kemudian diambil dleh|slam*

Dari segi sikap terhadap tradisi, pesantren
dibedakan menjadi pesantren salafi dan khalafi. Jenis
sdafi adalah jenis pesantren yang tetap memper-
tahankan penggjaran kitab-kitab Idam klasik sebagai
inti pendidikannya. Di pesantren ini, pengajaran
pengetahuan umum tidak banyak diberikan, bahkan
kadang tidak diberikan sama sekali. Tradis masalau
sangat diperhatikan. Pemakaian sistem madrasah
hanya untuk memudahkan sistem sorogan seperti yang
dilakukan di lembaga-lembaga penggjaran bentuk lama.
Pada umumnya, pesantren bentuk inilah yang meng-
gunakan sistem sorogan dan wetonan.”

" Dawam Rahardjo. 1985, Pergulatan Dunia Pesantren; Membangun dari Bawah Jakarta: Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan

Masyarakat (P3M), h. 53

® Karel A. Steenbrink. 1994, Pesantren Madrasah, Sekolah, Pendidikan Islam dalam Kurun modern, Terj. Karel A. Steenbrink dan

Abdurrahman. Jakarta: LP3ES, h. 22

® Zamakhsari Dhofier.1994, Tradisi Pesantren, Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, Jakarta: LP3ES, h. 37.

148

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012



Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI1/04/2011

Biladilihat dari lingkungan pesantren yang didiami
oleh para santri, yang secara status sosial sangat
homogen dan dari latar belakang kehidupan sosia,
daerah, kepribadian, dan lain-lain, maka masyarakat
pesantren sebenarnya merupakan gambaran nyata
atau miniatur kehidupan bermasyarakat dalam Idam.
Di tengah kemgemukan itu, muncul refleks senasib
sepenanggungan, kepedulian sosial, dan rasa keber-
samaan yang tinggi.”

Dari hasil penelusuran pendliti, ditemukan bahwa
para pembina dan santri di pondok-pondok pesantren
di kabupaten Bone telah 'familiar' dan mengenai
istilah pluralisme, meski pada tingkat wacana filo-
sofisnya belum dipahami secara mendalam oleh para
santri. Mereka memahami dengan baik pluralitas,
sebagal suatu realitas atau sifat sesuatu yang menun-
jukkan kemajemukan atau keragaman, dan pluralisme
keagamaan sebagai suatu paham atau sikap terhadap
realitas kemgemukan keagamaaan.

Fathurrahman, pimpinan Pondok Pesantren Al-
Junaediyyah Biru, menyepakati bahwa kemagemukan
dan keberagaman merupakan sunnatulkh yang
ditetapkan Allah SWT pada segenap makhluk-Nya.
Tidak ada satu pun makhluk yang sama persis dengan
lainnya. Manusia diciptakan dengan perbedaan-
perbedaan antara satu sama lain. Akidah Islam
menegaskan bahwa hanyaAllah satu-satunyayang Esa,
tunggal dan tidak mgemuk. Kemagemukan makhluk
pada dasamya menunjukkan ke-Esa-an al-Khalig.”

Hal yang senada dikemukakan olehLukmanArake,
Wakil Direktur Pondok Pesantren a-lkhlas Ujung.
Menurutnya, perbedaan antaralaki-laki dan perempuan,
perbedaan ras, etnis, suku, bahasa dan agama (keper-
cayaan) merupakan kenyataan yang tidak dapat
dipungkiri bahwa pluralitas merupakan sifat dasar
kehidupan di damini. Menyatukan dan menyeragamkan
kesdluruhan perbedaan-perbedaan itu dalam satu bahasa
atau agama misalnya, pada hakikatnya bertentangan
dengan sunnatullah (hukum alam) dan kemanusiaan.”

Pluralisme adalah "berkah" sosiologis abad ke-
20, di mana kekuatan-kekuatan dominas lama telah
mati. Pluralisme berarti pengakuan adanya pengalaman
dan keunikan pada setiap individu dan kelompok yang

Afifuddin

berbeda dari yang lain. Aspek unik dari pengalaman
adalah sebuah ukuran tentang kekonkretan Tuhan bagi
kita, dan ia "tak bisa direduks, tidak terbandingkan,
dan tidak bisa diukur dengan parameter pemahaman
apapun”. laadalah pengegjawantahan dari faktabahwa
"kebenaran religius bersifat eksistensial dan non-
objectifable”. Pengalaman religius adalah tidak
terlukiskan dan tidak terkatakan karena Tuhan
melampaui seluruh kekuatan media simbolik untuk
diekspresikan.”

Baik Fathurrahman dan Lukman Arake, masing-
masing berpandangan bahwa setiap agama, bagai-
manapun bentuknya, memiliki dan meyakini konsep
kebenaran (thruth) yang terkandung pada gjarannya
masing-masing. Dengan katalain, setigp agamaadalah
benar menurut pemeuknyamasing. Ajaran Ilam benar
menurut orang mudlim, garan Kristen benar menurut
umat kristiani, gjaran Buddha benar menurut orang
Buddhis dan seterusnya. Satu agama tidak berhak
mengingkari kebenaran dan menyalahkan kepercayaan
penganut agamalain. Namun di ssi lain, setiap peme uk
agama wajib meyakini dan berpegang pada kebenaran
agama yang dianutnya.

Secara konstitusional, negara mengakui keber-
adaan beberapa agama di Indonesia dan menjamin
kebebasan setiap pemeluk agama-agama tersebut
untuk menjalankan gjaran agama masing-masing.
Daam sgjarah Idam, Rasulullah sawjuga memberikan
hak hidup dan beragama kepada agama Yahudi dan
Nasrani di dalam wilayah negaraldam Madinah ketika
itu. Hal itu berimplikasi bahwa setiap agama dan
kepercayaan mesti diakui keberadaannya dan berhak
secara kongtitusional untuk melaksanakan gjarannya.

Secaraideologis, pondok pesantren di Kabupaten
Bone menanamkan kepada santrinya sikap tolerans
dan keterbukaan pada perbedaan agama. Mualim,
salah seorang pembina Pondok Pesantren al-
Junaediyyah, menyatakan bahwa sangat tidak benar
pandangan bahwa Allah SWT sebenarnya hanya
menginginkan satu agama sgja yang wajib dianut oleh
seluruh manusia, sehingga segaa bentuk kepercayaan
dan agama yang dianggap bukan agamaAllah adalah
batil, kafir dan harus dihapuskan dari muka bumi.*

® Zubaidi Habibullah Asy'ari.1960, Moralitas Pendidikan Pesantren .Yogyakarta: LKPSM, 1996, h. 24-25.
* Fathurrahman, Pimpinan Pondok Pesantren al-Junaediyyah Biru Kabupaten Bone, Wawancara di Bone, 20 Desember 2010.

* Lukman Arake, Wakil Direktur Pondok Pesantren al-lkhlas Ujung Kabupaten Bone, Wawancara di Bone, 21 Desember 2010.

® Muhammad Muntahibun Nafis, Pesantren dan Pluralisme;
Madani, dalam Jurnal Insania, Vol. 13, No. 2 Mei-Agustus 2008, h. 11.

Upaya Modernisasi Pendidikan Pesantren Menuju Masyarakat

* Muallim, Pembina Pondok Pesantren al-Junaediyyah Biru, Wawancara di Bone, 20 Desember 2010.

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012

149



Afifuddin

Sebab hal tersebut bertolak belakang dengan
hikmah penciptaan manusia dan keadilan Allah
SWT sendiri.

Dalam kaitannya dengan eksistensi hukum
agama dalam masyarakat multi-agama seperti Indo-
nesia, baik Fathurrahman maupun Lukman Arake
mengakui bahwa setiap agama secara umum memiliki
ideologi dan tata hukum sendiri untuk diamalkan oleh
penganutnya. Namun, keduanya menolak dengan
tegas asumsi yang mendiskreditkan ideologi dan
sistem hukum agama lain, bahwa semua tata hukum
yang tidak berdasar pada wahyu (baca: Al-Qur'an)
adalah batil, kezaliman dan kekafiran. Sehinggatata
hukum dan nilai agama lain harus ditolak dan pada
akhirnya hanya hukum Islam lah satu-satunyayang
harus ditegakkan, meski bertentangan dengan
kepentingan atau bahkan merugikan kemaslahatan
penganut agama lain.

Menurut Lukman, pada dasarnya setigp agama
bertujuan mewujudkan kebaikan dan keselamatan bagi
penganut-penganutnya. Makayang perlu ditumbuhkan
pada setiap mudim, khususnya generas muda Islam,
adalah kesediaan untuk bekerja sama dan berinteraks
dengan penganut agama lain dalam mewujudkan
kedamaian dan kebaikan bersama, sebagai aplikasi dari
seruan a- Qur'an untuk bersatu dalam kalimat sawd.

Yang menarik, seluruh informan yang sempat
diwawancarai pendliti, baik pembina maupun santri
menyatakan kesediaan dan keterbukaan mereka untuk
melakukan interaksi sosial dan ekonomi dengan
penganut agama lain. Namun, meski dalam sgjarah
Islam diakui adanya golongan ahl al-Kitab yang halal
dinikahi dan adanya pernikahan Nabi SAW dengan
wanita ahl al-Kitab, mereka tidak setuju dengan
pernikahan antar agama. ini merupakan indikas bahwa
wacana dan fenomena pernikahan beda agama masih
merupakan persoalan yang sangat krusial di lingkungan
pesantren di Bone.

Menyikapi keragaman dan perbedaan dalam
memahami hukum agama, kalangan pesantren di
Kabupaten Bone terlihat mengedepankan keterbukaan
danjauh dari kesanradikal danrigid. Menurut mereka,
dalam Islam terdapat pluralitas (kemajemukan)
pemahaman terhadap gjaran Idam sendiri. Penafsiran
al- Qur'an sangat beragam, baik dari segi metode,
mazhab, corak maupun cara pandang para penafgr.
Daam bidang fikih, kita mengenal beberapa mazhab

Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2M BI1/04/2011

fikih yang diakui. Dalam teologi (ilmu Kaam), muncul
bermacam-macam aliran/sekte yang mengemukakan
pendapat yang acapkali bertentangan satu sama lain.
Ini memberi arti bahwa dalam internal Islam sendiri
terdapat keberagaman pemahaman yang tidak mungkin
disatukan.

Jikademikian halnya, maka setiap mazhab, aliran
dan bahkan individu tidak boleh mengklaim dirinya
sebagai golongan yang paling benar dalam memahami
garan Islam yang dipresentasikan dalam nas-nas
wahyu dari TuhanYang MahaMutlak. Setiap golongan
atau individu harus mengakui bahwa kebenaran dan
kekeliruan mungkin ada pada setigp orang dalam
memahami garan agamanya. Imam Syafi'i bukanlah
yang paling benar dibandingkan Imam Hanafi atau
Hambali, demikian pula sebaliknya. NU tidaklah
merupakan kelompok agama yang lebih benar dari
Muhammadiyah atau Persis. Para pembina pondok
pesantren mengungkapkan bahwa ha yang perlu
diwujudkan adalah kesepahaman dan dialog yang
terbuka antar semua golongan.

Seperti yang diungkap Nandar Tri Jay a, seorang
muslim tidak seyogyanya berpandangan negatif
terhadap perbedaan interpretas atau cara pengamalan
agama. Memandang bahwa orang atau golongan yang
berpandangan berbeda dalam memahami hukum Is-
lam adalah fask atau bahkan kafir, bukan 1dam yang
sebenarnya, sehingga kita tidak akan bermamum
kepada imam dari golongan Idam yang lain, meski
mereka tetap bersyahadat kepada Allah, adalah sikap
yang sangat keliru.”

Dalam lingkungan Pondok Pesantren al-lkhlas,
Nandar membangun pluralisme sebagai sikap dasar
dalam memahami agama. Menurutnya, dalam
menyikapi perbedaan dan kemgemukan pemahaman
agama, santri perlu mengedepankan sikap rasiona
(tidak emosional), terbuka untuk memahami kebenaran
pendapat orang lain, dan menjadikan nilai-nilai
substansial (seperti mashlahah, al-'adl, tawassuth
dan sebagainya) sebagai pijakan dasar dalam mencapai
kebenaran.

Upaya pembentukan pola pikir dan pola sikap
pluraistik di pesantren tersebut dilakukan dengan cara
berikut:

1) Memberi kebebasan kepada para santri dalam
mengemukakan pendapat.

* Nandar Tri Jaya, Pembina Pondok Pesantren al-lkhlas Ujung Bone, Wawancara di Bone 21 Desember 2010.

150

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012



Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2M BI1/04/2011

2) Mengarahkan santri untuk memahami pendapat
orang lain.

3) Mengg ak parasantri untuk berdialog, khususnya
non mudlim dan pihak yang berbedapaham dengan
mereka. Dialog ini tidak dilakukan dengan tujuan
menciptakan pertikaian, perdebatan panas,
emosional yang memunculkan egoisme, tetapi
ditujukan untuk mendidik para santri memahami
dan toleran kepada siapapun yang berbeda paham
darinya.”

Ditinjau dari perspektif sosiologi pendidikan,
pesantren dapat dikategorikan ke dalam dua hal, yaitu
pertama, pesantren sebagai lembaga yang dapat
berperan sebagal social change; sebuah lembagayang
dapat mengubah struktur-struktur ide dan pemikiran
dalam masyarakat. Kedua, pesantren merupakan
lembaga yang dapat berperan sebagai culture
change; sebuah lembaga yang dapat mengubah
berbagai budaya yang ada dalam masyarakat.”

Terkait dengan pluralisme, maka pesantren pada
awalnya dapat menjadi keduanya. Dalam dataran
pertama, pluralisme dapat dikembangkan dalam sebuah
ide dan pemikirankiai, ustazd, dan parasantri. Sarana
yang efektif untuk penanaman nilai ini adalah melalui
proses pembelgaran dan pendidikan.

Tentunya yang paling memungkinkan dan
memudahkan untuk dilaksanakan adalah melalui
kebijakan dan kurikulum yang disusun. Pada dataran
kedua, pesantren dapat menanamkan dan
mengembangkan pluralisme dengan semakin sering
bercengkerama dan kena akan nilai-nilai pluralisme.
Pembiasaan-pembiasaan dunia pesantren dengan or-
ang yang di luar agama dan kayakinannya akan
menumbuhkan budaya pesantren yang pluralis. Suatu
misal, santri sering digjak bergaul dan berdialog dengan
"the other" sehingga akan terbangun paradigma yang
lebih open minded. Hal-hal seperti ini yang nantinya
akan mengubah pemikiran dan budaya yang eksklusif
menjadi lebih inklusf.

Pada dasarnya pondok pesantren bukanlah
merupakan lembaga yang bertujuan mencetak
generasi muslim yang keras, radikal, kaku,
berpandangan sempit dan tidak mau menerima
kebenaran dari pihak lain. Hal ini disetujui oleh
Fathurrahman. Dalam pandangannya, Pendidikan
Islam secara umum bertujuan menciptakan insan

® Ibid.
” Nafis, op. cit, h.l 1 .

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012

Afifuddin

mudlim yang beriman dan bertakwa, cerdas, terampil
dan mampu hidup bermasyarakat dalam suasana
demokratis dan terbuka. Karenaitu, Pondok pesantren
sangat tepat melakukan internalisasi nilai-nilai sosid,
di antaranya adalah pluralisme sebagai sikap atau
paham yang menerima perbedaan-perbedaan dan
memandang keragaman sebagai jalan mencapai
kebaikan bersama

Hal tersebut dibuktikan dengan kondis sosiologis
santri di Pondok Pesantren Biru. Sesuai dengan
penuturan Fathurrahman selaku pengasuh Pondok
Pesantren, dan pengamatan langsung oleh pendliti, para
santri telah menampilkan cara hidup dan cara pandang
pluralistic, dengan tidak menciptakan konflik antar
mereka atas dasar perbedaan suku, bahasa dan
pemahaman.

Secara struktur sosial, pesantren memang masih
terkesan tidak mendukung tertanamnyanila pluralisme,
namun ha ini bukan berarti tidak bisa diubah. Antara
ide dan budaya yang berkembang di pesantren dapat
diusahakan terjadinya proses transformasi. Dalam hal
ini, sudah mula terjadi kecenderungan dan indikasi-
indikas yang menuju ke sana. Beberapa pesantren
sudah mulai melakukan berbagai inovasi dan kreasi
yang mengarah pada penanaman nilai-nilai pluralisme
di pesantren. Salah satu yang dapat dianalisis adalah
adanya fenomena pesantren yang telah menjadi pusat
kgian dan dialog antaragama dan agama-agama di
tanah air. Ada beberapa tenaga pengaar yang dapat
masuk dan mendidik di pendidikan formd yang dimiliki
pesantren.

Kalaupun terjadi transformasi atau perubahan
pada pesantren terkait dengan penanaman nilai-nilai
modernisasi, seperti demokratisasi, inklusivisme, dan
pluralisme secara substantif tidak akan mempengaruhi
identity dan eksistensi pesantren salamaini. Pesantren
tidak akan kehilangan sesuatu yang vita dan urgen
ketikaterjadi rekonstruksi nalar dan budaya pesantren.
Oleh karenaitu, perubahan tersebut hanya menyentuh
dimens "badan" pesantren yang berjalan dengan
perlahan dan tidak radikal atau destruktif Hal ini malah
menjadikan proses dinamisas pesantren dapat berjalan
dengan baik.

Dalam penerapan plurdismedi pesantren, ditinjau
dari segi sosiologisterdapat kemungkinan akan adanya
yang disebut pluralisme-dogmatis, bukan pluralisme-

151



Afifuddin

aplikatif. Maksudnya, bahwa pluralisme yang
berkembang hanya karena sosok kiai yang mungkin
pluralis sehinggasantri merasaharus mengikuti ideol ogi
kiai yang pluralis tersebut. Jadi, santri menerima dan
menerapkan pluralisme tidak murni karena memang
pengetahuan yang telah diamengerti dan dapati sendiri
atau karena kesadaran sendiri akan perlunya nilai
tersebut. Dari sini, makayang perlu diperhatikan adal ah
upaya untuk menumbuhkan kesadaran sendiri yang
muncul dari santri. Inilah letak pentingnyakomunikasi
inter dan antar-persond di pesantrenyang lebih inklusif
dan pluralis dengan lebih familiarnya, dengan hal-hal
yang di luar agama dan keyakinannya.”

Yuliana Jamaluddin, salah seorang santriwati
Pondok Pesantren a Junaediyyah Biru, mengakui
adanyanilai-nilai pluralismeyang terbentuk di pesantren,
meski tidak mesti relevan dengan konsep paham
pluralismeala Barat. lamengungkap bahwamateri dan
sisem pembelgjaran agama di pondok pesantrennya
sangat mendukung pembentukan dan penanaman nilai-
nilai plurdisme pada santri, yang nantinya berpengaruh
pada kehidupan sosia masyarakatnya.”

Hal yang samadikemukakan oleh |swahyudi, santri
Pondok Pesantren a-lkhlas Ujung. Setelah mealui
pendidikan di pesantren, ia mulai memahami bahwa
seorang muslim tidak seharusnya memandang dirinya
berbeda dari penganut agama lain, lebih benar, lebih
mulia dan lebih 'selamat’ nanti di Hari Kemudian,
padahal umat lain juga melakukan kebaikan dan
membenci keburukan, sebagaimana umat Islam.
Secara terbuka, Iswahyudi menyatakan dirinya
bersedia dan membuka diri untuk berteman dengan
pemeluk agama lain, sepanjang tidak melakukan hal-
hal yang melanggar gjaran Islam.”

Selanjutnya, menurut Iswahyudi maupun Y uliana,
perbedaan interpretasi nas agama yang berujung pada
keragaman pengamalan sebenarnya merupakan
kekayaan gjaran 1dam, bukan faktor pemecah umat.
Jkakitamisalnya, melakukan shaat tarawih 20 rakaat,
sedang teman yang lain melakukannya dengan 8
rakaat, kitatidak perlu menganggap merekamelanggar
aturan agama atau melakukan 'dosa’. Sebab kedua
pendapat tersebut masing-masing diperkuat oleh dalil-
ddil yang dipandang kuat oleh penganutnya. Sikap
pluralistik seperti inilah yang perlu terpelihara dalam
sistem pembinaan keagamaan di pondok pesantren.

® lbid.,, h. 12.

Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI1/04/2011

Adanya solidaritas, persaudaraan, sertakomitmen
yang kuat dan tinggi duniapesantren merupakan modal
tersendiri bagi aplikas nilai pluralisme. Struktur sosia
pesantren harus diusahakan dapat mendukung proses
transformasi sikap dan spirit pluralisme karena
pesantren merupakan salah satu institus pendidikan
dengan struktur dan kultur sosia yang unik, yang telah
membentuk sistem komunikas inter dan antar-personal
tersendiri.

Inilah nantinya yang akan dapat mendukung dan
membantu terlaksananya cita-cita bersama yang
diidam-idamkan negaraini, bahkan masyarakat dunia,
yakni terwujudnya masyarakat madani, walaupun
hanya sebatas terimplementasikannya nilai dan spirit
yang terkandung dalam bangunan masyarakat adil dan
demokratis seperti pluralisme.

PENUTUP
Kesimpulan

Dari pembahasan dan analisis tentang Pluralisme
Keagamaan pada Pondok Pesantren di Kabupaten
Bone dapat ditarik kessmpulan sebagai berikut:

1. Dalam konteks Islam Indonesia, pluralisme
bukanlah relativisme sebagaimana sangkaan
beberapa pihak atau mengatakan semua agama
adalah sama dan rdatif, sehingga setiap orang
dapat menolak kebenaran mutlak pada setiap
agama. Ajaran ini tidak perlu diartikan sebagai
secara langsung pengakuan akan kebenaran
semua agama dalam bentuknya yang nyata
sehari-hari, akan tetapi gjaran kemajemukan
keagamaan itu menandaskan pengertian dasar
bahwa setiap agama dan pemahaman keagamaan
berhak dan bebas hidup sertaberekspresi sebagai
jalan keselamatan dan kebenaran, yang pada
akhirnya akan bertemu pada common platform
yaitu kalimatun sawa'.

2. Pesantren dalam peranannya sebagai social
change; sebuah lembaga yang dapat mengubah
struktur-struktur ide dan pemikiran dalam
masyarakat dan sebagai culture change; sebuah
lembaga yang dapat mengubah berbagai budaya
yang ada dalam masyarakat, maka pesantren
dipandang sangat berperan dalam membentuk
masyarakat pluralis. Daam hal ini, pluralisme di

* Yuliana Jamaluddin, santriwati Pondok Pesantren al Junaediyyah Biru, Wawancara di Bone, 20 Desember 2010.

* Iswahyudi, santri Pondok Pesantren al-lkhlas Ujung, Wawancara di Bone, 21 Desember 2010.

152

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012



Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI1/04/2011

Pondok Pesantren di Kabupaten Bone telah
dikembangkan dalam sebuah ide dan pemikiran
kiai, ustazd, dan para santri. Saranayang efektif
untuk penanaman nilai ini adalah melalui proses
pembelgjaran dan pendidikan. Pola hidup dan
tradisi keilmuan yang akrab dengan perbedaan
dan kemajemukan pemikiran pada kenyataannya
menumbuhkan budaya kepesantrenan yang
plurais.

Saran-saran

1. Untuk mencapai masyarakat yang berperadaban,
tentunya perlu mengedepankan sikap keterbukaan
dalam kondisi masyarakat yang amat plural.
Agama-agama lain bukanlah merupakan komu-
nitas 'saingan’ ataupun lawan, namun justru
semestinya menjadi wahana pembelgjaran untuk
memahami perbedaan dan mencari titik per-
Samaan antar agama.

2. Konsgps pendidikan Idam bukanlah corpustertutup
dan dogmatis, tapi semestinya dapat membukadiri
pada wacana dan perkembangan pemikiran yang
ada, sehingga pesantren dapat mewujudkan dirinya
sebagal agen pembaharuan sosia sekdigus agen
penciptaan masyarakat muslim yang toleran,
terbuka, demokratis dan plurdis.

Ucapan Terima Kasih

Tulisanini bisasdlesai atas bantuan berbagi pihak,
khususnya dari pesantren yang diteliti. Karena itu,
penulis mengucapkan terima kasih kepada seluruh
pengurus Pesantren Junaid Biru dan al-1khlas Ujung
Kab. Bone.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin, 1999. Relevans Studi Agama di Era
Pluralisme Agama, Kata Pengantar buku yang ditulis
Muhammad Sabri, Keberagamaan yang Saling Menyapa:
Perspektif Filsafat Perenial, Bigraf, Yogyakarta.

Arifin, Syifaul dkk., (ed), 2000. Melawan Kekerasan Tanpa
Kekerasan, PP lkatan Remaja Muhammadiyah, Pustaka
Pelajar dan The Asia Foundation,

Asy'ari, Zubaidi Habibullah,
Pesantren, Yogyakarta. LKPSM.

\996Moralitas Pendidikan

Dhofier, Zamakhsari, 1994.
Pandangan Hidup Kyai, Jakarta:

Tradis Pesantren, Studi tentang
LP3ES.

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012

Afifuddin

Fernando, Ajith, 1995. " Other Religions are False Paths that Mis-
lead Their Followers" dalam John Lyden,Enduring Issue in
Religion, San Diego: Greenhaven Press Inc.

Ka'bah, Riyal, 2005. Nilai-Nilai Pluralisme Dalam Islam, Bingkai
gagasan yang berserak, (Ed.) Suruin, Bandung : Penerbit
Nuansa.

Kleden, Ignas, 2000. Kekuasaan, Ideologi dan Peran Agama-
Agama, dalam Olef Schumann dkk, Agama-Agama
Memasuki Milenium Ketiga Cet. |; Jakarta: PT. Grasindo.

Madjid , Nurcholish, 2000. Isam, Doktrin dan Peradaban Cet.
rV, Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina,

Madjid, Nurcholish,. "Masyarakat Madani dan inventasi
Demokrasi : Tantangan dan Kemungkinan", Republik, 10
Agustusl999.

Marsen, Martin H, 1999. Oxford Leaner's Pokcet Dictionary,
Oxford University, Second Edition.

Masdar, Umaruddin, 1998. Membaca Pemikiran Gus Dur dan

Amin Rais tentang Demokrasi, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Rachman, Budhy Munawar, "Membincangkan Kembali Pluralisme
Agama" (Diskursus Pemikiran Agama dan Kemajemukan
Agama), http://id.acehinstitute.org. diakses tanggal 25 April

2010
Rahardjo, Dawam, 1985. Pergulatan Dunia  Pesantren;
Membangun dari Bawah, Jakarta: Perhimpunan

Pengembangan Pesantren dan Masyarakat P3M.

Sealy, Jhon, 1986. Relogious Education Philosophical Perpective,
London: George Allen & Ullin.

Shihab, Alwi, 1997. Isdam Inklusif, Bandung: Mizan,

Steenbrink, Karel A, 1994, Pesantren Madrasah, Sekolah,
Pendidikan Isam dalam Kurun modern, Terj. Karel A.
Steenbrink dan Abdurrahman, Jakarta: L P3ES.

Thoha,Anis Malik, 2005. Tren Pluralisme Agama,
Jakarta: Perspektif.

Tinjauan Kritis,

153


http://id.acehinstitute.org
file:///996Moralitas

