
Afifuddin Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI/04/2011 

PLURALISME KEAGAMAAN 
PADA LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM TRADISIONAL 

(Studi Sosiologis Filosofis tentang Pluralisme pada Pondok Pesantren di Kabupaten Bone) 

Religious Pluralism 
in Traditional Islamic Educational Institutions Philosophical Sociological 

Study of Pluralism in Pondok Pesantren (Islamic Boarding School) 
in Bone Regency 

Oleh: Afifuddin* 
*Dosen pada STAIN Watampone , Kab. B o n e 

Alamat Kantor : Jl. H O S Cokroaminoto , W a t a m p o n e 

Email : afifuddinharisah(Stvahoo.com 

Abstrak 

Pesantren dalam peranannya sebagai social change adalah lembaga yang dapat mengubah struktur-stmktur 
ide dan pemikiran dalam masyarakat. Karena itu pesantren dapat menjadi institusi yang penting dalam 
pembentukan masyarakatpluralis dengan terlebih dahulu mengembangkan hal tersebut dalam lingkungannya 
sendiri. Penelitian yang dilakukan di pesantren al-Junediyyah Biru dan pondok pesantren al-Ikhlas Ujung 
dengan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologis. Hasilpenelitian ini menunjukkan di dua Pondok 
Pesantren di Kabupaten Bone telah dikembangkan pluralisme dalam konteks gagasan, ide, sikap dan pemikiran 
kiai, ustazd, dan para santri. Saranayang efektif untuk penanaman nilai ini adalah melalui proses pembelajaran 
dan pendidikan. Pola hidup dan tradisi keilmuan yang akrab dengan perbedaan dan kemajemukan pemikiran 
pada kenyataannya menumbuhkan budaya kepesantrenan yang pluralis. 

Kata Kunci: Pesantren, Pluralisme, Perubahan Sosial, Islam Tradisonal 

Abstract 

Pesantren in the role of social change is an institution that can alter the structures of ideas and thoughts 
in the society. Therefore, schools can become an important institution in the building of a pluralist society 
by first developed it in their own environment. Research conducted at Pesantren -Junediyyah Biru and 
Pondok Pesantren al-Ikhlas Ujung with a qualitative method with a phenomenological approach. These 
results indicate that two Pondok pesantren in Bone has developed in the context of the pluralism of ideas, 
ideas, attitudes and thoughts kiai, ustads, and the students. Effective means for the cultivation of these 
values is through the process of learning and education. Lifestyle and traditions of science are familiar 
with the differences and diversity of thought, in fact, foster a pluralist culture ofpesantren. , 

Keywords: Pesantren, Pluralism, Social Change, Traditional Islam 

PENDAHULUAN 

Latar Belakang 

Pluralitas adalah sebuah keniscayaan dalam 
kehidupan ini. Allah menciptakan alam ini di 
atas sunnah pluralitas dalam sebuah kerangka 

kesatuan. Isu pluralitas setua usia manusia dan 
selamanya akan ada selama kehidupan belum berakhir, 
hanya saja bisa terus menerus berubah, sesuai perkem-
bangan zaman. 

Sejak awal terbentuknya, Negara Indonesia 
berdiri di atas keragaman budaya dan agama. Keber-
adaan agama-agama yang dianut masyarakat Indo­

nesia memberikan warna tersendiri yang menentukan 
corak dan karakteristik bangsa Indonesia, baik pada 
ranah kebijakan politik, hukum, struktur sosial dan pola 
inter-relasi dalam masyarakat. Kemajemukan ini pada 
satu sisi merupakan anugerahyang berpotensi memberi 
penguatan sosial ( social enrichment), namun pada 
sisi lain justru dapat menjadi 'bom waktu' yang 
berpotensi melahirkan berbagai konflik antar agama 
dan etnis. 

Kemajemukan dan keragaman agama dan budaya 
di Indonesia, secara sosiologis-antropologis, adalah 
realitas sosial yang niscaya. Agar modal sosial tersebut 
tidak kontra-produktif bagi penciptaan tatanan 

142 Jurnal "AI-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012 

Koreksi naskali I tanggal 4 Februari 2012. Koreksi naskah II tanggal 11 Februari 2012. Finalisasi Naskah 7 Maret 2012 

http://Stvahoo.com


Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI/04/2011 Afifuddin 

kehidupan berbangsa yang damai dan harmonis, 
diperlukan upaya untuk menumbuh-kembangkan 
kesadaran akan pluralitas agama yang dimilikinya, 
sehingga potensi positif yang terkandung dalam 
keragaman tersebut dapat teraktualisasi secara benar 
dan tepat. Hal yang paling penting adalah memberikan 
pemahaman yang mendalam, khususnya kepada 
generasi muda, tentang pentingnya mengedepankan 
toleransi dan kebersamaan dalam kondisi pluralitas 
tersebut. 

Pendidikan, terutama pendidikan agama, me-
rupakan salah satu wahana yang paling tepat untuk 
membangun kesadaran akan pluralitas agama serta 
membentuk corak dan sikap keberagamaan yang 
inklusif, jauh dari ekstremitas dan anarkisme akibat 
perbedaan-perbedaan ideologis . Karena, sebagai 
proses alih nilai {transfer of value) dan alih 
pengetahuan {transfer of knowledge), pendidikan 
agama berperan dalam mentransmisikan 
pengetahuan agama dan nilai-nilai yang signifikan 
bagi pengembangan watak anak didik tentang 
bagaimana bersikap terhadap realitas kehidupan 
yang secara keagamaan bersifat pluralistik 
tersebut. 

Dalam hal ini, pondok pesantren, sebagai ba­
sis pendidikan Islam yang telah menjadi bagian dari 
sejarah dan budaya Islam Indonesia, tentunya 
diharapkan dapat memberikan pembinaan 
moralitas generasi bangsa yang terbuka, egaliter, 
dan inklusif, jauh dari kecenderungan radikalisme 
dan fundamentalisme yang terbukti lebih banyak 
mudlarat-nya ketimbang maslahatnya. Pola 
pembelajaran yang diselenggarakan pondok 
pesantren, khususnya yang dikelola oleh kyai NU, 
berdasarkan pada pengkajian kitab-kitab kuning 
yang sarat dengan keragaman pendapat dan 
perspektif para ulama klasik. Ini pada gilirannya 
membentuk paradigma pluralistik pada diri santri 
untuk menerima perbedaan dan menyikapinya 
dengan jiwa yang besar. 

Beranjak dari fenomena di atas, sangat perlu 
kiranya melakukan studi penelitian yang serius untuk 
mengungkap sejauhmana pemahaman dan sekaligus 
penerimaan (atau mungkin penolakan)'kalangan 
sarungan' di lingkungan pesantren terhadap ide dan 
pemikiran pluralisme, yang dituduhkan sebagai 
komoditas Barat yang sekuler. Setidaknya ada dua 
target pokok yang ingin dicapai dalam studi ini, yaitu 
menguji urgensitas dan akseptabilitas pluralisme 
sebagai sikap beragama pada kalangan muslim 

tradisional, dan sekaligus mencoba menepis stereo­
type yang dibangun oleh sebagian jurnalis Barat bahwa 
pesantren adalah 'sarang' dan 'pabrik' teroris. 

Rumusan Masalah 

Penciptaan masyarakat Indonesia yang toleran 
dan demokratis dalam lingkungan kehidupan beragama 
yang plural tidak akan mungkin diwujudkan tanpa 
peranan pendidikan agama yang berwawasan 
pluralistik. Pesantren, dalam kaitan ini, sangat 
dimungkinkan memunculkan sikap dan pemahaman 
keberagamaan yang terbuka, toleran, egaliter dan 
dialogis dalam merespon perbedaan-perbedaan. 

Dari uraian di atas, dapat ditarik beberapa per-
masalahan sebagai berikut 

1. Bagaimana diskursus tentang pluralisme 
dalam konteks Islam Indonesia? 

2. Bagaimana pluralisme keagamaan di pondok 
pesantren di Kabupaten Bone? 

Tujuan Penelitian 

Berkaitan dengan latar belakang dan per-
masalahan di atas, tujuan penelitian dapat dirumuskan 
sebagai berikut: 

a. Untuk memahami konsepsi pluralisme dalam 
konteks Islam Indonesia 

b. Untuk mengetahui pluralisme keagamaan 
yang tumbuh dan berkembang di lingkungan 
pondok pesantren di Kabupaten Bone. 

TINJAUAN PUSTAKA 

Pluralisme dalam Konteks Keagamaan 

Budhy Munawar Rachman, dalam salah satu 
tulisannya mengemukakan tiga pengertian pluralisme 
kontemporer yang telah dikembangkan, dan dijadikan 
dasar analisis dalam teologi maupun sejarah Islam. 
Ketiga pengertian itu adalah: 

Pertama, pluralisme adalah keterlibatan aktif 
dalam keragaman dan perbedaannya, untuk 
membangun peradaban bersama. Kedua, pluralisme 
dengan pengertian yang pertama, berarti meng-
andaikan penerimaan toleransi aktif terhadap yang lain. 
Tetapi pluralisme melebihi toleransi. Pluralisme 
meniscayakan pengenalan secara mendalam atas yang 
lain itu, sehingga ada mutual understanding yang 
membuat satu sama lain secara aktif mengisi toleransi 
itu dengan hal yang lebih konstruktif, untuk tujuan yang 
pertama, yaitu aktif bersama membangun peradaban. 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012 143 



Afifuddin Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI/04/2011 

Ketiga, berdasarkan pengertian kedua, maka plura-
lisme bukan relativisme. Pengenalan yang men-
dalam atas yang lain akan membawa konsekuensi 
mengakui sepenuhnya nilai-nilai dari kelompok yang 
lain.1 

Ketiga pengertian pluralisme ini, secara teologis 
ini berarti bahwa manusia harus memang harus 
menangani perbedaan-perbedaan mereka dengan cara 
terbaik (fastabiq al -khairdt, "berlomba-lomba dalam 
kebaikan", dalam istilah al-Qur'an) secara maksimal, 
sambil menaruh penilaian akhir mengenai kebenaran 
kepada Tuhan. Karena tidak ada satu carapun yang 
bisa dipergunakan secara objektif untuk mencapai 
kesepakatan mengenai kebenaran yang mutlak ini. 

Menurut Syamsul Arifin dalam makalahnya yang 
dilangsir salah satu situs, ada dua hal yang harus 
ditekankan dalam memahami hakikat pluralisme 
agama,. Pertama, pengakuan sekaligus penerimaan 
terhadap keragaman termasuk dalam agama. Kedua, 
perlunya mengembangkan relasi damai dengan 
kelompok agama lain. Bahwa masing-masing agama 
terdapat perbedaan, terutama pada ranah eksoteriknya, 
namun belum tentu pada ranah esoteriknya.2 

Dalam konteks keindonesiaan, meski bukan hal 
yang baru kajian terhadap kemajemukan tetap 
merupakan hal yang urgen untuk dikembangkan. Dalam 
kata pengantarnya, M. Amin Abdullah mengatakan, 
keanekaragaman (pluralitas) agama yang hidup di In­
donesia, termasuk di dalamnya keanekaragaman 
paham keagamaan adalah merupakan kenyataan 
historis yang tidak dapat disangkal oleh siapapun. 
Pluralisme ada dan diperlukan bukan hanya sekadar 
untuk tujuan kebaikan negatif (negative good), hanya 
ditinjau dari kegunaannya untuk menyingkirkan 
fanatisme. Pluralisme akan dipahami sebagai pertalian 
sejati kebhinnekaan dalam ikatan-ikatan keadaban 
(genuine engagement of diversities within the 
bound of civility). Bahkan pluralisme adalah juga 
suatu keharusan bagi keselamatan umat manusia.3 

Berdasar dari uraian di atas, pluralisme agama 
yang merupakan subyek penelitian ini adalah 
pandangan atau sikap yang didasari oleh pemahaman 
yang mendalam tentang keragaman (pluralitas) agama 

dan keyakinan, serta kesediaan untuk menerima 
keragaman tersebut, yang pada gilirannya menciptakan 
kedamaian dan toleransi dalam hubungan antar agama 
dan keyakinan. Sikap keberagamaan ini diasumsikan 
eksis dantumbuh dalam sistem relasi edukatif di pondok 
pesantren. 

Pendidikan Islam dan Wacana Pluralisme Agama 

Melihat peran pentingnya sikap pluralisme untuk 
bisa mengakui dan menghormati perbedaan (pluralitas) 
dan sikap seperti ini ternyata memiliki landasan teologis 
dari Al-Qur'an maka, teologi pluralisme seperti ini 
sangat penting untuk ditekankan pada peserta didik 
melalui pendidikan agama. Untuk itu, maka pendidikan 
sebenarnya masih dianggap sebagai instrumen penting. 
Sebab, pendidikan sampai sekarang masih diyakini 
mempunyai peran besar dalam membentuk karakter 
individu-individu yang dididiknya, dan mampu menjadi 
guiding light bagi generasi muda penerus bangsa. 
Dalam konteks inilah, pendidikan agama sebagai me­
dia penyadaran umat perlu membangun teologi inklusif 
dan pluralis, demi harmonisasi agama-agama yang telah 
menjadi hal yang urgen sekarang ini. 

Hal tersebut dengan suatu pertimbangan, bahwa 
salah satu peran dan fungsi pendidikan agama 
diantaranya adalah untuk meningkatkan keberagamaan 
peserta didik dengan keyakinan agama sendiri, dan 
memberikan kemungkinan keterbukaan untuk 
mempelajari dan mempermasalahkan agama lain 
sebatas untuk menumbuhkan sikap toleransi.4 Ini 
artinya, pendidikan agama pada prinsipnya, juga ikut 
andil dan memainkan peranan yang sangat besar dalam 
menumbuh-kembangkan sikap-sikap pluralisme dalam 
diri siswa. 

Melihat realitas semakin banyak konflik, 
kekerasan, dan bahkan kekejaman yang dijalankan atas 
nama agama, sebagaimana tersebut di atas, 
seharusnyalah yang menjadi tujuan refleksi atas 
pendidikan agama adalah mampu melakukan 
transformasi kehidupan beragama itu sendiri dengan 
melihat sisi ilahi dan sosial-budayanya. Pendidikan 
agama harus mampu menanamkan cara hidup yang 
lebih baik dan santun kepada peserta didik. Sehingga 
sikap-sikap seperti saling menghormati, tulus, dan 

1 Budhy Munawar Rachman, Membincangkan Kembali Pluralisme Agama (Diskursus Pemikiran Agama dan Kemajemukan Agama), 
http://id.acehinstitute.org. diakses tanggal 25 April 2010 

: Syamsul Arifin, Konlruksi Wacana Pluralisme Agama di Indonesia, http: //repositorv.umm.ac.id/627/1/2007. diakses tanggal 24 April 2010 
3 M. Amin Abdullah. 1999, Relevansi Studi Agama di Era Pluralisme Agama, Kata Pengantar buku yang ditulis Muhammad Sabri, 

Keberagamaan yang Saling Menyapa: Perspektif Filsafat Perenial .Bigraf, Yogyakarta, h. ix-x. 
A Jhon Sealy.1986, Relogious Education Philosophical Perpective. London: George Allen & Ullin, 1986, h. 43-44. 

144 Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012 

http://id.acehinstitute.org


Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI/04/2011 

toleran terhadap keanekaragaman agama dan budaya 
dapat tercapai di tengah-tengah masyarakat plural. 

Pendidikan Islam yang dijiwai oleh nilai-nilai 
pluralisme perlu digagas dengan mengedepankan 
beberapa hal, yaitu ; pertama pendidikan Islam harus 
mempunyai karakter sebagai lembaga pendidikan 
umum yang bercirikan Islam. Artinya, di samping 
menonjolkan pendidikannya dengan penguasaan atas 
ilmu pengetahuan, namun karakter keagamaan juga 
menjadi bagian integral dan harus dikuasai serta 
menjadi bagian dari kehidupan siswa sehari-hari. 

Kedua; Pendidikan Islam juga harus mempunyai 
karakter sebagai pendidikan yang berbasis pada 
pluralitas. Artinya, bahwa pendidikan yang diberikan 
kepada siswa tidak menciptakan suatu pemahaman 
yang tunggal, termasuk di dalamnya juga pemahaman 
tentang realitas keberagamaan. Kesadaran pluralisme 
merupakan suatu keniscayaan yang harus disadari oleh 
setiap peserta didik. 

Ketiga; Pendidikan Islam harus mempunyai 
karakter sebagai lembaga pendidikan yang meng-
hidupkan sistem demokrasi dalam pendidikan. Sistem 
pendidikan yang memberikan keluasaan pada siswa 
untuk mengekspresikan pendapatnya secara ber-
tanggung jawab. 

METODE PENELITIAN 

Metode dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini dilakukan dengan metode kualitatif 
dan ditempuh lewat pendekatan fenomenologis dengan 
mengacu pada analisis sosiologis-filosofis. Analisis 
sosiologis dimaksudkan sebagai pengkajian yang 
berupaya menjelaskan persepsi-persepsi yang 
berkembang dalam interaksi sosio-edukatif dalam 
lingkungan institsi pendidikan Islam tradisional, dalam 
hal ini pesantren-pesantren di wilayah Kabupaten 
Bone. 

Sedang analisis filosofis dimaksudkan sebagai 
metode analisis kritis, mendalam dan sistematis dalam 
mengkaji suatu konsep, paham keyakinan dan ide 
pemikiran serta nilai-nilai substansial. Pluralisme 
merupakan paham dan konsepsi sikap dalam konteks 
hubungan antar manusia, baik dalam skala individual 
maupun sosial antar kelompok. 

Afifuddin 

5 Alwi Shihab. 1997, Islam Inklusif. Bandung: Mizan, 1997), hal. 39 
6 Martin H Marsen,. 1999, Oxford Leaner's Pokcet Dictionary, Oxford University, Second Edition 
7 Alwi Shihab, Op Cit, hal. 41 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012 145 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Diskursus Pluralisme dalam Konteks Islam dan 
Kelndonesiaan 

Pada saat ini sebagaimana dikatakan oleh Alwi 
Shihab dalam Islam Inklusif bahwa umat beragama 
dihadapkan kepada serangkaian tantangan baru yang 
tidak terlalu berbeda dengan apa yang pernah dialami 
sebelumnya. Pluralisme agama, konflik intern atau antar 
agama adalah fenomena nyata.5 Pluralisme agama 
dalam hal ini, harus benar-benar dapat dimaknai sesuai 
dengan akar kata serta makna sebenarnya. Hal itu 
merupakan upaya penyatuan persepsi untuk menya-
makan pokok bahasan sehingga tidak akan terjadi "mis­
interpretation" maupun "misunderstanding". 

Pertama, bertolak dari akar kata yang pertama 
yaitu pluralisme. Kata pluralisme berasal dari bahasa 
Inggris yang berakar dari kata "plural" yang berarti 
banyak atau majemuk. Atau meminjam definisi Mar­
tin H. Manser dalam Oxford Learner's Pocket Dic­
tionary: "Plural (form of a word) used of referring 
to more than one"6 Kata "plural" mempunyai akar 
kata sifat yaitu "Plurality" yang menurut The Ad­
vanced Learner's Dictionary of Current English 
(second edition 1963, Oxford University Press, Lon­
don) berarti "state of being plural". Sedangkan 
makna dari pluralism itu sendiri masih menurut Kamus 
The Advanced berarti: "The holding of more than 
one office, especially in the church, at one time". 
Sedangkan dalam Kamus Ilmiah Populer, pluralisme 
berarti: "Teori yang mengatakan bahwa realitas 
terdiri dari banyak substansi". 

Dengan demikian dapat diambil pengertian yang 
mendasar tentang pluralisme agama sebagai bentuk 
kemajemukan, keragaman dalam beragama, dan itu 
merupakan sebuah realita yang harus diterima. 
Seseorang baru dapat dikatakan menyandang sifat 
tersebut apabila ia dapat bennteraksi positif dalam 
lingkungan kemajemukan tersebut. Dengan kata lain, 
pengertian pluralisme agama adalah bahwa tiap 
pemeluk agama dituntut bukan saja mengakui 
keberadaan dan hak agama lain, tapi terlibat dalam 
usaha memahami perbedaan dan persamaan guna 
tercapainya kerukunan, dalam kebhinekaan.7 

Pluralism berarti "jama"' atau lebih dari satu. Plu­
ralism dalam bahasa Inggris menurut Anis Malik Thoha 



Afifuddin 

mempunyai tiga pengertian. Pertama, pengertian 
kegerejaan: (a) sebutan untuk orang yang memegang 
lebih dari satu jabatan dalam struktur kegerejaan, (b) 
memegang dua jabatan atau lebih secara bersamaan, 
baik bersifat kegerejaan maupun non kegerejaan. 
Kedua, pengertian filosofis; berarti sistem pemikiran 
yang mengakui adanya landasan pemikiran yang 
mendasarkan lebih dari satu. Sedangkan ketiga, 
pengertian sosio-politis: adalah suatu sistem yang 
mengakui koeksistensi keragaman kelompok, baik yang 
bercorak ras, suku, aliran maupun partai dengan tetap 
menjunjung tinggi aspek-aspek perbedaan yang sangat 
kerakteristik di antara kelompok-kelompok tersebut.8 

Dari definisi diatas, maka dapat di tarik suatu 
pengertian bahwa "pluralitas agama" adalah kondisi 
hidup bersama (koeksistensi) antar agama (dalam arti 
yang luas) yang berbeda-beda dalam satu komunitas 
dengan tetap mempertahankan ciri-ciri spesifik atau 
ajaran masiang-masing agama. 

Menurut M. Amin Abdullah, keaneragaman 
(pluralitas) agama yang hidup di Indonesia, termasuk 
di dalamnya keanekaragaman paham keagamaan 
adalah merupakan kenyataan historis yang tidak dapat 
disangkal oleh siapapun.9 Sebagai sebuah fakta historis-
sosiologis, pluralitas menurut Budhi Munawar 
Rachman, tidak dapat dipahami hanya dengan menga-
takan bahwa masyarakat kita majemuk, beraneka 
ragam, terdiri dari berbagai suku dan agama, yang justru 
hanya menggambarkan kesan fragmentasi, bukan 
pluralisme. Pluralisme juga tidak boleh dipahami 
sekedar kebaikan negatif (negative good), hanya ditilik 
dari kegunaannya untuk menyingkirkan fanatisme. 
Pluralisme akan dipahami sebagai pertalian sejati 

Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI/04/2011 

kebhinekaan dalam ikatan-ikatan keadaban (genuine 
engagement of diversities within the bound of ci­
vility). Bahkan pluralisme adalah juga suatu keharusan 
bagi keselamatan umat manusia, antara lain melalui 
mekanisme perawatan, pengawasan dan peng-
imbangan yang dihasilkannya10. 

Sejarah merupakan bukti nyata bahwa bangsa In­
donesia -mulai kerajaan majapahit, mataram, kerajaan 
Sriwijaya, kerajaan Islam Demak sampai pada lahirnya 
Indonesia- merupakan bangsa kaya akan budaya, suku, 
bahasa daerah, keyakinan dan agama.11 Masyarakat 
telah menyakini sesuatu yang berada di luar diri manusia 
dan berpengaruh terhadap hidup manusia yaitu 
kepercayaan animisme, dinamisme dan agama Hindu 
dan Budha yang datang dari India. Islam masuk dengan 
ajaran-ajaran pembebasan, pencerahan, tidak ada 
perbedaan kasta dan dengan damai Islam tersebar di 
Indonesia sedangkan di lain pihak agama Budha dan 
Hindu telah mewarnai kebudayaan masyarakat saat itu. 
Dan proses pertemuan antara kebudayaan-kebudayaan 
yang berkembang di masyarakat dengan kebudayaan 
yang datang kemudian tidak dapat dihindari. Hal ini juga 
terjadi pada proses penyebaran agama, yang tentunya 
juga diwarnai oleh budaya masyarakat saat itu. 

Lambat-laun kultur masyarakat yang telah 
diwarnai oleh hinduisme dan budhiisme mengalami 
proses akulturasi. Proses akulturasi budaya dan agama 
yang dalam waktu panjang menyebabkan kesulitan 
untuk memisahkan mana unsur budaya dan mana unsur 
agama, hal ini dikarenakan keduanya saling mengisi. 
Manusia tidak dapat beragama tanpa budaya, karena 
kebudayaan merupakan kreativitas manusia yang bisa 
menjadi salah satu bentuk ekspresi keberagamaan.12 

8 Pluralisme berasal dari kata "plural" yang berarti banyak atau berbilang atau "bentuk kata yangdigunakan untuk menunjukan lebih 
daripada satu" (form of word used with reference to more than one) Pluralisme dalam filsafat adalah pandangan yang melihat dunia terdiri dari 
banyak makhluk. Istilah ini sering dilawankan dengan monotheisme yang menekankan kesatuan dalam banyak hal atau dualisme yang melihat 
dunia terdiri dari dua hal yang berbeda. Monoisme terbagi kepada physicamonoism yang terwujud dalam filsafat materialisme bahwa seluruh 
alam adalah benda dan menfa/dualisme, segala sesuatu dilihat sebagai dua. Filsafat Zoroaster misalnya, melihat dunia terbagi kepada gelap dan 
terang, dan Descartes mempertentangkan antara pikiran (mind) dan benda (mater). Pada Pluralisme, segala hal dilihat sebagai banyak. Lihat: 
A.S. Hornby et.al. 1927, The Advanced Learner's Dictionary of Current English .Oxfort : Oxford University Press , hal. 744 

9 M. Amin Abdullah. 1999, "Relevansi Studi Agama di Era Pluralisme Agama", Dalam Kata Pengantar buku Muhammad Sabri, Keberagamaan 
yang Saling Menyapa: Perspektif Filasafat Perenial. Yogyakarta: Bigraf, hal.ix-x. 

1 0 Budhi Munawar Rachman. 2000, "Pluralisme dan Inklusivisme dalam Wacana Keberagamaan:Upaya Mencegah Konflik Antaragama", 
dalam, Syifaul Arifin dkk., (ed.), Melawan Kekerasan Tanpa Kekerasan, Jakarta : PP Ikatan Remaja Muhammadiyah, Pustaka Pelajar dan The 
Asia Foundation, hal. 109-110. 

11 Agama mempunyai kontribusi yang berpengaruh terhadap dinamika kehidupan berbangsa dan bermasyarakat, thruth claim atas nama 
agama sering dijadikan alasan kuat terjadinya konfik yang berkepanjangan missal: dari kerusuan Poso, Ambon dan berbagai daerah di Indonesia. 
Hal ini memerlukan solusi dan perhatian dari berbagai pihak baik pemerintah maupun masyarakat (tokoh agama, tokoh masyarakat), dengan 
harapan kerusuan dan konflik tidak terjadi lagi. Kerusuhan dan kekerasan dengan mengatasnamakan agama atau dengan alasan apapun sangat 
bertentangan dengan nilai-nilai normatif yang ada dalam agama. Bukti ini menunjukkan bahwa masing-mas'ing pemeluk agama belum secara 
penuh mengaplikasikan ajaran agamanya dalam kehidupan bermasyarakat. Semua agama melarang kekerasan, pembunuhan serta menganjurkan 
sikap toleransi dan kasih sayang. 

12 Umaruddin Masdar. 1998, Membaca Pemikiran Gus Dur dan Amin Rais tentang Demokrasi Yogyakarta: Pustaka Pelajar , him. 139 

146 Jurnal "AI-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012 



Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MB 1/04/2011 Afifuddin 

Mengahadapi pelbagai ketimpangan sosial yang 
ada di Indonesia dewasa ini, seperti konflik, kekerasan, 
KKN, illegal loging, illegal fishing dan bencana 
alam, agama-agama bukannya memainkan peranan 
profetisnya yang pro-kemanusiaan, justru lebih banyak 
bermain di domain sosio-politik. Dampaknya agama-
agama pun terjebak dalam ketegangan-ketegangan 
ideologis yang ingin saling menghigemoni dan 
mendominasi. Secara sosio-historis dalamkehidupan 
masyarakat plural, agama sebagai kekuatan sosial 
sering menjadi persoalan. 

Kecenderungan suatu agama menjadi ideologis 
dapat dilihat pada dua gejala. Pertama, kalau agama 
dalam berhadapan dengan kekuasaan, tidak men-
jalankan fungsi kritisnya, tetapi lebih menjalankan 
peranannya sebagai sarana untuk melegitimasi 
kepentingan dan kekuasaan. Kedua, kalau agama 
karena tugasnya untuk menyampaikan keselamatan 
dan mengajarkan kesempurnaan hidup, menjadi 
instrumen yang ampuh untuk menciptakan hegemoni.13 

Pada titik itu, ideologisasi agama merupakan suatu 
alat yang ampuh untuk menciptakan hegemoni, karena 
ideologi adalah suatu jenis pengetahuan khusus yang 
ditandai oleh sifat-sifatnya yang menyeluruh dan 
mengikat, dan memintakan komitmen.14 Di sinilah 
agama-agama dan pengikutnya sering berhadap-
hadapan untuk saling mendominasi melalui penge­
tahuan dan keyakinan yang diperoleh dari agama-
agama tersebut. Dari sikap dominasi di dalam 
beragama ini melahirkan sikap truth claim dan salva­
tion claim satu agama kepada agama yang lain. 

Klaim-klaim kebenaran dan keselamatan seperti 
itu, membuat agama-agama terjebak pada ekslusivitas 
serta sibuk untuk mencarai keselamatan individul— 
dengan cara mengkafirkan dan mengeksploitasi 
orang lain. Keterjebakan agama-agama pada domain 
inimengakibatkan agama kehilangan nuansa spiritual 
dan profetiknya. Padahal domain ini merupakan esensi 
dari universalitas agama-agama, serta pada spiritualitas 
agama-agama itu kemanusiaan menempati posisi 
puncak dan sentral. 

Kekerasan agama yang terjadi pada beberapa 
tahun terakhir di Indonesia menunjukan bahwa 
pluralisme di tanah air belum dipahami dan dihayati 

secara sejati oleh masyarakat Indonesia. Kekerasan 
yang hampir meliputi semua aspek kehidupan (spiral 
of violence) di dalam masyarakat dewasa ini sesung-
guhnya memperlihatkan betapa signifikan upaya 
aktualisasi dan sosialisasi pluralisme di Indonesia. 
Karena dalam realitas kemajemukan tak pernah luput 
dari konflik. 

Pluralisme bukan sekedar mengakui dan menga-
takan bahwa manusia atau masyarakat itu majemuk, 
beraneka ragam, yang terdiri dari pelbagai suku, agama 
dan bahasa yang hanya terkesan pragmentasi, bukan 
pluralisme yang sebenarnya. Pada konteks lain 
pemahaman pluralisme hanya sebagai "kebaikan 
negatif' (negative good), yang hanya sekedar meng-
atasi dan menyingkirkan fanatisme (to keep fanati­
cism), menjadi tidak sejati dan fungsional. Nurcholish 
Madjid mengatakan pluralisme harus dipahami sebagai 
"pertalian sejati kebhinekaan dalam ikatan-ikatan 
keadaban" (genuine engagement of diversities 
within the bonds of civility). Bahkan pluralisme 
adalah juga suatu keharusan bagi keselamatan umat 
manusia, antara lain melalui mekanisme pengawasan 
dan pengimbangan yang dihasikannya.15 

Pada tataran sosio-politik klasik, Rasulullah 
meletakkan "Konstitusi Madinah" yang terdiri dari 47 
pasal. Salah satunya berisi: "....dan tidak satu pun 
bangunan dalam lingkungan kanisah dan gereja mereka 
yang boleh dirusak, begitu pula tidak dibenarkan harta 
gereja itu masuk untuk membangun mesjid atau rumah 
orang-orang Muslim. Barang siapa melakukan hal 
itu...telah melanggar perjanjian Allah dan melawan 
Rasul". Pasca Rasulullah, Khalifah Pertama, Abu 
Bakar mewasiatkan kepada tentaranya untuk menjaga 
keutuhan dan keselamatan "orang-orang sedang ber-
ibadah, tempat ibadah (gereja), anak-anak, orang tua 
dan perempuan". Khalifah Kedua, Umar ibn Khattab 
melakukan "Perjanjian/piagam Aelia" dengan 
penduduk Yerusalem, ketika kota itu ditaklukkan. 
Bahkan Umar melaksanakan shalat di teras gereja.16 

Pengertian dan tujuan pluralisme seperti itu, 
sebenarnya telah lama menimbulkan perdebatan di 
kalangan umat beragama. Sampai akhirnya, pem-
bicaraan mengenai pluralisme sempat "menghangat" 
kembali ketika MUI melalui fatwanya baru-baru ini, 

13 Ibid. 
14 Ibid 
15 Budhy Munawar Rachman, loc cit. 

>6 Ibid. 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012 147 



Afifuddin 

menyatakan bahwa pluralisme adalah paham yang 
sesat dan sangat membahayakan, karena dianggap 
sebagai paham yang menyebarkan "semua agama 
adalah benar". 

Fatwa MUI yang melarang pluralisme seperti itu, 
kemudian menunai banyak protes dari masyarakat luas. 
Karena dianggap fatwa MUI seperti itu akan sangat 
membahayakan bagi integritas bangsa Indonesia yang 
pluralistik. Bahkan, salah satu dari ketua MUI ketika 
menanggapi protes dari berbagai kalangan, ada yang 
dengan tegas menyatakan bahwa mereka yang protes 
itu berdasarkan akal, sedangkan ulama (MUI) 
berdasarkan Alquran dan Sunnah Rasul. 

Padahal jika mencermati secara mendalam 
pengertian dari pluralisme yang dimaksud, pastilah akan 
ditemukan bahwa pluralisme pada dasarnya justru sangat 
compatible dengan prinsip-prinsip ajaran Islam. Apalagi 
kalau ditilik dari sejarah, dapat disimpulkan bahwa 
meskipun Islam merupakan agama termuda dalam tradisi 
Ibrahimi, justru sudah melibatkan unsur kritis pluralisme, 
yaitu hubungan Islam dengan agama lain. Dan agama 
Ibrahimi termuda ini sebenarnya bisa mengungkap diri 
dalam suatu dunia agama pluralisms. Islam mengakui 
dan menilainya secara kritis, tapi tidak pernah meno-
laknya atau menganggapnya salah. 

Dalam kaitannya yang langsung dengan prinsip 
untuk dapat menghargai agama lain dan dapat menjalin 
persahabatan dan perdamaian dengan 'mereka' inilah 
Allah, di dalam al-Qur'an, menegur keras Nabi 
Muhammad SAW ketika ia menunjukkan keinginan 
dan kesediaan yang menggebu untuk memaksa manusia 
menerima dan mengikuti ajaran yang disampaikanya, 
dalam Q.S. Yunus (10): 99 disebutkan sebagai berikut: 

s » e £ s s s~ s &s s i ' s 

J°°J*\ Jt c? 0*^ % °JJ 

Terjemahnya: 
"Jika Tuhanmu menghendaki, maka tentunya 
manusia yang ada di muka bumi ini akan beriman. 
Maka apakah kamu hendak memaksa manusia, 
di luar kesediaan mereka sendiri? 

Dari ayat tersebut tergambar dengan jelas bahwa 
persoalan kemerdekaan beragama dan keyakinan 

Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI/04/2011 

menjadi "tanggung jawab" Allah SWT, dimana kita 
semua dituntut toleran terhadap orang yang tidak satu 
dengan keyakinan kita. Bahkan nabi sendiri dilarang 
untuk memaksa orang kafir untuk masuk Islam. Maka 
dengan begitu, tidaklah dibenarkan "kita" menunjukkan 
sikap kekerasan, paksaan, menteror dan menakut-
nakuti orang lain dalam beragama. 

Pluralisme Keagamaan dalam Lingkungan Pondok 
Pesantren di Kabupaten Bone 

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tertua 
di Indonesia dan keberadaannya banyak memberikan 
sumbangsihbagi perjalanan bangsa. Mulai dari sebelum 
penjajahan hingga detik ini masih eksis dengan segenap 
rentangan yang ada. Meskipun di satu sisi, ada 
anggapan miring tentang pesantren dan dianggap 
penghambat pembangunan, kotor, jumud, inklusif, dan 
sebagainya merupakan kata yang tidak asing. Ternyata 
justru dari hal itu menjadi sumber rebutan. 

Pesantren secara kultural merupakan sebuah lembaga 
pendidikan yang dilahirkan oleh budaya Indonesia, dan 
secara historis tidak hanya mengandung makna keislaman, 
tetapi juga makna keindonesiaan, karena cikal bakalnya 
sudah ada pada masa Hindu-Buddha. Islam tinggal 
meneruskan, melestarikan dan mengislamkannya.17 

Pendapat ini diperkuat oleh Karel A. Steenbrink yang 
menyatakan bahwa secara terminologis dapat dijelaskan 
bahwa pendidikan pesantren, dilihat dari segi bentuk dan 
sistemnya, berasal dari India. Sebelum proses penyebaran 
Islam di Indonesia, sistem tersebut telah dipergunakan 
secara umum untuk pengajaran agama Hindu di Jawa. 
Setelah Islam masuk dan tersebar di Jawa, sistem tersebut 
kemudian diambil oleh Islam18 

Dari segi sikap terhadap tradisi, pesantren 
dibedakan menjadi pesantren salafi dan khalafi. Jenis 
salafi adalah jenis pesantren yang tetap memper-
tahankan pengajaran kitab-kitab Islam klasik sebagai 
inti pendidikannya. Di pesantren ini, pengajaran 
pengetahuan umum tidak banyak diberikan, bahkan 
kadang tidak diberikan sama sekali. Tradisi masa lalu 
sangat diperhatikan. Pemakaian sistem madrasah 
hanya untuk memudahkan sistem sorogan seperti yang 
dilakukan di lembaga-lembaga pengajaran bentuk lama. 
Pada umumnya, pesantren bentuk inilah yang meng-
gunakan sistem sorogan dan wetonan.19 

" Dawam Rahardjo. 1985, Pergulatan Dunia Pesantren; Membangun dari Bawah Jakarta: Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan 
Masyarakat (P3M), h. 53 

18 Karel A. Steenbrink. 1994, Pesantren Madrasah, Sekolah, Pendidikan Islam dalam Kurun modern, Terj. Karel A. Steenbrink dan 
Abdurrahman. Jakarta: LP3ES, h. 22 

19 Zamakhsari Dhofier.1994, Tradisi Pesantren, Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, Jakarta: LP3ES, h. 37. 

148 Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012 



Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI/04/2011 Afifuddin 

Bila dilihat dari lingkungan pesantren yang didiami 
oleh para santri, yang secara status sosial sangat 
homogen dan dari latar belakang kehidupan sosial, 
daerah, kepribadian, dan lain-lain, maka masyarakat 
pesantren sebenarnya merupakan gambaran nyata 
atau miniatur kehidupan bermasyarakat dalam Islam. 
Di tengah kemajemukan itu, muncul refleksi senasib 
sepenanggungan, kepedulian sosial, dan rasa keber-
samaan yang tinggi.20 

Dari hasil penelusuran peneliti, ditemukan bahwa 
para pembina dan santri di pondok-pondok pesantren 
di kabupaten Bone telah 'familiar' dan mengenai 
istilah pluralisme, meski pada tingkat wacana filo-
sofisnya belum dipahami secara mendalam oleh para 
santri. Mereka memahami dengan baik pluralitas, 
sebagai suatu realitas atau sifat sesuatu yang menun-
jukkan kemajemukan atau keragaman, dan pluralisme 
keagamaan sebagai suatu paham atau sikap terhadap 
realitas kemajemukan keagamaaan. 

Fathurrahman, pimpinan Pondok Pesantren Al-
Junaediyyah Biru, menyepakati bahwa kemajemukan 
dan keberagaman merupakan sunnatulkh yang 
ditetapkan Allah SWT pada segenap makhluk-Nya. 
Tidak ada satu pun makhluk yang sama persis dengan 
lainnya. Manusia diciptakan dengan perbedaan-
perbedaan antara satu sama lain. Akidah Islam 
menegaskan bahwa hanya Allah satu-satunya yang Esa, 
tunggal dan tidak majemuk. Kemajemukan makhluk 
pada dasamya menunjukkan ke-Esa-an al-Khaliq.21 

Hal yang senada dikemukakan olehLukmanArake, 
Wakil Direktur Pondok Pesantren al-Ikhlas Ujung. 
Menurutnya, perbedaan antara laki-laki dan perempuan, 
perbedaan ras, etnis, suku, bahasa dan agama (keper-
cayaan) merupakan kenyataan yang tidak dapat 
dipungkiri bahwa pluralitas merupakan sifat dasar 
kehidupan di alam ini. Menyatukan dan menyeragamkan 
keseluruhan perbedaan-perbedaan itu dalam satu bahasa 
atau agama misalnya, pada hakikatnya bertentangan 
dengan sunnatullah (hukum alam) dan kemanusiaan.22 

Pluralisme adalah "berkah" sosiologis abad ke-
20, di mana kekuatan-kekuatan dominasi lama telah 
mati. Pluralisme berarti pengakuan adanya pengalaman 
dan keunikan pada setiap individu dan kelompok yang 

berbeda dari yang lain. Aspek unik dari pengalaman 
adalah sebuah ukuran tentang kekonkretan Tuhan bagi 
kita, dan ia "tak bisa direduksi, tidak terbandingkan, 
dan tidak bisa diukur dengan parameter pemahaman 
apapun". Ia adalah pengejawantahan dari fakta bahwa 
"kebenaran religius bersifat eksistensial dan non-
objectifable". Pengalaman religius adalah tidak 
terlukiskan dan tidak terkatakan karena Tuhan 
melampaui seluruh kekuatan media simbolik untuk 
diekspresikan.23 

Baik Fathurrahman dan Lukman Arake, masing-
masing berpandangan bahwa setiap agama, bagai-
manapun bentuknya, memiliki dan meyakini konsep 
kebenaran (thruth) yang terkandung pada ajarannya 
masing-masing. Dengan kata lain, setiap agama adalah 
benar menurut pemeluknya masing. Ajaran Islam benar 
menurut orang muslim, ajaran Kristen benar menurut 
umat kristiani, ajaran Buddha benar menurut orang 
Buddhis dan seterusnya. Satu agama tidak berhak 
mengingkari kebenaran dan menyalahkan kepercayaan 
penganut agama lain. Namun di sisi lain, setiap pemeluk 
agama wajib meyakini dan berpegang pada kebenaran 
agama yang dianutnya. 

Secara konstitusional, negara mengakui keber-
adaan beberapa agama di Indonesia dan menjamin 
kebebasan setiap pemeluk agama-agama tersebut 
untuk menjalankan ajaran agama masing-masing. 
Dalam sejarah Islam, Rasulullah sawjuga memberikan 
hak hidup dan beragama kepada agama Yahudi dan 
Nasrani di dalam wilayah negara Islam Madinah ketika 
itu. Hal itu berimplikasi bahwa setiap agama dan 
kepercayaan mesti diakui keberadaannya dan berhak 
secara konstitusional untuk melaksanakan ajarannya. 

Secara ideologis, pondok pesantren di Kabupaten 
Bone menanamkan kepada santrinya sikap toleransi 
dan keterbukaan pada perbedaan agama. Muallim, 
salah seorang pembina Pondok Pesantren al-
Junaediyyah, menyatakan bahwa sangat tidak benar 
pandangan bahwa Allah SWT sebenarnya hanya 
menginginkan satu agama saja yang wajib dianut oleh 
seluruh manusia, sehingga segala bentuk kepercayaan 
dan agama yang dianggap bukan agama Allah adalah 
batil, kafir dan harus dihapuskan dari muka bumi.24 

20 Zubaidi Habibullah Asy'ari.1960, Moralitas Pendidikan Pesantren .Yogyakarta: LKPSM, 1996, h. 24-25. 
2 1 Fathurrahman, Pimpinan Pondok Pesantren al-Junaediyyah Biru Kabupaten Bone, Wawancara di Bone, 20 Desember 2010. 
2 2 Lukman Arake, Wakil Direktur Pondok Pesantren al-Ikhlas Ujung Kabupaten Bone, Wawancara di Bone, 21 Desember 2010. 
23 Muhammad Muntahibun Nafis, Pesantren dan Pluralisme; Upaya Modernisasi Pendidikan Pesantren Menuju Masyarakat 

Madani, dalam Jurnal Insania, Vol. 13, No. 2 Mei-Agustus 2008, h. 11. 
2 4 Muallim, Pembina Pondok Pesantren al-Junaediyyah Biru, Wawancara di Bone, 20 Desember 2010. 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012 149 



Afifuddin Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI/04/2011 

Sebab hal tersebut bertolak belakang dengan 
hikmah penciptaan manusia dan keadilan Allah 
SWT sendiri. 

Dalam kaitannya dengan eksistensi hukum 
agama dalam masyarakat multi-agama seperti Indo­
nesia, baik Fathurrahman maupun Lukman Arake 
mengakui bahwa setiap agama secara umum memiliki 
ideologi dan tata hukum sendiri untuk diamalkan oleh 
penganutnya. Namun, keduanya menolak dengan 
tegas asumsi yang mendiskreditkan ideologi dan 
sistem hukum agama lain, bahwa semua tata hukum 
yang tidak berdasar pada wahyu (baca: Al-Qur'an) 
adalah batil, kezaliman dan kekafiran. Sehingga tata 
hukum dan nilai agama lain harus ditolak dan pada 
akhirnya hanya hukum Islam lah satu-satunya yang 
harus ditegakkan, meski bertentangan dengan 
kepentingan atau bahkan merugikan kemaslahatan 
penganut agama lain. 

Menurut Lukman, pada dasarnya setiap agama 
bertujuan mewujudkan kebaikan dan keselamatan bagi 
penganut-penganutnya. Makayang perlu ditumbuhkan 
pada setiap muslim, khususnya generasi muda Islam, 
adalah kesediaan untuk bekerja sama dan berinteraksi 
dengan penganut agama lain dalam mewujudkan 
kedamaian dan kebaikan bersama, sebagai aplikasi dari 
seruan al- Qur'an untuk bersatu dalam kalimat sawd. 

Yang menarik, seluruh informan yang sempat 
diwawancarai peneliti, baik pembina maupun santri 
menyatakan kesediaan dan keterbukaan mereka untuk 
melakukan interaksi sosial dan ekonomi dengan 
penganut agama lain. Namun, meski dalam sejarah 
Islam diakui adanya golongan ahl al-Kitab yang halal 
dinikahi dan adanya pernikahan Nabi SAW dengan 
wanita ahl al-Kitab, mereka tidak setuju dengan 
pernikahan antar agama. ini merupakan indikasi bahwa 
wacana dan fenomena pernikahan beda agama masih 
merupakan persoalan yang sangat krusial di lingkungan 
pesantren di Bone. 

Menyikapi keragaman dan perbedaan dalam 
memahami hukum agama, kalangan pesantren di 
Kabupaten Bone terlihat mengedepankan keterbukaan 
dan jauh dari kesan radikal dan rigid. Menurut mereka, 
dalam Islam terdapat pluralitas (kemajemukan) 
pemahaman terhadap ajaran Islam sendiri. Penafsiran 
al- Qur'an sangat beragam, baik dari segi metode, 
mazhab, corak maupun cara pandang para penafsir. 
Dalam bidang fikih, kita mengenal beberapa mazhab 

fikih yang diakui. Dalam teologi (ilmu Kalam), muncul 
bermacam-macam aliran/sekte yang mengemukakan 
pendapat yang acapkali bertentangan satu sama lain. 
Ini memberi arti bahwa dalam internal Islam sendiri 
terdapat keberagaman pemahaman yang tidak mungkin 
disatukan. 

Jika demikian halnya, maka setiap mazhab, aliran 
dan bahkan individu tidak boleh mengklaim dirinya 
sebagai golongan yang paling benar dalam memahami 
ajaran Islam yang dipresentasikan dalam nas-nas 
wahyu dari TuhanYang Maha Mutlak. Setiap golongan 
atau individu harus mengakui bahwa kebenaran dan 
kekeliruan mungkin ada pada setiap orang dalam 
memahami ajaran agamanya. Imam Syafi'i bukanlah 
yang paling benar dibandingkan Imam Hanafi atau 
Hambali, demikian pula sebaliknya. NU tidaklah 
merupakan kelompok agama yang lebih benar dari 
Muhammadiyah atau Persis. Para pembina pondok 
pesantren mengungkapkan bahwa hal yang perlu 
diwujudkan adalah kesepahaman dan dialog yang 
terbuka antar semua golongan. 

Seperti yang diungkap Nandar Tri Jay a, seorang 
muslim tidak seyogyanya berpandangan negatif 
terhadap perbedaan interpretasi atau cara pengamalan 
agama. Memandang bahwa orang atau golongan yang 
berpandangan berbeda dalam memahami hukum Is­
lam adalah fasik atau bahkan kafir, bukan Islam yang 
sebenarnya, sehingga kita tidak akan berma'mum 
kepada imam dari golongan Islam yang lain, meski 
mereka tetap bersyahadat kepada Allah, adalah sikap 
yang sangat keliru.25 

Dalam lingkungan Pondok Pesantren al-Ikhlas, 
Nandar membangun pluralisme sebagai sikap dasar 
dalam memahami agama. Menurutnya, dalam 
menyikapi perbedaan dan kemajemukan pemahaman 
agama, santri perlu mengedepankan sikap rasional 
(tidak emosional), terbuka untuk memahami kebenaran 
pendapat orang lain, dan menjadikan nilai-nilai 
substansial (seperti mashlahah, al-'adl, tawassuth 
dan sebagainya) sebagai pijakan dasar dalam mencapai 
kebenaran. 

Upaya pembentukan pola pikir dan pola sikap 
pluralistik di pesantren tersebut dilakukan dengan cara 
berikut: 

1) Memberi kebebasan kepada para santri dalam 
mengemukakan pendapat. 

25 Nandar Tri Jaya, Pembina Pondok Pesantren al-Ikhlas Ujung Bone, Wawancara di Bone 21 Desember 2010. 

150 Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012 



Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI/04/2011 Afifuddin 

2) Mengarahkan santri untuk memahami pendapat 
orang lain. 

3) Mengaj ak para santri untuk berdialog, khususnya 
non muslim dan pihak yang berbeda paham dengan 
mereka. Dialog ini tidak dilakukan dengan tujuan 
menciptakan pertikaian, perdebatan panas, 
emosional yang memunculkan egoisme, tetapi 
ditujukan untuk mendidik para santri memahami 
dan toleran kepada siapapun yang berbeda paham 
darinya.26 

Ditinjau dari perspektif sosiologi pendidikan, 
pesantren dapat dikategorikan ke dalam dua hal, yaitu 
pertama, pesantren sebagai lembaga yang dapat 
berperan sebagai social change; sebuah lembaga yang 
dapat mengubah struktur-struktur ide dan pemikiran 
dalam masyarakat. Kedua, pesantren merupakan 
lembaga yang dapat berperan sebagai culture 
change; sebuah lembaga yang dapat mengubah 
berbagai budaya yang ada dalam masyarakat.27 

Terkait dengan pluralisme, maka pesantren pada 
awalnya dapat menjadi keduanya. Dalam dataran 
pertama, pluralisme dapat dikembangkan dalam sebuah 
ide dan pemikiran kiai, ustazd, dan para santri. Sarana 
yang efektif untuk penanaman nilai ini adalah melalui 
proses pembelajaran dan pendidikan. 

Tentunya yang paling memungkinkan dan 
memudahkan untuk dilaksanakan adalah melalui 
kebijakan dan kurikulum yang disusun. Pada dataran 
kedua, pesantren dapat menanamkan dan 
mengembangkan pluralisme dengan semakin sering 
bercengkerama dan kenal akan nilai-nilai pluralisme. 
Pembiasaan-pembiasaan dunia pesantren dengan or­
ang yang di luar agama dan kayakinannya akan 
menumbuhkan budaya pesantren yang pluralis. Suatu 
misal, santri sering diajak bergaul dan berdialog dengan 
"the other" sehingga akan terbangun paradigma yang 
lebih open minded. Hal-hal seperti ini yang nantinya 
akan mengubah pemikiran dan budaya yang eksklusif 
menjadi lebih inklusif. 

Pada dasarnya pondok pesantren bukanlah 
merupakan lembaga yang bertujuan mencetak 
generasi muslim yang keras, radikal, kaku, 
berpandangan sempit dan tidak mau menerima 
kebenaran dari pihak lain. Hal ini disetujui oleh 
Fathurrahman. Dalam pandangannya, Pendidikan 
Islam secara umum bertujuan menciptakan insan 

26 Ibid. 
27 Nafis, op. cit, h.l 1 . 

muslim yang beriman dan bertakwa, cerdas, terampil 
dan mampu hidup bermasyarakat dalam suasana 
demokratis dan terbuka. Karena itu, Pondok pesantren 
sangat tepat melakukan internalisasi nilai-nilai sosial, 
di antaranya adalah pluralisme sebagai sikap atau 
paham yang menerima perbedaan-perbedaan dan 
memandang keragaman sebagai jalan mencapai 
kebaikan bersama. 

Hal tersebut dibuktikan dengan kondisi sosiologis 
santri di Pondok Pesantren Biru. Sesuai dengan 
penuturan Fathurrahman selaku pengasuh Pondok 
Pesantren, dan pengamatan langsung oleh peneliti, para 
santri telah menampilkan cara hidup dan cara pandang 
pluralistic, dengan tidak menciptakan konflik antar 
mereka atas dasar perbedaan suku, bahasa dan 
pemahaman. 

Secara struktur sosial, pesantren memang masih 
terkesan tidak mendukung tertanamnya nilai pluralisme, 
namun hal ini bukan berarti tidak bisa diubah. Antara 
ide dan budaya yang berkembang di pesantren dapat 
diusahakan terjadinya proses transformasi. Dalam hal 
ini, sudah mulai terjadi kecenderungan dan indikasi-
indikas yang menuju ke sana. Beberapa pesantren 
sudah mulai melakukan berbagai inovasi dan kreasi 
yang mengarah pada penanaman nilai-nilai pluralisme 
di pesantren. Salah satu yang dapat dianalisis adalah 
adanya fenomena pesantren yang telah menjadi pusat 
kajian dan dialog antaragama dan agama-agama di 
tanah air. Ada beberapa tenaga pengajar yang dapat 
masuk dan mendidik di pendidikan formal yang dimiliki 
pesantren. 

Kalaupun terjadi transformasi atau perubahan 
pada pesantren terkait dengan penanaman nilai-nilai 
modernisasi, seperti demokratisasi, inklusivisme, dan 
pluralisme secara substantif tidak akan mempengaruhi 
identity dan eksistensi pesantren salama ini. Pesantren 
tidak akan kehilangan sesuatu yang vital dan urgen 
ketika terjadi rekonstruksi nalar dan budaya pesantren. 
Oleh karena itu, perubahan tersebut hanya menyentuh 
dimensi "badan" pesantren yang berjalan dengan 
perlahan dan tidak radikal atau destruktif Hal ini malah 
menjadikan proses dinamisasi pesantren dapat berjalan 
dengan baik. 

Dalam penerapan pluralisme di pesantren, ditinjau 
dari segi sosiologis terdapat kemungkinan akan adanya 
yang disebut pluralisme-dogmatis, bukan pluralisme-

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012 151 



Afifuddin 

aplikatif. Maksudnya, bahwa pluralisme yang 
berkembang hanya karena sosok kiai yang mungkin 
pluralis sehingga santri merasa harus mengikuti ideologi 
kiai yang pluralis tersebut. Jadi, santri menerima dan 
menerapkan pluralisme tidak murni karena memang 
pengetahuan yang telah dia mengerti dan dapati sendiri 
atau karena kesadaran sendiri akan perlunya nilai 
tersebut. Dari sini, maka yang perlu diperhatikan adalah 
upaya untuk menumbuhkan kesadaran sendiri yang 
muncul dari santri. Inilah letak pentingnya komunikasi 
inter dan antar-personal di pesantren yang lebih inklusif 
dan pluralis dengan lebih familiarnya, dengan hal-hal 
yang di luar agama dan keyakinannya.28 

Yuliana Jamaluddin, salah seorang santriwati 
Pondok Pesantren al Junaediyyah Biru, mengakui 
adanya nilai-nilai pluralisme yang terbentuk di pesantren, 
meski tidak mesti relevan dengan konsep paham 
pluralisme ala Barat. Ia mengungkap bahwa materi dan 
sistem pembelajaran agama di pondok pesantrennya 
sangat mendukung pembentukan dan penanaman nilai-
nilai pluralisme pada santri, yang nantinya berpengaruh 
pada kehidupan sosial masyarakatnya.29 

Hal yang sama dikemukakan oleh Iswahyudi, santri 
Pondok Pesantren al-Ikhlas Ujung. Setelah melalui 
pendidikan di pesantren, ia mulai memahami bahwa 
seorang muslim tidak seharusnya memandang dirinya 
berbeda dari penganut agama lain, lebih benar, lebih 
mulia dan lebih 'selamat' nanti di Hari Kemudian, 
padahal umat lain juga melakukan kebaikan dan 
membenci keburukan, sebagaimana umat Islam. 
Secara terbuka, Iswahyudi menyatakan dirinya 
bersedia dan membuka diri untuk berteman dengan 
pemeluk agama lain, sepanjang tidak melakukan hal-
hal yang melanggar ajaran Islam.30 

Selanjutnya, menurut Iswahyudi maupun Yuliana, 
perbedaan interpretasi nas agama yang berujung pada 
keragaman pengamalan sebenarnya merupakan 
kekayaan ajaran Islam, bukan faktor pemecah umat. 
Jika kita misalnya, melakukan shalat tarawih 20 rakaat, 
sedang teman yang lain melakukannya dengan 8 
rakaat, kita tidak perlu menganggap mereka melanggar 
aturan agama atau melakukan 'dosa'. Sebab kedua 
pendapat tersebut masing-masing diperkuat oleh dalil-
dalil yang dipandang kuat oleh penganutnya. Sikap 
pluralistik seperti inilah yang perlu terpelihara dalam 
sistem pembinaan keagamaan di pondok pesantren. 

Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI/04/2011 

Adanya solidaritas, persaudaraan, serta komitmen 
yang kuat dan tinggi dunia pesantren merupakan modal 
tersendiri bagi aplikasi nilai pluralisme. Struktur sosial 
pesantren harus diusahakan dapat mendukung proses 
transformasi sikap dan spirit pluralisme karena 
pesantren merupakan salah satu institusi pendidikan 
dengan struktur dan kultur sosial yang unik, yang telah 
membentuk sistem komunikasi inter dan antar-personal 
tersendiri. 

Inilah nantinya yang akan dapat mendukung dan 
membantu terlaksananya cita-cita bersama yang 
diidam-idamkan negara ini, bahkan masyarakat dunia, 
yakni terwujudnya masyarakat madani, walaupun 
hanya sebatas terimplementasikannya nilai dan spirit 
yang terkandung dalam bangunan masyarakat adil dan 
demokratis seperti pluralisme. 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Dari pembahasan dan analisis tentang Pluralisme 
Keagamaan pada Pondok Pesantren di Kabupaten 
Bone dapat ditarik kesimpulan sebagai berikut: 

1. Dalam konteks Islam Indonesia, pluralisme 
bukanlah relativisme sebagaimana sangkaan 
beberapa pihak atau mengatakan semua agama 
adalah sama dan relatif, sehingga setiap orang 
dapat menolak kebenaran mutlak pada setiap 
agama. Ajaran ini tidak perlu diartikan sebagai 
secara langsung pengakuan akan kebenaran 
semua agama dalam bentuknya yang nyata 
sehari-hari, akan tetapi ajaran kemajemukan 
keagamaan itu menandaskan pengertian dasar 
bahwa setiap agama dan pemahaman keagamaan 
berhak dan bebas hidup serta berekspresi sebagai 
jalan keselamatan dan kebenaran, yang pada 
akhirnya akan bertemu pada common platform 
yaitu kalimatun sawa'. 

2. Pesantren dalam peranannya sebagai social 
change; sebuah lembaga yang dapat mengubah 
struktur-struktur ide dan pemikiran dalam 
masyarakat dan sebagai culture change; sebuah 
lembaga yang dapat mengubah berbagai budaya 
yang ada dalam masyarakat, maka pesantren 
dipandang sangat berperan dalam membentuk 
masyarakat pluralis. Dalam hal ini, pluralisme di 

28 Ibid., h. 12. 
29 Yuliana Jamaluddin, santriwati Pondok Pesantren al Junaediyyah Biru, Wawancara di Bone, 20 Desember 2010. 
3 0 Iswahyudi, santri Pondok Pesantren al-Ikhlas Ujung, Wawancara di Bone, 21 Desember 2010. 

152 Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012 



Nomor Akreditasi : 332/AU1/P2MBI/04/2011 Afifuddin 

Pondok Pesantren di Kabupaten Bone telah 
dikembangkan dalam sebuah ide dan pemikiran 
kiai, ustazd, dan para santri. Sarana yang efektif 
untuk penanaman nilai ini adalah melalui proses 
pembelajaran dan pendidikan. Pola hidup dan 
tradisi keilmuan yang akrab dengan perbedaan 
dan kemajemukan pemikiran pada kenyataannya 
menumbuhkan budaya kepesantrenan yang 
pluralis. 

Saran-saran 

1. Untuk mencapai masyarakat yang berperadaban, 
tentunya perlu mengedepankan sikap keterbukaan 
dalam kondisi masyarakat yang amat plural. 
Agama-agama lain bukanlah merupakan komu-
nitas 'saingan' ataupun lawan, namun justru 
semestinya menjadi wahana pembelajaran untuk 
memahami perbedaan dan mencari titik per-
samaan antar agama. 

2. Konsepsi pendidikan Islam bukanlah corpus tertutup 
dan dogmatis, tapi semestinya dapat membuka diri 
pada wacana dan perkembangan pemikiran yang 
ada, sehingga pesantren dapat mewujudkan dirinya 
sebagai agen pembaharuan sosial sekaligus agen 
penciptaan masyarakat muslim yang toleran, 
terbuka, demokratis dan pluralis. 

Ucapan Terima Kasih 

Tulisan ini bisa selesai atas bantuan berbagi pihak, 
khususnya dari pesantren yang diteliti. Karena itu, 
penulis mengucapkan terima kasih kepada seluruh 
pengurus Pesantren Junaid Biru dan al-Ikhlas Ujung 
Kab. Bone. 

Fernando, Ajith, 1995. "Other Religions are False Paths that Mis­

lead Their Followers" dalam John Lyden,Enduring Issue in 

Religion, San Diego: Greenhaven Press Inc. 

Ka'bah, Riyal, 2005 . Nilai-Nilai Pluralisme Dalam Islam, Bingkai 

gagasan yang berserak, (Ed.) Suruin, Bandung : Penerbit 

Nuansa. 

Kleden, Ignas, 2000 . Kekuasaan, Ideologi dan Peran Agama-

Agama, da lam O l e f S c h u m a n n dkk, Agama-Agama 

Memasuki Milenium Ketiga Cet. I; Jakarta: PT. Grasindo. 

Madjid , Nurcholish, 2000 . Islam, Doktrin dan Peradaban Cet. 

rV, Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, 

Madj id , N u r c h o l i s h , . " M a s y a r a k a t M a d a n i dan i n v e n t a s i 

Demokrasi : Tantangan dan Kemungkinan", Republik, 10 

A g u s t u s l 9 9 9 . 

Marsen, Martin H, 1999. Oxford Leaner's Pokcet Dictionary, 

Oxford University, Second Edition. 

Masdar, Umaruddin, 1998. Membaca Pemikiran Gus Dur dan 

Amin Rais tentang Demokrasi, Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Rachman, Budhy Munawar, "Membincangkan Kembali Pluralisme 

Agama" (Diskursus Pemikiran Agama dan Kemajemukan 

Agama), http://id.acehinstitute.org. diakses tanggal 25 April 

2 0 1 0 

R a h a r d j o , D a w a m , 1 9 8 5 . Pergulatan Dunia Pesantren; 

Membangun dari Bawah, Jakarta: P e r h i m p u n a n 

Pengembangan Pesantren dan Masyarakat P3M. 

Sealy, Jhon, 1986. Relogious Education PhilosophicalPerpective, 

London: George Allen & Ullin. 

Shihab, Alwi, 1997. Islam Inklusif, Bandung: Mizan, 

Steenbrink, Karel A., 1 9 9 4 , Pesantren Madrasah, Sekolah, 

Pendidikan Islam dalam Kurun modern, Terj. Karel A. 

Steenbrink dan Abdurrahman, Jakarta: LP3ES. 

Thoha,Anis Malik, 2005 . Tren Pluralisme Agama, Tinjauan Kritis, 

Jakarta: Perspektif. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul lah, M. A m i n , 1 9 9 9 . Relevansi Studi Agama di Era 

Pluralisme Agama, Kata Pengantar buku y a n g ditulis 

Muhammad Sabri, Keberagamaan yang Saling Menyapa: 

Perspektif Filsafat Perenial, Bigraf, Yogyakarta. 

Arifin, Syifaul dkk., ( e d ) , 2 0 0 0 . Melawan Kekerasan Tanpa 

Kekerasan, PP Ikatan Remaja Muhammadiyah , Pustaka 

Pelajar dan The Asia Foundation, 

A s y ' a r i , Z u b a i d i H a b i b u l l a h , \996Moralitas Pendidikan 

Pesantren, Yogyakarta. LKPSM. 

Dhofier, Zamakhsari, 1994 . Tradisi Pesantren, Studi tentang 

Pandangan Hidup Kyai, Jakarta: LP3ES. 

Jurnal "Al-Qalam" Volume 18 Nomor 1 Januari - Juni 2012 153 

http://id.acehinstitute.org
file:///996Moralitas

