
190 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 2 Desember 2016

ARSITEKTUR KHAS BUDAYA MAKAM TIPE MANDAR DI SITUS KOMPLEKS 
MAKAM LOMBENG SUSU MAJENE SULAWESI BARAT

TYPICAL ARCHITECTURAL CULTURE OF THE TYPES MANDAR GRAVE IN THE 
COMPLEX LOMBENG SUSU MAMUJU WEST SULAWESI

Rosmawati
Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Hasanuddin

Makassar, Sulawesi Selatan
Jl.Perintis Kemerdekaan Kampus Tamalanrea

Email: rosmawati_57@yahoo.co.id

Naskah diterima tanggal 10 Agustus 2016. Naskah direvisi tanggal 21 September 2016. Naskah disetujui tanggal 9 November 2016

Abstrak
Kawasan Majene sangat kaya dengan tinggalan budaya Islam, salah satunya adalah makam-makam 
kuno yang tersebar luas di daerah tersebut. Sebaran makam-makam kuno tersebut belum banyak 
diteliti dan dikaji secara ilmiah, sehingga tidak banyak yang diketahui dan difahami mngenai bentuk 
dan kandungan makna budaya yang terdapat pada makam-makam tersebut. Untuk itu, maka dalam 
tulisan ini akan dibuat tipologi jirat dan nisan makam yang terdapat di wilayah tersebut, dengan tujuan 
untuk dapat mengetahui tipe makam yang khas berkembang di daerah tersebut. Metode yang digunakan 
dalam penelitian ini adalah studi kajian pustaka untuk menyusun kerangka konseptual berupa gagasan, 
hipotesis atau teori; sebagai petunjuk awal di dalam mencari dan memahami data lapangan, terutama 
untuk mengetahui situs-situs yang akan disurvei dalam pengumpulan data lapangan; untuk mengetahui 
isu dan masalah yang wujud dalam kajian Zaman Islam di Sulawesi Barat. Pengumpulan data dari 
dua sumber, yaitu data arkeologi sebagai data primer dan data sejarah berupa tulisan sejarah maupun 
kronik lontaraq yang ada hubungannya dengan topik penelitian sebagai data sekunder. Hasil kajian ini 
menunjukkan bahwa tipe khas makam Mandar, dapat dilihat pada peninggalan makam-makam kuno di 
kawasan Majene, yaitu jirat berteras lurus dengan konstruksi tiang pada keempat sudut jirat, nisan hulu 
badik, nisan mahkota, nisan pedang bertangkai dan bahan makam dibuat dari pada batu karang.
Kata Kunci: kuburan, makam, nisan, budaya, Islam

Abstract
Majene district is rich with the remains of Islamic culture, one of which is the ancient grave and widely 
scattered in the area. The distribution of ancient tombs have not been much studied scientifically, so not 
much is known about the form and content of cultural meaning contained in these tombs. The concept of 
social stratification still clearly visible applied to the tombs of the kings in some tomb complex in Majene 
district, such as the difference in the tomb, headstone tomb and how many ancient grave sites. Therefore, in 
this paper will be made typology tomb and headstone tomb found in the area that, in order to determine 
the type of tomb typical flourish in the area.The method used in this research is the study reviewed the 
literature to draw up conceptual frameworks in the form of ideas, hypotheses or theories; represent an early 
stage in the search for and understand the data field, especially to determine the sites to be surveyed in the 
field data collection; to know the issues and problems that form in the study of the Age of Islam in West 
Sulawesi. Collecting data from two sources, namely the archaeological data as the primary data and the 
historical data in the form of historical writing or chronic lontaraq that has to do with the research topic 
as secondary data. The results of these studies show that the typical type tomb Mandar, can be shown by 
the ancient tombs in the area of ​​Majene, the tomb terraced straight pole construction on the four corners of 
the tomb, gravestone upstream dagger, headstone crown, headstone sword stemmed and materials tomb is 
made of the Coral reef.
Keywords: grave, tomb, gravestone, culture, Islam



Arsitektur Khas Budaya Makam Tipe Mandar di Situs Kompleks Makam Lombeng Susu... - Rosmawati |191

PENDAHULUAN

Kajian mengenai perkembangan agama 
Islam selalu menjadi perhatian oleh para 
sarjana sejak awal hingga sekarang. Berbagai 

masalah yang tercakup di dalam sejarah Islam 
tetap aktual dalam wacana kesejarahan. Ada tiga 
persoalan utama yang selalu menjadi bahan kajian 
para sarjana yang tidak pernah berakhir untuk 
dibahas, yaitu hal yang berhubungan dengan 
pertanyaan berasal dari mana, dibawa oleh siapa dan 
kapan masa Islam masuk dan berkembang di suatu 
kawasan di Nusantara. Olehnya itu, dalam kajian 
ini akan menjelaskan ketiga persoalan tersebut, 
khususnya di kawasan Sulawesi Selatan berdasarkan 
data sejarah dan arkeologi.

Salah satu tinggalan arkeologi pada masa 
awal Islam yang banyak ditemukan di Majene 
adalah makam para raja-raja, pemuka agama dan 
adipati (penguasa daerah). Pada umumnya makam 
ini merupakan suatu kompleks pemakaman yang 
di dalamnya terdapat keluarga atau kerabat, para 
aparat atau pembesar kerajaan dan para pengikut.
Keberadaan makam-makam tersebut, merupakan 
bukti awal masuknya agama Islam di kawasan 
Sulawesi Barat.

	 Sejauh yang diketahui ada dua kerajaan di 
wilayah Mandar yang mula dimasuki oleh penganjur 
agama Islam, yaitu Kerajaan Balanipa dan Kerajaan 
Pamboang. Kerajaan Balanipa adalah kawasan 
Mandar yang terletak di bagian selatan dan kerajaan 
Pamboang merupakan kawasan Mandar yang ada 
di bagian utara. Kawasan bagian selatan meliputi 
Polewali-Mamasa dan sebagian kawasan Majene, 
kawasan bagian utara meliputi kawasan Kabupaten 
Majene dan seluruh kawasan Kabupaten Mamuju 
dan Mamauju Utara sekarang.

	 Jika dilihat dari segi letak geografi, kedua 
kawasan daerah ini sangat memungkinkan untuk 
dikunjungi atau didatangi oleh penganjur agama 
Islam pada masa lampau. Kedua kerajaan di 
kawasan tersebut mempunyai pelabuhan yang 
banyak dikunjungi para pedagang lewat jalur laut. 
Meskipun demikian, hingga sekarang ini masih 
terdapat perbedaan pandangan tentang siapa, 
kapan dari mana asal pembawa pertama agama 
Islam ke kedua kerajaan tersebut. Ada tiga versi 
tentang asal-usul dan pembawa agama Islam ke 
kawasan tersebut, yaitu: (1) agama Islam mula-
mula masuk dan diterima oleh masyarakat di 
kawasan Mandar, dibawa oleh Tuanta Yusuf (Syekh 
Yusuf), yang dikenal dengan gelar Tuanta Salamaka 

Tajul Khalawati pada abad XVI M (Sewang, 1980: 
31). (2) Agama Islam di kawasan Mandar dibawa 
oleh Raden Mas Suryodilogo dan Syekh Zakaria 
Al Maghribi pada akhir abad XVI M. Kedua 
penganjur agama Islam ini langsung dari pulau 
Jawa, dan daerah yang pertama didatangi ialah 
Kerajaan Pamboang. Hal ini disebabkan karena 
Pamboang sejak zaman dahulu dikenal sebagai 
salah satu bandar perdagangan di daerah Mandar, 
dan berdasarkan arus angin dan letak geografi, 
Pamboang merupakan tempat penentuan arah 
pelayaran bagi pelaut yang mendiami bagian timur 
daerah Mandar untuk berlayar ke pulau Jawa dan 
Kalimantan. Secara geografi, Pamboang lebih dekat 
kepada kedua kawasan tersebut (Sewang, 1980: 32). 
(3) Agama Islam masuk ke Tanah Mandar, terlebih 
dahulu masuk ke kawasan Kerajaan Balanipa di 
bagian selatan kawasan Mandar. Menurut Lontaraq I 
Balanipa, mengatakan bahwa pembawa agama Islam 
ke daerah Mandar bukan Syekh Yusuf, melainkan 
seorang ulama yang bernama Abdurrahim 
Kamaluddin, yaitu pada masa pemerintahan raja 
Kerajaan Balanipa yang keempat, yaitu Kakanna I 
Pattang Daetta Tommuane.

Pada situs-situs makam kuno di kawasan 
Majene separti di Kompleks Makam Lombengsusu, 
ditemukan adanya bentuk makam yang khas bila 
dibandingkan dengan makam-makam lainnya 
di Indonesia. Kekhasan tersebut tampak pada 
jirat, nisan, ornamen dan bahan yang digunakan. 
Berdasarkan pada fenomena tersebut, maka penulis 
kemudian mencoba untuk menjelaskan bagaimana 
tipologi jirat dan nisan makam di Majene, 
khususnya pada Kompleks Makam Lombengsusu, 
sebagai tipologi khas makam-makam kuno 
pada masyarakat Mandar. Hal dirasakan sangat 
penting untuk dilakukan, karena belum pernah 
ada penelitian terhadap situs tersebut. Penelitian 
ini bertujuan untuk membuat deskripsi yang akan 
menjadi patokan dalam melakukan kajian yang 
lebih mendalam pada budaya Mandar di masa yang 
akan datang. 

METODE PENELITIAN
Pada tahap awal penelitian ini, penulis 

melakukan studi/kajian pustaka, yaitu dengan 
mengkaji sejumlah buku-buku, jurnal, laporan-
laporan dan tulisan-tulisan yang lain untuk 
mendapatkan informasi awal yang ada hubungannya 
dengan topik penelitian. Pengumpulan data pustaka 
bertujuan untuk: (1) menyusun kerangka konseptual 
berupa gagasan, hipotesis atau teori; (2) sebagai 
petunjuk awal dalam mencari dan memahami 



192 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 2 Desember 2016

data lapangan, terutama untuk mengetahui situs-
situs yang akan disurvei dalam pengumpulan data 
lapangan; (3) untuk mengetahui isu dan masalah 
yang wujud dalam kajian Zaman Islam di Sulawesi 
Barat.

Selanjutnya penelitian ini mengumpulkan 
data dari dua sumber, yaitu data arkeologi sebagai 
data primer dan data sejarah berupa tulisan sejarah 
maupun kronik lontaraq yang ada hubungannya 
dengan topik penelitian sebagai data sekunder. 	

PEMBAHASAN
Latar Belakang Sejarah

Kerajaan Litaq Mandar adalah gabungan dua 
kelompok federasi Pitu Ulunna Salu (tujuh hulu 
sungai) yang terdiri dari Aralle, Mambi, Bambang, 
Rante Puluhan atau Rante Buluhan, Matangnga, 
Tandong, dan Tu’bi serta kelompok federasi Pitu 
Babanna Binanga (tujuh hilir sungai) yang terdiri 
dari Balanipa, Sendana, Banggae, Pamboang, 
Tappalang, Mamuju, dan Binuang. Terbentuknya 
kedua federasi tersebut tidak menunjukkan angka 
tahun yang pasti, tetapi diduga kuat terbentuk sekitar 
abad ke-5 hingga abad ke-6M (Poelinggomang et al, 
2004: 41). Persekutuan Pitu Ulunna Salu terbentuk 
atas prakarsa Londang Dehata atau To Mampu dari 
Rante Bulahan dan Puang Banua dari Aralle yang 
mampu mempertahankan Tabulahan dan mengusir 
pasukan-pasukan Tinata dan Lohe dari wilayah 
pegunungan Mandar. Apalagi Tabulahan diyakini 
sebagai tempat penyebaran nenek moyang suku 
Mandar yaitu Pongkapadang dan Torije’ne sehingga 
terbentuklah persekutuan Pitu Ulunna Salu yang 
diserahi tugas masing-masing setiap anggota. 
Mengenai federasi Pitu Babanna Binanga, terbentuk 
atas prakarsa Tomapayung Raja II Kerajaan 
Balanipa, persekutuan dari Appe Banua Kaiyang 
(empat negeri) yaitu: Napo, Samasundu, Masso dan 
Todang-Todang. 

Hal ini dijalankan untuk melanjutkan cita-
cita orang tuanya Manyambungi Todilaling sebagai 
Mara’dia atau Raja I Balanipa. Federasi ini terbentuk 
karena adanya kezaliman dan kesewenang-
wenangan dari penguasa pasukan Pasokkorang, 
yang mendapat perlindungan dari Pitu Ulunna 
Salu akibat adanya perbedaan pandangan 
rancangan mendasar terhadap konsep norma 
yang diyakini antara Pitu Ulunna Salu dengan 
Pitu Babana Binanga. Untuk mengatasi hal itu, 
maka diadakanlah pertemuan yang dihadiri oleh 
enam kerajaan kawasan pesisir pantai di puncak 
gunung Tamajarro. Pertemuan ini melahirkan 

persekutuan kekeluargaan yang melahirkan federasi 
Pitu Babanna Binanga yang disebut Perjanjian 
Tamajarro.Persatuan Lita Mandar dapat dicapai 
dengan mengatasi perselisihan berkepanjangan 
antara Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Babana 
Binanga. Diadakanlah pertemuan di kawasan Luyo, 
yaitu perbatasan antara kedua federasi tersebut, 
yang diprakarsai oleh To Mepayung Mara’dia 
Balanipa II dan Londang Deata To Mampu, To 
Makaka Rante Buluhan, dan dihadiri oleh semua 
kelompok kerajaan yang berada di kawasan Mandar. 
Pertemuan ini menghasilkan perjanjian Luyo yang 
disebut Allamungeng Batu di Luyo (Poelinggomang 
et al, 2004: 41-42).

Di kawasan Pitu Babana Binanga terdapat 
dua kerajaan yang menonjol dan berpengaruh, 
yaitu Kerajaan Balanipa dan Kerajaan Pamboang. 
Kerajaan Balanipa adalah kawasan Mandar yang 
terletak di bagian selatan dan kerajaan Pamboang 
merupakan kawasan Mandar yang ada di bagian 
utara. Kawasan bagian selatan meliputi Polewali-
Mamasa dan sebagian kawasan Majene, kawasan 
bagian utara meliputi kawasan Kabupaten Majene 
dan seluruh kawasan Kabupaten Mamuju dan 
Mamuju Utara sekarang.

Dikisahkan, bahwa jauh sebelum agama Islam 
masuk di Mandar, telah ada seorang pendatang yang 
berasal dari suatu daerah yang sangat jauh, yang 
letaknya searah dengan arah terbitnya matahari 
(Polea karao, pole dimata allo). Di dalam Lontaraq 
Mandar (kutipan dari Lontaraq Banggae, Itoa), 
pendatang tersebut disebut sebagai To Pole-pole. 
Pendatang ini pertamakali tiba di Barane (sekarang 
Kampung Pangale) dan kemudian meneruskan 
perjalanannya ke Kampung Lipu, dengan diiringi 
beberapa pengawal dan penasehat. Setibanya di 
kampung Lipu, To Pole-pole bertemu dengan orang-
orang yang berasal dari Mawasa, yaitu suatu daerah 
yang letaknya berada di sekitar Kampung Lipu. 
Selanjutnya dari hasil pemberitahuan masyarakat 
atau orang-orang tadi, To Makaka di Mawasa 
menemui pendatang tersebut (To Pole-pole, yang 
menurut kisah adalah seorang yang memiliki 
pengetahuan dan kepandaian sangat tinggi). Oleh 
To Makaka, memberikan penempatan sebagai situs 
tinggal menetap bagi To Pole-pole, yaitu di Lipu 
(tempat pertama tiba). 

Hubungan kuasa antara To Makaka dengan 
To Pole-pole adalah diibaratkan sebagai daun yang 
berhembuskan angin (irimo-o mudaung aju), yang 
bermakna bersatu padu dalam kuasa dan kekuasaan 



Arsitektur Khas Budaya Makam Tipe Mandar di Situs Kompleks Makam Lombeng Susu... - Rosmawati |193

di Mawasa. Landasannya ditetapkan ketentuan 
bahwa segala sesuatu yang akan dilakukan harus 
berdasarkan musyawarah di antara To Makaka 
Mawasa dengan To Pole-pole. Setelah To Pole-
pole berdiam di Mawasa, barulah diberitahukan 
oleh To Makaka di Mawasa, bahwa sesungguhnya 
Mawasa merupakan daerah yang berada dalam 
kekuasaan To Makaka di Poralle (Salobose). Dari 
pemberitahuan tersebut timbul minat To Pole-pole 
untuk melawat ke Poralle di Salobose. To Pole-
pole diterima baik oleh raja Kerajaan Salabose, 
bahkan karena kepandaiaannya dalam pelbagai 
hal, maka dia dinikahkan dengan putri raja yang 
cantik jelita, bernama To Meruppa-rupa Bulawang. 
Setelah perkawinannya tersebut, maka To Pole-pole 
diberikan kawasan situs tinggal di Ujung (kawasan 
yang sering didatangi oleh musuh kerajaan). Untuk 
menjamin kekuatannya, maka dibangunlah pagar 
di seluruh kawasan Ujung dan sekitarnya termasuk 
lingkungan Banggae, sehingga keamanan tempat 
kediaman To Pole-pole dan To Merrupa-rupa 
Bulawang selaku suami istri lebih terjamin (Duli et 
al, 2014). 

Setelah lama berselang beberapa masa 
menetap di daerah Poralle, maka dipersatukanlah 
kawasan Mawasa dengan Poralle. Hasil perkawinan 
melahirkan dua orang anak, anak pertama tidak 
diketahui namanya dan anak yang kedua bernama 
Daenta di Poralle, yang kemudian menjadi raja 
pertama (Mara’dia I) dari Kerajaan Banggae. Raja-
raja Kerajaan Banggae selanjutnya berasal dari 
keturunan raja berkenaan. Anak pertama dari 
To Pole-pole, tinggal di kawasan Ujung. Beliau 
diriwayatkan beristri dua, masing-masing To 
Makaka Dinaong Indu dan To Makaka di Mawasa, 
yang masing-masing memiliki anak bernama I 
Puang Dinaong Indu (Mabicara di Banggae dan 
Totoli) berasal dari To Makaka Dinaong Indu, 
sedangkan I Puang Anning (To Kaiyang di Banggae) 
berasal dari To Makaka Di Mawasa.

Anak yang kedua, yaitu Daenta Poralle, 
diriwayatkan menuju Balanipa dan kawin dengan 
anak dari Tomepayung Balanipa, dan dari hasil 
perkawinan tersebut, dikaruniai empat (4) orang 
anak, yaitu: Daenta di Tali, Daenta di Malanto, 
Daenta di Puja dan Daenta di Balibaru. Dalam 
pemerintahan selanjutnya, Daenta Malanto menjadi 
raja (Mara’dia II) di Kerajaan Banggae. Daenta 
Malanto memperisterikan To Peannani Daenta 
di Masigi Totoli, dan dari hasil perkawinannya 
melahirkan anak bernama Daenta di Masigi yang 
kemudian menjadi raja (Mara’dia III) di Kerajaan 

Banggae. Dia dikaruniai empat (4) orang anak, 
dan seorang anaknya yaitu, To Matindo di Weboro 
kemudian menjadi Raja (Mara’dia VI) Kerajaan 
Banggae, dan saudaranya To Matindo di Salombo 
menjadi raja Kerajaan Banggae (Mara’dia V). Seorang 
saudaranya lagi yaitu, Topeanani Toniboseng 
menjadi raja Kerajaan Banggae (Mara’dia VI). 
Demikianlah seterusnya turunan dari raja-raja 
Banggae, menjadi raja (Mara’dia), hingga raja XIII 
dan XIV.

Kerajaan Banggae tidak terlepas dari asal 
mula berdirinya kerajaan-kerajaan lainnya, bahwa 
seseorang yang diangkat menjadi raja biasanya 
adalah selain dari keturunan bangsawan, juga 
orang yang arif dan bijakasana, pandai, memiliki 
kemampuan yang luar biasa serta perkasa. Demikian 
halnya dengan raja-raja Kerajaan Banggae, yang 
memimpin rakyatnya dengan segala kelebihan yang 
dimilikinya, sehingga memberikan rasa cinta dan 
ketaatan rakyat terhadap rajanya. Dikisahkan, oleh 
karena kecintaan rakyat terhadap rajanya, maka 
sewaktu raja mangkat, banyak pengikutnya yang rela 
mengorbankan jiwa, raga dan harta bendanya untuk 
ikut dimakamkan bersama-sama dengan rajanya. 
Selain itu juga dikisahkan bahwa dalam pemakaman 
raja, juga dikuburkan bersama seperangkat harta 
benda kerajaan beserta dayang-dayangnya. Mayat 
dikuburkan ke dalam tanah, di atasnya ditancapkan 
batu tegak (menhir) sebagai tanda, atau dibuatkan 
tumpukan batu seperti bentuk gunungan atau 
teras, terutama bagi para bangsawan atau orang 
berpengaruh. Untuk orang biasa, kuburnya hanya 
ditandai dengan ditanamkan pohon di atasnya atau 
ganya berupa tumpukan batu sederhana. Hal ini 
berlangsung terus hingga raja Kerajaan Banggae 
(Mara’dia III) yang belum menganut agama Islam, 
sedangkan untuk raja Kerajaan Banggae (Mara’dia 
IV) dan seterusnya, agama Islam telah masuk dan 
berpengaruh dengan sangat ketat di dalam sistem 
pemerintahan kerajaan, sehingga pemakaman 
serupa seperti yang dijalankan untuk Raja Banggae 
(Mara’dia I, II, III) tidak lagi dijalankan, melainkan 
disesuaikan denga sistem pemakaman Islam (Duli 
et al, 2014).

Sumber Lontaraq Mandar menjelaskan 
tentang peranan orang Mandar dalam pelbagai 
pelayaran ke kawasan-kawasan lainnya di Nusantara, 
adalah bahwa masyarakat Pamboang (Mandar) 
sudah dikenal sejak awal sebagai pelaut yang berani 
berlayar dan mengarungi laut lepas di seluruh 
kawasan perairan Nusantara. Mereka berlayar 



194 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 2 Desember 2016

ke Sumatera, Jawa, Kalimantan, Maluku, Irian 
dan kawasan yang lain. Bukan hanya masyarakat 
Pamboang dikenal di kawasan Mandar sebagai 
pelaut, tetapi pada umumnya semua orang Mandar 
terkenal sebagai pelayar, bahkan orang-orang 
Mandar sejak dahulu kala terkenal sebagai pelaut 
ulung di Sulawesi, mereka mengadakan banyak 
pelayaran dan lalu lintas laut dengan perahu-perahu 
khas mereka (Hamsah, 1976: 27). Pelayaran orang 
Mandar ke Pulau Jawa, biasanya menuju ke Gresik 
dan Tuban, mereka berangkat di waktu musim 
kemarau dan diperkirakan pada musim hujan 
mereka pun kembali ke Pamboang. Jika berlayar ke 
Jawa dengan tiupan angin timur, biasanya mereka 
hanya menempuh perjalanan selama satu minggu. 
Gresik dan Tuban merupakan situs pelabuhan di 
bagian utara Jawa Timur yang selalu disinggahi 
oleh para pedagang-pedagang. Gresik dan Tuban 
semakin terkenal dan ramai dikunjungi pedagang-
pedagang sejak berdirinya kerajaan Islam di Jawa 
Timur. Karena itu kedua kota di Jawa Timur 
ini kemudian dijadikan sebagai pusat kegiatan 
pengiriman muballig-muballig Islam ke luar pulau 
Jawa oleh penganjur-penganjur Islam.

Dalam Lontaraq Mandar dijelaskan bahwa 
dari Tubanlah para muballig Islam menyebar ke 
Maluku, ke Sulawesi, dan juga ke Kalimantan. 
Konon muballig-muballig dari Aceh dan Malaka 
(Malaysia) juga ikut meramaikan jalannya dakwah 
melalui bandar Gresik dan Tuban (Zuhri, 1979: 
391). Bagi pelaut Pamboang yang memudahkan 
mereka dalam mengarungi laut luas sampai ke Jawa 
adalah semangat keberanian, terutama dengan 
bantuan arus angin timur yang bertiup antara bulan 
Mei hingga September. Karena itu, setiap mereka 
melakukan pelayaran ke pulau Jawa, selamanya 
dimulai pada waktu datangnya musim kemarau.

Legenda pembawa agama Islam dari Jawa 
Raden Mas Suryodilogo, adalah seorang panglima 
perang Kerajaan Mataram yang meninggalkan tana 
Jawa karena kalah dalam peperangan melawan 
tentara Belanda pada tahun 1628-1629 (Razak, 
1982: 89). Ia bersama dengan gurunya Sayyid 
Zakaria, berangkat dari pelabuhan Gresik dan 
terus langsung ke Pamboang (Mandar). Sesampai 
di Tanah Mandar, mereka diterima dengan baik 
oleh raja Kerajaan Banggae, Topeanani Toniboseng 
(Mara’dia VI), dan bahkan raja pun memeluk agama 
Islam, dan ketika wafat diberi gelar To Matindo di 
Agamana (Sinrang, 1980: 101).

Mengenai kedatangan Sayyid Zakaria 
sebagai guru yang menyertai Suryodilogo dalam 

menyebarkan Islam di Pamboang, menurut ceritera 
masyarakat setempat (Rahman, wawancara, 
23/7/2011), mengatakan bahwa beliau merupakan 
asal suku bangsa Arab dari Yaman. Beliau datang 
ke Sumatera (Aceh) bersama dengan pedagang-
pedagang Arab dan sekaligus sebagai penganjur 
agama Islam. Beliau kemudian melanjutkan 
perjalanan ke Jawa Timur setelah berdirinya Kerajaan 
Demak, dan disinilah beliau berkenalan dengan 
Raden Mas Suryodilogo dan mengangkatnya sebagai 
murid setia. Bertahun-tahun jalinan hubungan ini 
berlangsung barulah mereka meninggalkan Pulau 
Jawa menuju Sulawesi, yaitu setelah Suryodilogo 
kalah dalam peperangan melawan penjajah. Jika 
dikatakan Sayyid Zakaria bangsa Arab dari Yaman 
memang ada kemungkinan, sebab pada saat-
saat pertama tersebarnya agama Islam ke Timur, 
pelabuhan Yaman memegang peranan penting 
dalam bidang perdagangan dan penyebaran agama 
Islam pada masa itu. Nama lengkap penganjur Islam 
dan sekaligus guru dari Suryodilogo, adalah Sayyid 
Zakaria Al-Yamanl Kata Al-Yamani (Sinrang, 1980: 
15). 

Ada beberapa versi tentang masuknya 
agama Islam ke Kerajaan Pamboang (Mandar), 
versi pertama mengatakan pada tahun 1592 yang 
dibawah oleh Raden Mas Suryodilogo. Versi lain 
mengatakan bahwa agama Islam masuk ke Kerajaan 
Pamboang dibawah oleh Sayyid Zakaria dan Raden 
Mas Suryodilogo pada awal abad ke-17 M, yaitu pada 
tahun 1604. Versi Lontaraq Mandar mengatakan 
bahwa agama Islam masuk ke Kerajaan Pamboang 
pada pertengahan abad ke-17 M, yaitu pada tahun 
1665. Lontaraq Mandar milik Pak Ledang, berisi 
keterangan: ... apaq masae-masae i lao polemi i puang 
di Soba membawa assalangang siola Kapuang Jawa 
annaq saliangmo tau di Mandar di taung 1665, artinya: 
“menjelang beberapa waktu lamanya datanglah 
puang di Soba membawa agama Islam bersama 
kapuang Jawa, kemudian Islamlah orang Mandar 
pada tahun 1665”. Apabila dilihat dari penyesuaian 
tahun, yaitu antara raja yang berkuasa di Mandar 
pada masa itu dengan membandingkan raja yang 
berkuasa ketika Islam masuk di Kerjaan Gowa. Raja 
Kerajaan Balanipa pada masa itu adalah Tomatindo 
di Langgana semasa dengan masa pemerintahan 
Sultan Hasanuddin di Gowa, yaitu pada tahun 1633-
1669. Semasa pula dengan raja Kerajaan Pamboang 
Tomatindo di Agamana, berarti agama Islam datang 
di Pamboang antara tahun 1953-1669, atau masa 
terakhir dari masa pemerintahan Tomatindo di 
Agamana sekitar tahun 1665.



Arsitektur Khas Budaya Makam Tipe Mandar di Situs Kompleks Makam Lombeng Susu... - Rosmawati |195

Proses masuknya agama Islam di 
kawasanMandar jika dibandingkan dengan kawasan 
etnik Bugis, tampaknya memiliki perbedaan. Jika 
di kawasan etnik Bugis, proses masuknya agama 
Islam mendapat banyak tantangan yang hebat, 
namun tidak demikian halnya di daerah Mandar. 
Kerajaan Gowa sebagai penyebar agama Islam 
secara resmi kepada kerajaan-kerajaan yang ada di 
kawasan Sulawesi Selatan, menempuh cara damai 
dan peperangan. Kepada beberapa kerajaan di 
kawasan Bugis, seperti Kerajaan Soppeng, Wajo 
dan Bone, penyebaran agama Islam oleh Kerajaan 
Gowa dengan cara peperangan, sedangkan kepada 
beberapa kerajaan kecil lainnya, seperti kerajaan-
kerajaan di Mandar, penyebaran agama Islam oleh 
Kerajaan Gowa berlangsung secara damai. Hal ini 
disebabkan karena kerajaan-kerajaan kecil tidak 
mungkin untuk melawan kekuatan Kerajaan Gowa 
yang memiliki tentara angkatan laut yang besar 
dengan ribuan prajurit. Selain itu, letak geografi 
Mandar yang sangat strategis memungkinkan 
daerah ini mendapat banyak pengaruh yang besar 
dari luar.

Setelah Islam diterima di kawasan Mandar, 
maka agama Islam berkembang dengan pesat, 
melaui cara-cara penyebaran Islam dengan melalui 
peranan golongan bangsawan, perkawinan, 
pendidikan dan budaya. Setelah Kerajaan Balanipa 
menerima agama Islam secara resmi, maka Kerajaan 
Gowa mengirim Abdurrahim Kamaruddin untuk 
mengajarkan agama Islam di kawasan tersebut. Hal 
ini terjadi karena sebelumnya hubungan baik yang 
telah terbina antar Balanipa dengan Gowa, sehingga 
Abdurrahim Kamaluddin dalam waktu yang relatif 
singkat, telah mengislamkan Maraqdia Pallis Kanna 
Cunang, dan dialah pemeluk agama Islam pertama di 
Tanah Mandar. Selanjutnya menyusul raja Kerajaan 
Balanipa Daetta Tommuane memeluk agama Islam 
pula (Razak, 1982: 104-105). Dengan memeluk 
agama Islam Mara’dia Bala’nipa, maka dalam waktu 
singkat sebagian besar rakyat di Kerajaan Balanipa 
telah menganut agama Islam, yaitu dengan mengikuti 
rajanya. Saluran Islamisasi melalui golongan 
bangsawan atau raja tidak hanya berlangsung di 
Kerajaan Bala’nipa, tetapi juga di kerajaan-kerajaan 
lainnya di daerah Mandar, seperti pada Kerajaan 
Pamboang. Setelah Raden Mas Suryodilogo dan 
Sayyid Zakaria berhasil mengislamkan Maraqdia 
Pamboang, Tomatindo di Agamana, maka keduanya 
dengan mudah pula menyebarkan Islam di wilayah 
Kerajaan Pamboang, bahkan sampai di Kerajaan 
Sendana, Tappalang dan Mamuju (Sewang, 2005: 

34). Dalam beberapa segi kehidupan masyarakat, 
baik di bidang politik, pemerintahan, kehidupan 
sosial, dan seni budaya, turut pula mengalami 
perubahan akibat dari pengaruh agama Islam. 
Penerimaan agama Islam melalui golongan raja-raja 
atau bangsawan memungkinkan proses Islamisai 
lebih cepat daripada melalui golongan akar rumput. 
Hal itu di sebabkan masih adanya pandangan dari 
golongan masyarakat akar rumput di Indonesia 
terhadap rajanya atau golongan bangsawan secara 
kharismatik meskipun agama Islam tidak mengenal 
anggapan demikian (Tjandrasasmita, 1977: 116).

Salah satu saluran proses Islamisasi adalah, 
melalui lajur perkawinan. Ikatan perkawinan itu 
sendiri adalah merupakan suatu ikatan lahir dan 
batin, tempat menerima kedamaian di antara 
kedua individu. Kedua individu ialah suami-
istri membentuk masyarakat justru menjadi inti 
dalam keluarga dan masyarakat. Kemudian dari 
perkawinan itu membentuk pertalian kekerabatan 
yang lebih besar di antara dua keluarga, baik dari 
keluarga laki-laki (suami) maupun dari pihak 
keluarga perempuan (isteri). Saluran Islamisasi 
dengan perkawinan itu akan lebih menguntungkan 
lagi bila terjadi antara seorang ulama dengan anak 
seorang bangsawan atau anak seorang raja, karena 
status sosial politik mereka turut mempercepat 
proses Islamisasi. Hal ini telah ditempuh oleh 
Abdurrahim Kamaluddin dalam mengembangkan 
Islam di daerah Mandar, beliau menikah dengan 
putri bangsawan Mara’dia Lembang. Demikian pula 
penyebar Islam lainnya di kawasan Pamboang, yaitu 
Raden Mas Suryodilogo menikah dengan I Lissi 
Puang putri Mara’dia Pamboang, dan Zayyid Zakaria 
menikah dengan Puanna Ibodi, putri Tomatindo di 
Agamana.

Saluran Islamisasi di samping melalui saluran 
kekuasaan para bangsawan dan perkawinan, dapat 
pula melaui saluran pendidikan. Abdurrahim 
Kamaluddin dalam usahanya menyebarluaskan 
agama Islam di Tanah Mandar, beliau juga 
mendirikan semacam kompleks pendidikan atau 
pesantren yang bernama Pasantren Mukmim. 
Ini adalah pendidikan pertama yang dikenal 
dalam sejarah Mandar, yang dapat menampung 
sekitar 44 orang pemuda sebagai murid guna 
dididik dan dijadikan kader Islam pada masa itu. 
Pembinaan kompleks pendidikan ini mendapat 
bantuan sepenuhnya dari Mara’dia Balanipa, Daetta 
Tommuane (Sewang, 1980: 36-37; Hamsah, 1976: 
27). 



196 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 2 Desember 2016

Penyebar agama Islam yang datang setelah 
Abdurrahim Kamaluddin, melanjutkan usahanya 
dalam bidang pendidikan agama Islam yang 
umumnya bersifat mistik, antara lain seperti ajaran 
Syekh Abdul Mannan alias Tuan di Salabose, 
Tuan Langngaran alias Tosalama di Labuang 
Padang, Tuan di Tonase, Tuan di Bulo-Bulo, 
yang menyebarkan Islam di Daerah Mambi, dan 
Tomatindo di Bara’na, yang menyebarkan agama 
Islam di Campalagian. Penyebaran Islam dengan 
metode mistik adalah lebih muda diterima oleh 
masyarakat yang masih tradisional, karena kaum 
sufi lebih toleran kebiasaan-kebiasaan ataupun 
adat istiadat yang dianut oleh masyarakat. Karena 
itu kaum sufi mempunyai peranan penting dalam 
Islamisasi pertama di kawasan Mandar (Hamsah, 
1976: 27).

Di kawasan Mandar, pendidikan fiqih mulai 
dipopulerkan pada akhir abad ke-18 M oleh seorang 
guru yang bernama H. Nuh alias H. Toa, yang 
berpusat di Pambusuang kemudian di Campalagian. 
Kawasan Campalagian pernah menjadi pusat 
pendidikan (pesantren) Islam Mandar. Berkat jasa 
dalam bidang pendidikan dan guna mengenang 
beliau, maka didirikanlah sebuah pesantren 
bernama: Yayasan Pesantren Nuhiyah, pada 
tanggal 9 Juni 1968, dan berpusat di Pambusuang, 
Polewali Mandar. Dalam proses selanjutnya, ketika 
agama Islam telah menjadi panutan masyarakat 
tempatan, maka terjadilah proses budaya yang 
disebut akulturasi, yaitu akulturasi antara antara 
unsur budaya pra Islam dengan unsur budaya Islam, 
yang melahirkan unsur-unsur budaya baru. Unsur-
unsur budaya baru tersebut, tampak dalam pelbagai 
aspek kehidupan masyarakat lokal, baik dari segi 
keagamaan, politik, pemerintahan, ekonomi, 
maupun seni budaya. Dalam bidang keagamaan 
munculnya kepercayaan kepada Tuhan yang maha 
esa, dalam pemerintahan dengan munculnya Qadhi 
atau Kali (Mara’dia Sara’), Imang, Katte’, Bidal dan 
Doya (Hamsah, 1976: 27-28; Sewang, 2005: 40). 
Dalam seni budaya dan kepercayaan, muncul suatu 
perayaan keagamaan yang disebut Maulu’ Lompoa 
yang dirayakan secara besar-besaran yang berpusat 
di Masjid Tua Salabose dan Makam Syeh Abdul 
Mannan.

Deskripsi Kompleks Makam Lombeng Susu 
Kompleks makam tersebut berada di Kampung 

Ajulita, Kelurahan Tande, Kecamatan Banggae 
Timur, Kabupaten Majene, Provinsi Sulawesi Barat, 
dengan titik koordinat S03˚30’.49.7”, T118˚58’.28.3”, 
berada pada puncak bukit dengan ketinggian 176 m 
di atas permukaan laut. Di sekitarnya terdapat kebun 
penduduk lokal, dapat dicapai dengan naik kereta 
dan berjalan kaki sejauh 800 m. Kompleks Makam 
Lombeng susu disebut oleh masyarakat lokal (Abdul 
Malik, wawancara, tanggal 22 Juni 2011) yang disebut 
kuburu limassusung (makam yang bersusun lima), 
khasnya makam yang digunakan oleh tokoh utama 
yang bergelar Lombeng Susu (orang yang panjang 
buah dadanya). Tokoh yang dimakamkan di makam 
yang paling besar tersebut adalah Pappuangan Tande 
(raja Kerajaan Tande) pertama yang bernama I Pura 
Para’bue. Kerajaan Tande adalah salah satu kerajaan 
kecil yang bergabung membentuk federasi menjadi 
Kerajaan Banggae dan telah memeluk agama Islam 
sekitar tahun 1700an.

Bentuk Jirat Makam
Pada situs makam tersebut ditemukan makam 

sebanyak 256 buah yang masih dapat dikenali, 
secara teknologi dan tipologi sama dengan jenis 
makam di situs Ondongan, yang membedakannya 
adalah makam yang dibuat dari blok-blok batu, 
tidak menggunakan tiang pada keempat sudutnya 
sebagai pengikat susunan blok batu, tetapi antara 
blok batu diikat saling terkait dengan teknik pasak. 
Makam berjejer dari arah utara ke selatan dengan 
tata letak adalah makam kategori ukuran besar dan 
sedang berada di tengah-tengah dan dikelilingi oleh 
makam kategori ukuran kecil. Hal yang menarik, 
adalah bahwa hampir semua makam yang terdapat 
di situs tersebut menggunakan jirat jenis teras 
berundak (D) sebanyak 244 buah, yang dibuat dari 
blok batu atau batu massif, dari ukuran besar hingga 
ukuran terkecil (misalnya makam berteras tiga 
dengan ukuran panjang hanya 35 cm, lebar 20 cm, 
tinggi 23 cm). Terdapat juga sedikit makam jenis 
peti batu (F) sebanyak 12 buah makam.



Arsitektur Khas Budaya Makam Tipe Mandar di Situs Kompleks Makam Lombeng Susu... - Rosmawati |197

Gambar 1 
Keadaan situs Kompleks Makam Lombeng Susu

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

Gambar 2 
Jirat dan hiasan kepala kerbau makam pada Situs 

Lombeng Susu

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

	 Berikut uraian jenis jirat dan beberapa jenis 
nisan makam pada situs tersebut:

1.	 Jenis jirat makam teras berundak (D) sebanyak 
244, yaitu makam kategori ukuran besar 
sebanyak 1 buah, kategori ukuran sedang 47 
buah dan kategori ukuran kecil sebanyak 196 
buah. Makam dibuat dari susunan blok batu 
karang dengan teknik pasak dan susun timbun 
khasnya pada makam berundak kategori besar 
dan sedang atau dari satu bongkahan batu 
massif khasnya pada makam berundak kategori 
sedang dan kecil. Pada sisi utara dan selatan 
terdapat gunungan dan di atasnya ditancapkan 
satu atau dua buah nisan. (1) Makam kategori 
besar yaitu makam I Pura Para’bue (Lombeng 
Susu) bersama isterinya sebagai makam utama, 
dibuat dari susunan blok batu yang berteras 
lima, dengan ukuran panjang panjang dasar 380 
cm, panjang puncak 220 cm, lebar dasar 230 cm, 
lebar puncak 110 cm dengan tinggi keseluruhan 
215 cm. Papan batu teras lima dihiasi dengan 
motif suluran daun, pada sisi utara dan selatan 
terdapat gunungan bersayap dan bertangkai 
menyerupai tanduk kerbau, dengan hiasan 
motif suluran daun, bunga dan kepala kerbau. 
Terdapat empat buah nisan, yaitu nisan sisi 
utara adalah jenis mahkota-silindrik dan sisi 
selatan adalah nisan jenis hulu badik dan

Gambar 3 
 Makam kategori sedang, berteras lima dan tiga, 

dibuat dari batu massif dan blok batu di situs 
Kompleks Makam Lombeng Susu

Sumber: Dokumentasi Rosmawati



198 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 2 Desember 2016

Gambar 4 
Makam teras berundak kategori kecil berundak 
lima dan tiga dari batu massif di situs Kompleks 

Makam Lombeng Susu

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

pedang bertanduk, semuanya dibuat dari 
batu karang dan menggunakan lapik, nisan jenis 
mahkota dan hulu badik berhiaskan motif suluran 
daun. (2) Makam kategori sedang, dibuat dari blok 
batu dan batu massif, berteras tiga hingga lima, 
terdapat gunungan dan nisan berhias suluran daun 
atau polos. Ukuran jirat makam adalah panjang 
antara 280-125 cm, lebar antara 115-53 cm dan 
tinggi 165-78 cm. Ukuran contoh makam adalah 
panjang 200 cm, lebar 112 cm dan tinggi 106 cm. (3) 
Makam kategori kecil, dibuat dari satu bongkahan 
batu massif, gunungan dan nisan kadang-kadang 
berhias motif suluran daun. Ukuran jirat makam 
adalah panjang antara 115-35 cm, lebar antara 60-20 
cm, tinggi antara 87-23 cm, contoh ukuran makam 
adalah panjang 80 cm, lebar 43 cm dan tinggi 60 cm. 

Gambar 5 
Bandingkan jirat makam dari ukuran sedang 

hingga yang terkecil

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

2.	 Jenis jirat makam peti batu (G) sebanyak 12 
buah, yaitu makam yang hanya terdiri dari 
subasemen dari susunan blok batu dan batu 
gunung, di atasnya ditancapkan satu atau dua 
buah nisan, makam jenis ini sebanyak 21 buah.

Jenis Nisan Makam
Banyak makam yang terdapat di situs 

tersebut yang sudah tidak ada nisannya, namun 
bekas berupa lapik masih tersisa, sehingga dik-
etahui bahwa semua makam menggunakan 2 
buah nisan yang saling berpasangan. Jumlah 
nisan yang ditemukan sebanyak 200 buah, ber-
dasarkan klasifikasi Rosmawati (2008, 2011), 
terdiri dari nisan jenis pedang (A5) sebanyak 40 
buah, hulu badik (C) sebanyak 68 buah, mahko-
ta (E) sebanyak 80 buah, phallus (G) sebanyak 
tiga buah dan silindrik (I3) sebanyak 5 buah. 
(1) Nisan jenis pedang hanya terdiri dari varian 
A5 yang bertangkai satu atau dua susun meny-
erupai tanduk kerbau, dibuat dari batu karang 
dengan variasi ukuran, ada yang polos dan ada 
berhias suluran daun. 

Ukuran tinggi antara 76-27 cm, lebar badan 
antara 38-13 cm dan tebal antara 4-11 cm, ukuran 
nisan contoh adalah tinggi 65 cm, lebar 31 cm dan 
tebal 10 cm. (2) Nisan jenis hulu badik (C) dibuat 
dari batu karang dengan ukuran bervariasi, ada 
yang polos dan ada berhias suluran daun. Ukuran 
tinggi antara 75-24 cm, lebar badan antara 32-11 
cm, tebal antara 4-11 cm, ukuran nisan contoh 
adalah tinggi 57 cm, lebar badan 22 cm dan tebal 
9 cm. (3) Nisan jenis mahkota (E) dibuat dari batu 
karang dengan ukuran agak bervariasi, ada yang 
polos dan ada berhias suluran daun dan geometri. 



Arsitektur Khas Budaya Makam Tipe Mandar di Situs Kompleks Makam Lombeng Susu... - Rosmawati |199

Ukuran tinggi antara 78-18 cm dan diameter badan 
antara 36-8 cm, ukuran nisan contoh adalah tinggi 
63 cm dan diameter 24 cm. (4) Nisan jenis phallus 
(G) badan bersisi delapan dan kepala berbentuk 
kelamin laki-laki, dibuat dari batu karang dan tidak 
berhias, ukuran adalah tinggi 75 cm dan diameter 
32 cm. (5) Nisan jenis silindrik semuanya varian I3, 
bersisi delapan dengan kepala berbentuk prisma dan 
bulatan dan tidak berhias. Ukuran tinggi antara 81-
55 cm dan diameter badan antara 33-13 cm, ukuran 
nisan contoh adalah tinggi 78 cm dan diameter 28 
cm. 

Nisan pada situs makam tersebut semuanya 
berpasangan dua buah untuk makam satu jenazah 
dan empat buah untuk makam dua jenazah. 
Nisan jenis mahkota dan hulu badik, berpasangan 
dengan semua jenis nisan lainnya, seperti nisan 
mahkota berpasangan dengan nisan mahkota, hulu 
badik, pedang bertanduk, phallus, silindrik dan 
nisan hulu badik berpasangan dengan mahkota, 
pedang bertanduk, phallus, silindrik. Dengan 
demikian nisan jenis mahkota dan hulu badik 
tidak menyimbolkan jenis kelamin, melainkan 
menyimbolkan status atau peranan, sedangkan nisan 
jenis pedang bertangkai menyimbolkan perempuan 
dan nisan jenis phallus dan silindrik menyimbolkan 
laki-laki. Nisan jenis mahkota menyimbolkan 
bangsawan dan jenis hulu badik menyimbolkan 
keberanian. Dengan demikian, pasangan nisan 
mahkota-mahkota menyimbolkan bangsawan 
tinggi, mahkota-hulu badik menyimbolkan 
bangsawan pemberani, mahkota-pedang bertanduk 
menyimbolkan bangsawan perempuan, mahkota-
silindrik menyimbolkan bangsawan lelaki, 
hulu badik-pedang bertangkai menyimbolkan 
perempuan pemberani, hulu badik-phallus dan 
silindrik menyimbolkan laki-laki pemberani.

Gambar 6 
 Nisan jenis pedang tanduk (A5), hulu badik dan 

mahkota di situs Kompleks Makam Lombeng Susu

 
Sumber: Dokumentasi Rosmawati

Gambar 7 
 Pasangan nisan pada makam dan ukuran nisan 

terkecil di situs Kompleks Makam Lombeng Susu

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

Gambar 8 
Jenis nisan phallus dan silindrik di situs Kompleks 

Makam Lombeng Susu

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

PENUTUP
Masuk dan berkembangnya Islam di 

kawasan Mandar membawa perubahan-perubahan 
dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat.
Tempat-tempat pemujaan megalitik, pembakaran 
mayat, penguburan yang berlangsung lama tidak 



200 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 2 Desember 2016

dilaksanakan lagi, tetapi kemudian muncul masjid, 
surau dan makam. Sistem kasta di dalam masyarakat 
dihapus, patung manusia dewa-dewa serta bentuk-
bentuk zoomorphic tidak lagi dibuat.Para seniman 
ukir kemudian menekuni pembuatan kaligrafi, 
mengembangkan ragam hias flora dan geometris, 
serta melahirkan ragam hias stiliran. Akan 
tetapi pada sisi lain budaya tidak dapat dikotak-
kotakkan, sehingga terjadi pula kesinambungan-
kesinambungan yang inovatif sifatnya. Masjid dan 
cungkup makam mengambil bentuk atap tumpang 
dan teras berundak yang bentuk dasarnya sudah 
dikenal pada masa sebelumnya sebagaimana 
tampak pada beberapa makam pra Islam, misalnya 
di Enrekang (Duli, 2013), Mamasa (Duli, 2014), 
dan Toraja (Duli, 2015). Bangunan makam Islam 
merupakan hal baru di Indonesia kala itu, olehnya 
itu terciptalah nisan dan jirat dalam berbagai 
bentuk karya seni sesuai dengan geografi budayanya 
masing-masing (Rosmawati, 2011 dan 2012).

Di kawasan Mandar, berkembang karya seni 
makam secara khas sesuai dengan budaya yang 
telah dikenal sebelumnya.Jirat makam dibentuk 
berteras secara lurus dengan meniru konstruksi 
rumah bertiang, yaitu pada setiap sudut jirat 
makam terdapat tiang yang berfungsi sebagai 
pengikat balok batu yang dipasang dengan teknik 
pasak. Bentuknisan khas Mandar yang berkembang 
adalah nisan tipe hulu badik, mahkota dan pedang 
bertangkai. Ornamen yang digunakan adalah motif 
geometri dengan suluran daun dan bunga yang 
mencerminkan alam sekitar (Duli et al, 2013 dan 
2014).Bahan yang digunakan adalah jenis batu 
karang yang banyak terdapat di kawasan tersebut.

Oleh karena budaya Islam di kawasan Mandar 
dibawa oleh para pendatang dari Melayu, Jawa 
dan Makassar, menyebabkan terjadinya akulturasi 
budaya. Akulturasi tersebut terjadi karena ada 
kontak dengan kebudayaan lain, atau dengan kata 
lain karena ada kekuatan dari luar (Rosmawati, 
2013). Pertemuan dan akulturasi antara kebudayaan 
prasejarah, Islam dan bahkan kemudian juga 
kebudayaan Barat, terjadi dalam jangka waktu yang 
panjang dan bertahap. Hasil akulturasi menunjukkan 
bahwa Islam memperkaya kebudayaan yang sudah 
ada dengan menunjukkan kesinambungan budaya, 
namun tetap dengan ciri-ciri tersendiri.

Masuknya pengaruh budaya Islam tidak 
menghilangkan identitas budaya lokal. Budaya pra-
Islam tetap berlanjut, seperti jirat teras berundak, 
gunungan, peti batu dan nisan menhir. Terjadi 
perpaduan budaya yang merupakan buah dari sikap 

adaptif dari penduduk setempat terhadap budaya 
asing yang masuk. Kendati terjadi perubahan 
budaya namun tidak sampai mengubah esensi dan 
nilai yang dikandungnya. Dengan demikian tidak 
terjadi konflik antara budaya yang bertemu. Hal itu 
dapat mengakibatkan terjadinya akulturasi budaya, 
yang akhirnya menghasilkan bentuk baru berupa 
budaya Islam yang mengalami perlembangan 
dari masa ke masa. Akulturasi budaya hadir pada 
komponen arsitektur makam meliputi tata letak, 
bentuk jirat dan nisan.

UCAPAN TERIMA KASIH
Tulisan ini hadir di hadapan pembaca berkat 

bantuan para penelaah yang telah memberikan 
review atas perbaikan artikel ini, pada kesempatan 
ini kami ucapkan terima kasih kepada Prof. Dr. 
Stephen Chia, Prof. Dr. Akin Duli, MA, Muhammad 
Nur, Mohd. Minsya Baharuddin, Yohanis Kasmin, 
Dedy dan semua yang membantu. Kepada Universiti 
Penyelidikan dan Kementerian Pendidikan Tinggi 
Malaysia, USM, Pulau Pinang, atas bantuan dana 
dalam melaksanakan penelitian ini kami ucapkan 
terima kasih, serta kepada pemerintah setempat 
yang turut mendukung penelitian ini. Ucapan 
terima kasih pula kami ucapkan kepada teman-
teman yang membantu dalam penelitian ini.

DAFTAR PUSTAKA
Duli, Akin et al. 2013. Monumen Islam di Sulawesi Selatan. 

Makassar: Identitas Universitas Hasanuddin. 
 			   . 2013. “The Mandu Coffin: A Boat 

Syimbol of Ancestral Spirits Among the Enrekang 
People of South Sulawesi”. Journal RIMA (Review 
of Indonesian and Malaysian Affairs), Vol 47, No. 
1, 2013. Camberra : Australian National University 
and University of New South Wales, Australian 
Defence Force Academy.

 			   . 2014. Monumen Islam di Sulawesi 
Barat. Makassar: BPCB Makassar.

 		  . 2014. “Shape and Chronology of Wooden 
Coffins in Mamasa, West Sulawesi, Indonesia” 
dalam Tawarikh, International Journal for 
Historical Studies, Vol. 5, No. 2, April 2014, Hal 
177-186. Bandung: ASPENSI.

 		  . 2015. “Typology and Chronology of Erong 
Woodenn Coffins in Tana Toraja, South Celebes”, 
dalam Time and Mind, The Journal of Archaeology, 
Consciousnessand Culture, Vol. 8, No. 1, hal. 3-10, 
Januari 2015. London: Routledge, Taylor and 
Francis Group.

Hamsah, M.D. 1976.“Abdul Rahim Kamaluddin Pelopor 
Penganjur Agama Islam di Daerah Mandar Sulawesi 
Selatan”, dalam Panji Masyarakat, hal.27. Jakarta.



Arsitektur Khas Budaya Makam Tipe Mandar di Situs Kompleks Makam Lombeng Susu... - Rosmawati |201

Poelinggomang, E et al. 2004. Sejarah Sulawesi Selatan, Jld 
1. Makassar: Badan Penelitian dan Pengembangan 
Daerah Propinsi Sulawesi Selatan.

Razak, S. 1982. ”Tinjauan Historis Tentang Struktur 
Pemerintahan Kerajaan Pamboang dalam 
Hubungannya dengan Masuknya Islam” dalam 
Skripsi. Ujung Pandang: IAIN Alauddin.

Rosmawati. 2011. “Tipologi dan Perkembanagn Bentuk 
Jirat dan Nisan Makam Kuno di Sulawesi Selatan” 
dalam Jurnal Lensa Budaya, Vol. 5, No.3. Edisi 
Desember 2011.

 		  . 2012. “Bentuk-Bentuk Peninggalan Budaya 
Islam di Kawasan Situs Tosora” dalam Buletin 
Somba Opu, Edisi Desember 2012. Makassar: Balai 
Pelestarian Peninggalan Purbakala Makassar. 

 		  . 2013. “Perkembangan Tamadun Islam di 

Sulawesi Selatan, Indonesia: Dari Perspektif 
Arkeologi dan Sejarah”. Disertasi Doktoral. Pusat 
Penyelidikan Arkeologi Global (PPAG), Universiti 
Sains Malaysia-Pinang.

Sewang, M. Ahmad. 1980. “Peranan Qalam Dalam 
Pergerakan KRIS Muda di Daerah 	 M a n d a r ”. 
Skripsi. Ujung Pandang : IAIN Alauddin.

 		  . 2005. Islamisasi Kerajaan Gowa (Abad XVI 
Sampai Abad XVII). Jakarta: Yayasan Obor 
Indonesia. 

Sinrang, S. 1980. Mengenai Mandar Sekilas Lintas. Ujung 
Pandang: Group Tipalaya Mandar.

Tjandrasasmita, U. 1977. Sejarah Nasional Indonesia, Jld. 
III. Jakarta: Balai Pustaka.

Zuhri, S. 1979. Sejarah Perkembangan Islam dalam 
Perkembangannya di Indonesia. Bandung: PT. Al-
Ma’arif.


