ARSITEKTUR KHAS BUDAYA MAKAM TIPE MANDAR DI SITUS KOMPLEKS
MAKAM LOMBENG SUSU MAJENE SULAWESI BARAT

TYPICAL ARCHITECTURAL CULTURE OF THE TYPES MANDAR GRAVE IN THE
COMPLEX LOMBENG SUSU MAMUJU WEST SULAWESI

Rosmawati
Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Hasanuddin
Makassar, Sulawesi Selatan
JL.Perintis Kemerdekaan Kampus Tamalanrea
Email: rosmawati_57@yahoo.co.id

Naskah diterima tanggal 10 Agustus 2016. Naskah direvisi tanggal 21 September 2016. Naskah disetujui tanggal 9 November 2016

Abstrak

Kawasan Majene sangat kaya dengan tinggalan budaya Islam, salah satunya adalah makam-makam
kuno yang tersebar luas di daerah tersebut. Sebaran makam-makam kuno tersebut belum banyak
diteliti dan dikaji secara ilmiah, sehingga tidak banyak yang diketahui dan difahami mngenai bentuk
dan kandungan makna budaya yang terdapat pada makam-makam tersebut. Untuk itu, maka dalam
tulisan ini akan dibuat tipologi jirat dan nisan makam yang terdapat di wilayah tersebut, dengan tujuan
untuk dapat mengetahui tipe makam yang khas berkembang di daerah tersebut. Metode yang digunakan
dalam penelitian ini adalah studi kajian pustaka untuk menyusun kerangka konseptual berupa gagasan,
hipotesis atau teori; sebagai petunjuk awal di dalam mencari dan memahami data lapangan, terutama
untuk mengetahui situs-situs yang akan disurvei dalam pengumpulan data lapangan; untuk mengetahui
isu dan masalah yang wujud dalam kajian Zaman Islam di Sulawesi Barat. Pengumpulan data dari
dua sumber, yaitu data arkeologi sebagai data primer dan data sejarah berupa tulisan sejarah maupun
kronik lontaraq yang ada hubungannya dengan topik penelitian sebagai data sekunder. Hasil kajian ini
menunjukkan bahwa tipe khas makam Mandar, dapat dilihat pada peninggalan makam-makam kuno di
kawasan Majene, yaitu jirat berteras lurus dengan konstruksi tiang pada keempat sudut jirat, nisan hulu
badik, nisan mahkota, nisan pedang bertangkai dan bahan makam dibuat dari pada batu karang.

Kata Kunci: kuburan, makam, nisan, budaya, Islam

Abstract

Majene district is rich with the remains of Islamic culture, one of which is the ancient grave and widely
scattered in the area. The distribution of ancient tombs have not been much studied scientifically, so not
much is known about the form and content of cultural meaning contained in these tombs. The concept of
social stratification still clearly visible applied to the tombs of the kings in some tomb complex in Majene
district, such as the difference in the tomb, headstone tomb and how many ancient grave sites. Therefore, in
this paper will be made typology tomb and headstone tomb found in the area that, in order to determine
the type of tomb typical flourish in the area.The method used in this research is the study reviewed the
literature to draw up conceptual frameworks in the form of ideas, hypotheses or theories; represent an early
stage in the search for and understand the data field, especially to determine the sites to be surveyed in the
field data collection; to know the issues and problems that form in the study of the Age of Islam in West
Sulawesi. Collecting data from two sources, namely the archaeological data as the primary data and the
historical data in the form of historical writing or chronic lontaraq that has to do with the research topic
as secondary data. The results of these studies show that the typical type tomb Mandar, can be shown by
the ancient tombs in the area of Majene, the tomb terraced straight pole construction on the four corners of
the tomb, gravestone upstream dagger, headstone crown, headstone sword stemmed and materials tomb is
made of the Coral reef.

Keywords: grave, tomb, gravestone, culture, Islam

190 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 2 Desember 2016



PENDAHULUAN

ajian mengenai perkembangan agama
B Islam selalu menjadi perhatian oleh para

sarjana sejak awal hingga sekarang. Berbagai
masalah yang tercakup di dalam sejarah Islam
tetap aktual dalam wacana kesejarahan. Ada tiga
persoalan utama yang selalu menjadi bahan kajian
para sarjana yang tidak pernah berakhir untuk
dibahas, yaitu hal yang berhubungan dengan
pertanyaan berasal dari mana, dibawa oleh siapa dan
kapan masa Islam masuk dan berkembang di suatu
kawasan di Nusantara. Olehnya itu, dalam kajian
ini akan menjelaskan ketiga persoalan tersebut,
khususnya di kawasan Sulawesi Selatan berdasarkan
data sejarah dan arkeologi.

Salah satu tinggalan arkeologi pada masa
awal Islam yang banyak ditemukan di Majene
adalah makam para raja-raja, pemuka agama dan
adipati (penguasa daerah). Pada umumnya makam
ini merupakan suatu kompleks pemakaman yang
di dalamnya terdapat keluarga atau kerabat, para
aparat atau pembesar kerajaan dan para pengikut.
Keberadaan makam-makam tersebut, merupakan
bukti awal masuknya agama Islam di kawasan
Sulawesi Barat.

Sejauh yang diketahui ada dua kerajaan di
wilayah Mandar yang mula dimasuki oleh penganjur
agama Islam, yaitu Kerajaan Balanipa dan Kerajaan
Pamboang. Kerajaan Balanipa adalah kawasan
Mandar yang terletak di bagian selatan dan kerajaan
Pamboang merupakan kawasan Mandar yang ada
di bagian utara. Kawasan bagian selatan meliputi
Polewali-Mamasa dan sebagian kawasan Majene,
kawasan bagian utara meliputi kawasan Kabupaten
Majene dan seluruh kawasan Kabupaten Mamuju
dan Mamauju Utara sekarang.

Jika dilihat dari segi letak geografi, kedua
kawasan daerah ini sangat memungkinkan untuk
dikunjungi atau didatangi oleh penganjur agama
Islam pada masa lampau. Kedua kerajaan di
kawasan tersebut mempunyai pelabuhan yang
banyak dikunjungi para pedagang lewat jalur laut.
Meskipun demikian, hingga sekarang ini masih
terdapat perbedaan pandangan tentang siapa,
kapan dari mana asal pembawa pertama agama
Islam ke kedua kerajaan tersebut. Ada tiga versi
tentang asal-usul dan pembawa agama Islam ke
kawasan tersebut, yaitu: (1) agama Islam mula-
mula masuk dan diterima oleh masyarakat di
kawasan Mandar, dibawa oleh Tuanta Yusuf (Syekh
Yusuf), yang dikenal dengan gelar Tuanta Salamaka

Tajul Khalawati pada abad XVI M (Sewang, 1980:
31). (2) Agama Islam di kawasan Mandar dibawa
oleh Raden Mas Suryodilogo dan Syekh Zakaria
Al Maghribi pada akhir abad XVI M. Kedua
penganjur agama Islam ini langsung dari pulau
Jawa, dan daerah yang pertama didatangi ialah
Kerajaan Pamboang. Hal ini disebabkan karena
Pamboang sejak zaman dahulu dikenal sebagai
salah satu bandar perdagangan di daerah Mandar,
dan berdasarkan arus angin dan letak geografi,
Pamboang merupakan tempat penentuan arah
pelayaran bagi pelaut yang mendiami bagian timur
daerah Mandar untuk berlayar ke pulau Jawa dan
Kalimantan. Secara geografi, Pamboang lebih dekat
kepada kedua kawasan tersebut (Sewang, 1980: 32).
(3) Agama Islam masuk ke Tanah Mandar, terlebih
dahulu masuk ke kawasan Kerajaan Balanipa di
bagian selatan kawasan Mandar. Menurut Lontaraq I
Balanipa, mengatakan bahwa pembawa agama Islam
ke daerah Mandar bukan Syekh Yusuf, melainkan
seorang ulama yang bernama Abdurrahim
Kamaluddin, yaitu pada masa pemerintahan raja
Kerajaan Balanipa yang keempat, yaitu Kakanna I
Pattang Daetta Tommuane.

Pada situs-situs makam kuno di kawasan
Majene separti di Kompleks Makam Lombengsusu,
ditemukan adanya bentuk makam yang khas bila
dibandingkan dengan makam-makam lainnya
di Indonesia. Kekhasan tersebut tampak pada
jirat, nisan, ornamen dan bahan yang digunakan.
Berdasarkan pada fenomena tersebut, maka penulis
kemudian mencoba untuk menjelaskan bagaimana
tipologi jirat dan nisan makam di Majene,
khususnya pada Kompleks Makam Lombengsusu,
sebagai tipologi khas makam-makam kuno
pada masyarakat Mandar. Hal dirasakan sangat
penting untuk dilakukan, karena belum pernah
ada penelitian terhadap situs tersebut. Penelitian
ini bertujuan untuk membuat deskripsi yang akan
menjadi patokan dalam melakukan kajian yang
lebih mendalam pada budaya Mandar di masa yang
akan datang.

METODE PENELITIAN

Pada tahap awal penelitian ini, penulis
melakukan studi/kajian pustaka, yaitu dengan
mengkaji sejumlah buku-buku, jurnal, laporan-
laporan dan tulisan-tulisan yang lain untuk
mendapatkan informasi awal yang ada hubungannya
dengan topik penelitian. Pengumpulan data pustaka
bertujuan untuk: (1) menyusun kerangka konseptual
berupa gagasan, hipotesis atau teori; (2) sebagai
petunjuk awal dalam mencari dan memahami

Arsitektur Khas Budaya Makam Tipe Mandar di Situs Kompleks Makam Lombeng Susu... - Rosmawati |191



data lapangan, terutama untuk mengetahui situs-
situs yang akan disurvei dalam pengumpulan data
lapangan; (3) untuk mengetahui isu dan masalah
yang wujud dalam kajian Zaman Islam di Sulawesi
Barat.

Selanjutnya penelitian ini mengumpulkan
data dari dua sumber, yaitu data arkeologi sebagai
data primer dan data sejarah berupa tulisan sejarah
maupun kronik lontaraq yang ada hubungannya
dengan topik penelitian sebagai data sekunder.

PEMBAHASAN
Latar Belakang Sejarah

Kerajaan Litaq Mandar adalah gabungan dua
kelompok federasi Pitu Ulunna Salu (tujuh hulu
sungai) yang terdiri dari Aralle, Mambi, Bambang,
Rante Puluhan atau Rante Buluhan, Matangnga,
Tandong, dan Tu'bi serta kelompok federasi Pitu
Babanna Binanga (tujuh hilir sungai) yang terdiri
dari Balanipa, Sendana, Banggae, Pamboang,
Tappalang, Mamuju, dan Binuang. Terbentuknya
kedua federasi tersebut tidak menunjukkan angka
tahun yang pasti, tetapi diduga kuat terbentuk sekitar
abad ke-5 hingga abad ke-6M (Poelinggomang et al,
2004: 41). Persekutuan Pitu Ulunna Salu terbentuk
atas prakarsa Londang Dehata atau To Mampu dari
Rante Bulahan dan Puang Banua dari Aralle yang
mampu mempertahankan Tabulahan dan mengusir
pasukan-pasukan Tinata dan Lohe dari wilayah
pegunungan Mandar. Apalagi Tabulahan diyakini
sebagai tempat penyebaran nenek moyang suku
Mandar yaitu Pongkapadang dan Torijene sehingga
terbentuklah persekutuan Pitu Ulunna Salu yang
diserahi tugas masing-masing setiap anggota.
Mengenai federasi Pitu Babanna Binanga, terbentuk
atas prakarsa Tomapayung Raja II Kerajaan
Balanipa, persekutuan dari Appe Banua Kaiyang
(empat negeri) yaitu: Napo, Samasundu, Masso dan
Todang-Todang.

Hal ini dijalankan untuk melanjutkan cita-
cita orang tuanya Manyambungi Todilaling sebagai
Maradia atau Raja I Balanipa. Federasi ini terbentuk
karena adanya kezaliman dan kesewenang-
wenangan dari penguasa pasukan Pasokkorang,
yang mendapat perlindungan dari Pitu Ulunna
Salu  akibat adanya perbedaan pandangan
rancangan mendasar terhadap konsep norma
yang diyakini antara Pitu Ulunna Salu dengan
Pitu Babana Binanga. Untuk mengatasi hal itu,
maka diadakanlah pertemuan yang dihadiri oleh
enam kerajaan kawasan pesisir pantai di puncak
gunung Tamajarro. Pertemuan ini melahirkan

persekutuan kekeluargaan yang melahirkan federasi
Pitu Babanna Binanga yang disebut Perjanjian
Tamajarro.Persatuan Lita Mandar dapat dicapai
dengan mengatasi perselisihan berkepanjangan
antara Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Babana
Binanga. Diadakanlah pertemuan di kawasan Luyo,
yaitu perbatasan antara kedua federasi tersebut,
yang diprakarsai oleh To Mepayung Maradia
Balanipa II dan Londang Deata To Mampu, To
Makaka Rante Buluhan, dan dihadiri oleh semua
kelompok kerajaan yang berada di kawasan Mandar.
Pertemuan ini menghasilkan perjanjian Luyo yang
disebut Allamungeng Batu di Luyo (Poelinggomang
et al, 2004: 41-42).

Di kawasan Pitu Babana Binanga terdapat
dua kerajaan yang menonjol dan berpengaruh,
yaitu Kerajaan Balanipa dan Kerajaan Pamboang.
Kerajaan Balanipa adalah kawasan Mandar yang
terletak di bagian selatan dan kerajaan Pamboang
merupakan kawasan Mandar yang ada di bagian
utara. Kawasan bagian selatan meliputi Polewali-
Mamasa dan sebagian kawasan Majene, kawasan
bagian utara meliputi kawasan Kabupaten Majene
dan seluruh kawasan Kabupaten Mamuju dan
Mamuju Utara sekarang.

Dikisahkan, bahwa jauh sebelum agama Islam
masuk di Mandar, telah ada seorang pendatang yang
berasal dari suatu daerah yang sangat jauh, yang
letaknya searah dengan arah terbitnya matahari
(Polea karao, pole dimata allo). Di dalam Lontaraq
Mandar (kutipan dari Lontaraq Banggae, Itoa),
pendatang tersebut disebut sebagai To Pole-pole.
Pendatang ini pertamakali tiba di Barane (sekarang
Kampung Pangale) dan kemudian meneruskan
perjalanannya ke Kampung Lipu, dengan diiringi
beberapa pengawal dan penasehat. Setibanya di
kampung Lipu, To Pole-pole bertemu dengan orang-
orang yang berasal dari Mawasa, yaitu suatu daerah
yang letaknya berada di sekitar Kampung Lipu.
Selanjutnya dari hasil pemberitahuan masyarakat
atau orang-orang tadi, To Makaka di Mawasa
menemui pendatang tersebut (To Pole-pole, yang
menurut kisah adalah seorang yang memiliki
pengetahuan dan kepandaian sangat tinggi). Oleh
To Makaka, memberikan penempatan sebagai situs
tinggal menetap bagi To Pole-pole, yaitu di Lipu
(tempat pertama tiba).

Hubungan kuasa antara To Makaka dengan
To Pole-pole adalah diibaratkan sebagai daun yang
berhembuskan angin (irimo-o mudaung aju), yang
bermakna bersatu padu dalam kuasa dan kekuasaan

192 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 2 Desember 2016



di Mawasa. Landasannya ditetapkan ketentuan
bahwa segala sesuatu yang akan dilakukan harus
berdasarkan musyawarah di antara To Makaka
Mawasa dengan To Pole-pole. Setelah To Pole-
pole berdiam di Mawasa, barulah diberitahukan
oleh To Makaka di Mawasa, bahwa sesungguhnya
Mawasa merupakan daerah yang berada dalam
kekuasaan To Makaka di Poralle (Salobose). Dari
pemberitahuan tersebut timbul minat To Pole-pole
untuk melawat ke Poralle di Salobose. To Pole-
pole diterima baik oleh raja Kerajaan Salabose,
bahkan karena kepandaiaannya dalam pelbagai
hal, maka dia dinikahkan dengan putri raja yang
cantik jelita, bernama To Meruppa-rupa Bulawang.
Setelah perkawinannya tersebut, maka To Pole-pole
diberikan kawasan situs tinggal di Ujung (kawasan
yang sering didatangi oleh musuh kerajaan). Untuk
menjamin kekuatannya, maka dibangunlah pagar
di seluruh kawasan Ujung dan sekitarnya termasuk
lingkungan Banggae, sehingga keamanan tempat
kediaman To Pole-pole dan To Merrupa-rupa
Bulawang selaku suami istri lebih terjamin (Duli et
al, 2014).

Setelah lama berselang beberapa masa
menetap di daerah Poralle, maka dipersatukanlah
kawasan Mawasa dengan Poralle. Hasil perkawinan
melahirkan dua orang anak, anak pertama tidak
diketahui namanya dan anak yang kedua bernama
Daenta di Poralle, yang kemudian menjadi raja
pertama (Maradia I) dari Kerajaan Banggae. Raja-
raja Kerajaan Banggae selanjutnya berasal dari
keturunan raja berkenaan. Anak pertama dari
To Pole-pole, tinggal di kawasan Ujung. Beliau
diriwayatkan Dberistri dua, masing-masing To
Makaka Dinaong Indu dan To Makaka di Mawasa,
yang masing-masing memiliki anak bernama I
Puang Dinaong Indu (Mabicara di Banggae dan
Totoli) berasal dari To Makaka Dinaong Indu,
sedangkan I Puang Anning (To Kaiyang di Banggae)
berasal dari To Makaka Di Mawasa.

Anak yang kedua, yaitu Daenta Poralle,
diriwayatkan menuju Balanipa dan kawin dengan
anak dari Tomepayung Balanipa, dan dari hasil
perkawinan tersebut, dikaruniai empat (4) orang
anak, yaitu: Daenta di Tali, Daenta di Malanto,
Daenta di Puja dan Daenta di Balibaru. Dalam
pemerintahan selanjutnya, Daenta Malanto menjadi
raja (Maradia II) di Kerajaan Banggae. Daenta
Malanto memperisterikan To Peannani Daenta
di Masigi Totoli, dan dari hasil perkawinannya
melahirkan anak bernama Daenta di Masigi yang
kemudian menjadi raja (Maradia III) di Kerajaan

Banggae. Dia dikaruniai empat (4) orang anak,
dan seorang anaknya yaitu, To Matindo di Weboro
kemudian menjadi Raja (Maradia VI) Kerajaan
Banggae, dan saudaranya To Matindo di Salombo
menjadiraja Kerajaan Banggae (Maradia V). Seorang
saudaranya lagi vyaitu, Topeanani Toniboseng
menjadi raja Kerajaan Banggae (Maradia VI).
Demikianlah seterusnya turunan dari raja-raja
Banggae, menjadi raja (Maradia), hingga raja XIII
dan XIV.

Kerajaan Banggae tidak terlepas dari asal
mula berdirinya kerajaan-kerajaan lainnya, bahwa
seseorang yang diangkat menjadi raja biasanya
adalah selain dari keturunan bangsawan, juga
orang yang arif dan bijakasana, pandai, memiliki
kemampuan yang luar biasa serta perkasa. Demikian
halnya dengan raja-raja Kerajaan Banggae, yang
memimpin rakyatnya dengan segala kelebihan yang
dimilikinya, sehingga memberikan rasa cinta dan
ketaatan rakyat terhadap rajanya. Dikisahkan, oleh
karena kecintaan rakyat terhadap rajanya, maka
sewaktu raja mangkat, banyak pengikutnya yang rela
mengorbankan jiwa, raga dan harta bendanya untuk
ikut dimakamkan bersama-sama dengan rajanya.
Selain itu juga dikisahkan bahwa dalam pemakaman
raja, juga dikuburkan bersama seperangkat harta
benda kerajaan beserta dayang-dayangnya. Mayat
dikuburkan ke dalam tanah, di atasnya ditancapkan
batu tegak (menhir) sebagai tanda, atau dibuatkan
tumpukan batu seperti bentuk gunungan atau
teras, terutama bagi para bangsawan atau orang
berpengaruh. Untuk orang biasa, kuburnya hanya
ditandai dengan ditanamkan pohon di atasnya atau
ganya berupa tumpukan batu sederhana. Hal ini
berlangsung terus hingga raja Kerajaan Banggae
(Maradia III) yang belum menganut agama Islam,
sedangkan untuk raja Kerajaan Banggae (Maradia
IV) dan seterusnya, agama Islam telah masuk dan
berpengaruh dengan sangat ketat di dalam sistem
pemerintahan kerajaan, sehingga pemakaman
serupa seperti yang dijalankan untuk Raja Banggae
(Maradia I, II, IIT) tidak lagi dijalankan, melainkan
disesuaikan denga sistem pemakaman Islam (Duli
etal, 2014).

Sumber Lontaraq Mandar menjelaskan
tentang peranan orang Mandar dalam pelbagai
pelayaran ke kawasan-kawasan lainnya di Nusantara,
adalah bahwa masyarakat Pamboang (Mandar)
sudah dikenal sejak awal sebagai pelaut yang berani
berlayar dan mengarungi laut lepas di seluruh
kawasan perairan Nusantara. Mereka berlayar

Arsitektur Khas Budaya Makam Tipe Mandar di Situs Kompleks Makam Lombeng Susu... - Rosmawati |193



ke Sumatera, Jawa, Kalimantan, Maluku, Irian
dan kawasan yang lain. Bukan hanya masyarakat
Pamboang dikenal di kawasan Mandar sebagai
pelaut, tetapi pada umumnya semua orang Mandar
terkenal sebagai pelayar, bahkan orang-orang
Mandar sejak dahulu kala terkenal sebagai pelaut
ulung di Sulawesi, mereka mengadakan banyak
pelayaran dan lalu lintas laut dengan perahu-perahu
khas mereka (Hamsah, 1976: 27). Pelayaran orang
Mandar ke Pulau Jawa, biasanya menuju ke Gresik
dan Tuban, mereka berangkat di waktu musim
kemarau dan diperkirakan pada musim hujan
mereka pun kembali ke Pamboang. Jika berlayar ke
Jawa dengan tiupan angin timur, biasanya mereka
hanya menempuh perjalanan selama satu minggu.
Gresik dan Tuban merupakan situs pelabuhan di
bagian utara Jawa Timur yang selalu disinggahi
oleh para pedagang-pedagang. Gresik dan Tuban
semakin terkenal dan ramai dikunjungi pedagang-
pedagang sejak berdirinya kerajaan Islam di Jawa
Timur. Karena itu kedua kota di Jawa Timur
ini kemudian dijadikan sebagai pusat kegiatan
pengiriman muballig-muballig Islam ke luar pulau
Jawa oleh penganjur-penganjur Islam.

Dalam Lontaraq Mandar dijelaskan bahwa
dari Tubanlah para muballig Islam menyebar ke
Maluku, ke Sulawesi, dan juga ke Kalimantan.
Konon muballig-muballig dari Aceh dan Malaka
(Malaysia) juga ikut meramaikan jalannya dakwah
melalui bandar Gresik dan Tuban (Zuhri, 1979:
391). Bagi pelaut Pamboang yang memudahkan
mereka dalam mengarungi laut luas sampai ke Jawa
adalah semangat keberanian, terutama dengan
bantuan arus angin timur yang bertiup antara bulan
Mei hingga September. Karena itu, setiap mereka
melakukan pelayaran ke pulau Jawa, selamanya
dimulai pada waktu datangnya musim kemarau.

Legenda pembawa agama Islam dari Jawa
Raden Mas Suryodilogo, adalah seorang panglima
perang Kerajaan Mataram yang meninggalkan tana
Jawa karena kalah dalam peperangan melawan
tentara Belanda pada tahun 1628-1629 (Razak,
1982: 89). Ia bersama dengan gurunya Sayyid
Zakaria, berangkat dari pelabuhan Gresik dan
terus langsung ke Pamboang (Mandar). Sesampai
di Tanah Mandar, mereka diterima dengan baik
oleh raja Kerajaan Banggae, Topeanani Toniboseng
(Maradia VI), dan bahkan raja pun memeluk agama
Islam, dan ketika wafat diberi gelar To Matindo di
Agamana (Sinrang, 1980: 101).

Mengenai  kedatangan  Sayyid Zakaria
sebagai guru yang menyertai Suryodilogo dalam

menyebarkan Islam di Pamboang, menurut ceritera
masyarakat setempat (Rahman, wawancara,
23/7/2011), mengatakan bahwa beliau merupakan
asal suku bangsa Arab dari Yaman. Beliau datang
ke Sumatera (Aceh) bersama dengan pedagang-
pedagang Arab dan sekaligus sebagai penganjur
agama Islam. Beliau kemudian melanjutkan
perjalanan ke Jawa Timur setelah berdirinya Kerajaan
Demak, dan disinilah beliau berkenalan dengan
Raden Mas Suryodilogo dan mengangkatnya sebagai
murid setia. Bertahun-tahun jalinan hubungan ini
berlangsung barulah mereka meninggalkan Pulau
Jawa menuju Sulawesi, yaitu setelah Suryodilogo
kalah dalam peperangan melawan penjajah. Jika
dikatakan Sayyid Zakaria bangsa Arab dari Yaman
memang ada kemungkinan, sebab pada saat-
saat pertama tersebarnya agama Islam ke Timur,
pelabuhan Yaman memegang peranan penting
dalam bidang perdagangan dan penyebaran agama
Islam pada masa itu. Nama lengkap penganjur Islam
dan sekaligus guru dari Suryodilogo, adalah Sayyid
Zakaria Al-Yamanl Kata Al-Yamani (Sinrang, 1980:
15).

Ada Dbeberapa versi tentang masuknya
agama Islam ke Kerajaan Pamboang (Mandar),
versi pertama mengatakan pada tahun 1592 yang
dibawah oleh Raden Mas Suryodilogo. Versi lain
mengatakan bahwa agama Islam masuk ke Kerajaan
Pamboang dibawah oleh Sayyid Zakaria dan Raden
Mas Suryodilogo pada awal abad ke-17 M, yaitu pada
tahun 1604. Versi Lontaraq Mandar mengatakan
bahwa agama Islam masuk ke Kerajaan Pamboang
pada pertengahan abad ke-17 M, yaitu pada tahun
1665. Lontaraq Mandar milik Pak Ledang, berisi
keterangan: ... apaq masae-masae i lao polemi i puang
di Soba membawa assalangang siola Kapuang Jawa
annagq saliangmo tau di Mandar di taung 1665, artinya:
“menjelang beberapa waktu lamanya datanglah
puang di Soba membawa agama Islam bersama
kapuang Jawa, kemudian Islamlah orang Mandar
pada tahun 1665”. Apabila dilihat dari penyesuaian
tahun, yaitu antara raja yang berkuasa di Mandar
pada masa itu dengan membandingkan raja yang
berkuasa ketika Islam masuk di Kerjaan Gowa. Raja
Kerajaan Balanipa pada masa itu adalah Tomatindo
di Langgana semasa dengan masa pemerintahan
Sultan Hasanuddin di Gowa, yaitu pada tahun 1633-
1669. Semasa pula dengan raja Kerajaan Pamboang
Tomatindo di Agamana, berarti agama Islam datang
di Pamboang antara tahun 1953-1669, atau masa
terakhir dari masa pemerintahan Tomatindo di
Agamana sekitar tahun 1665.

194 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 2 Desember 2016



Proses masuknya agama Islam di
kawasanMandar jika dibandingkan dengan kawasan
etnik Bugis, tampaknya memiliki perbedaan. Jika
di kawasan etnik Bugis, proses masuknya agama
Islam mendapat banyak tantangan yang hebat,
namun tidak demikian halnya di daerah Mandar.
Kerajaan Gowa sebagai penyebar agama Islam
secara resmi kepada kerajaan-kerajaan yang ada di
kawasan Sulawesi Selatan, menempuh cara damai
dan peperangan. Kepada beberapa kerajaan di
kawasan Bugis, seperti Kerajaan Soppeng, Wajo
dan Bone, penyebaran agama Islam oleh Kerajaan
Gowa dengan cara peperangan, sedangkan kepada
beberapa kerajaan kecil lainnya, seperti kerajaan-
kerajaan di Mandar, penyebaran agama Islam oleh
Kerajaan Gowa berlangsung secara damai. Hal ini
disebabkan karena kerajaan-kerajaan kecil tidak
mungkin untuk melawan kekuatan Kerajaan Gowa
yang memiliki tentara angkatan laut yang besar
dengan ribuan prajurit. Selain itu, letak geografi
Mandar yang sangat strategis memungkinkan
daerah ini mendapat banyak pengaruh yang besar
dari luar.

Setelah Islam diterima di kawasan Mandar,
maka agama Islam berkembang dengan pesat,
melaui cara-cara penyebaran Islam dengan melalui
peranan  golongan bangsawan, perkawinan,
pendidikan dan budaya. Setelah Kerajaan Balanipa
menerima agama Islam secara resmi, maka Kerajaan
Gowa mengirim Abdurrahim Kamaruddin untuk
mengajarkan agama Islam di kawasan tersebut. Hal
ini terjadi karena sebelumnya hubungan baik yang
telah terbina antar Balanipa dengan Gowa, sehingga
Abdurrahim Kamaluddin dalam waktu yang relatif
singkat, telah mengislamkan Maraqdia Pallis Kanna
Cunang, dan dialah pemeluk agama Islam pertama di
Tanah Mandar. Selanjutnya menyusul raja Kerajaan
Balanipa Daetta Tommuane memeluk agama Islam
pula (Razak, 1982: 104-105). Dengan memeluk
agama Islam Maradia Balanipa, maka dalam waktu
singkat sebagian besar rakyat di Kerajaan Balanipa
telah menganutagama Islam, yaitu dengan mengikuti
rajanya. Saluran Islamisasi melalui golongan
bangsawan atau raja tidak hanya berlangsung di
Kerajaan Balanipa, tetapi juga di kerajaan-kerajaan
lainnya di daerah Mandar, seperti pada Kerajaan
Pamboang. Setelah Raden Mas Suryodilogo dan
Sayyid Zakaria berhasil mengislamkan Maraqdia
Pamboang, Tomatindo di Agamana, maka keduanya
dengan mudah pula menyebarkan Islam di wilayah
Kerajaan Pamboang, bahkan sampai di Kerajaan
Sendana, Tappalang dan Mamuju (Sewang, 2005:

34). Dalam beberapa segi kehidupan masyarakat,
baik di bidang politik, pemerintahan, kehidupan
sosial, dan seni budaya, turut pula mengalami
perubahan akibat dari pengaruh agama Islam.
Penerimaan agama Islam melalui golongan raja-raja
atau bangsawan memungkinkan proses Islamisai
lebih cepat daripada melalui golongan akar rumput.
Hal itu di sebabkan masih adanya pandangan dari
golongan masyarakat akar rumput di Indonesia
terhadap rajanya atau golongan bangsawan secara
kharismatik meskipun agama Islam tidak mengenal
anggapan demikian (Tjandrasasmita, 1977: 116).

Salah satu saluran proses Islamisasi adalah,
melalui lajur perkawinan. Ikatan perkawinan itu
sendiri adalah merupakan suatu ikatan lahir dan
batin, tempat menerima kedamaian di antara
kedua individu. Kedua individu ialah suami-
istri membentuk masyarakat justru menjadi inti
dalam keluarga dan masyarakat. Kemudian dari
perkawinan itu membentuk pertalian kekerabatan
yang lebih besar di antara dua keluarga, baik dari
keluarga laki-laki (suami) maupun dari pihak
keluarga perempuan (isteri). Saluran Islamisasi
dengan perkawinan itu akan lebih menguntungkan
lagi bila terjadi antara seorang ulama dengan anak
seorang bangsawan atau anak seorang raja, karena
status sosial politik mereka turut mempercepat
proses Islamisasi. Hal ini telah ditempuh oleh
Abdurrahim Kamaluddin dalam mengembangkan
Islam di daerah Mandar, beliau menikah dengan
putri bangsawan Maradia Lembang. Demikian pula
penyebar Islam lainnya di kawasan Pamboang, yaitu
Raden Mas Suryodilogo menikah dengan I Lissi
Puang putri Maradia Pamboang, dan Zayyid Zakaria
menikah dengan Puanna Ibodi, putri Tomatindo di
Agamana.

Saluran Islamisasi di samping melalui saluran
kekuasaan para bangsawan dan perkawinan, dapat
pula melaui saluran pendidikan. Abdurrahim
Kamaluddin dalam usahanya menyebarluaskan
agama Islam di Tanah Mandar, beliau juga
mendirikan semacam kompleks pendidikan atau
pesantren yang bernama Pasantren Mukmim.
Ini adalah pendidikan pertama yang dikenal
dalam sejarah Mandar, yang dapat menampung
sekitar 44 orang pemuda sebagai murid guna
dididik dan dijadikan kader Islam pada masa itu.
Pembinaan kompleks pendidikan ini mendapat
bantuan sepenuhnya dari Maradia Balanipa, Daetta
Tommuane (Sewang, 1980: 36-37; Hamsah, 1976:
27).

Arsitektur Khas Budaya Makam Tipe Mandar di Situs Kompleks Makam Lombeng Susu... - Rosmawati |195



Penyebar agama Islam yang datang setelah
Abdurrahim Kamaluddin, melanjutkan usahanya
dalam bidang pendidikan agama Islam yang
umumnya bersifat mistik, antara lain seperti ajaran
Syekh Abdul Mannan alias Tuan di Salabose,
Tuan Langngaran alias Tosalama di Labuang
Padang, Tuan di Tonase, Tuan di Bulo-Bulo,
yang menyebarkan Islam di Daerah Mambi, dan
Tomatindo di Barana, yang menyebarkan agama
Islam di Campalagian. Penyebaran Islam dengan
metode mistik adalah lebih muda diterima oleh
masyarakat yang masih tradisional, karena kaum
sufi lebih toleran kebiasaan-kebiasaan ataupun
adat istiadat yang dianut oleh masyarakat. Karena
itu kaum sufi mempunyai peranan penting dalam
Islamisasi pertama di kawasan Mandar (Hamsah,
1976: 27).

Di kawasan Mandar, pendidikan figih mulai
dipopulerkan pada akhir abad ke-18 M oleh seorang
guru yang bernama H. Nuh alias H. Toa, yang
berpusat di Pambusuang kemudian di Campalagian.
Kawasan Campalagian pernah menjadi pusat
pendidikan (pesantren) Islam Mandar. Berkat jasa
dalam bidang pendidikan dan guna mengenang
beliau, maka didirikanlah sebuah pesantren
bernama: Yayasan Pesantren Nuhiyah, pada
tanggal 9 Juni 1968, dan berpusat di Pambusuang,
Polewali Mandar. Dalam proses selanjutnya, ketika
agama [slam telah menjadi panutan masyarakat
tempatan, maka terjadilah proses budaya yang
disebut akulturasi, yaitu akulturasi antara antara
unsur budaya pra Islam dengan unsur budaya Islam,
yang melahirkan unsur-unsur budaya baru. Unsur-
unsur budaya baru tersebut, tampak dalam pelbagai
aspek kehidupan masyarakat lokal, baik dari segi
keagamaan, politik, pemerintahan, ekonomi,
maupun seni budaya. Dalam bidang keagamaan
munculnya kepercayaan kepada Tuhan yang maha
esa, dalam pemerintahan dengan munculnya Qadhi
atau Kali (Maradia Sara’), Imang, Katte, Bidal dan
Doya (Hamsah, 1976: 27-28; Sewang, 2005: 40).
Dalam seni budaya dan kepercayaan, muncul suatu
perayaan keagamaan yang disebut Maulu’ Lompoa
yang dirayakan secara besar-besaran yang berpusat
di Masjid Tua Salabose dan Makam Syeh Abdul
Mannan.

Deskripsi Kompleks Makam Lombeng Susu

Kompleks makam tersebut berada di Kampung
Ajulita, Kelurahan Tande, Kecamatan Banggae
Timur, Kabupaten Majene, Provinsi Sulawesi Barat,
dengan titik koordinat S03°30°49.7”, T118°58°28.3",
berada pada puncak bukit dengan ketinggian 176 m
di atas permukaan laut. Di sekitarnya terdapat kebun
penduduk lokal, dapat dicapai dengan naik kereta
dan berjalan kaki sejauh 800 m. Kompleks Makam
Lombeng susu disebut oleh masyarakat lokal (Abdul
Malik, wawancara, tanggal 22 Juni2011) yang disebut
kuburu limassusung (makam yang bersusun lima),
khasnya makam yang digunakan oleh tokoh utama
yang bergelar Lombeng Susu (orang yang panjang
buah dadanya). Tokoh yang dimakamkan di makam
yang paling besar tersebut adalah Pappuangan Tande
(raja Kerajaan Tande) pertama yang bernama I Pura
Para’bue. Kerajaan Tande adalah salah satu kerajaan
kecil yang bergabung membentuk federasi menjadi
Kerajaan Banggae dan telah memeluk agama Islam
sekitar tahun 1700an.

Bentuk Jirat Makam

Pada situs makam tersebut ditemukan makam
sebanyak 256 buah yang masih dapat dikenali,
secara teknologi dan tipologi sama dengan jenis
makam di situs Ondongan, yang membedakannya
adalah makam yang dibuat dari blok-blok batu,
tidak menggunakan tiang pada keempat sudutnya
sebagai pengikat susunan blok batu, tetapi antara
blok batu diikat saling terkait dengan teknik pasak.
Makam berjejer dari arah utara ke selatan dengan
tata letak adalah makam kategori ukuran besar dan
sedang berada di tengah-tengah dan dikelilingi oleh
makam kategori ukuran kecil. Hal yang menarik,
adalah bahwa hampir semua makam yang terdapat
di situs tersebut menggunakan jirat jenis teras
berundak (D) sebanyak 244 buah, yang dibuat dari
blok batu atau batu massif, dari ukuran besar hingga
ukuran terkecil (misalnya makam berteras tiga
dengan ukuran panjang hanya 35 cm, lebar 20 cm,
tinggi 23 c¢m). Terdapat juga sedikit makam jenis
peti batu (F) sebanyak 12 buah makam.

196 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 2 Desember 2016



Gambar 1 1. Jenis jirat makam teras berundak (D) sebanyak
Keadaan situs Kompleks Makam Lombeng Susu 244, yaitu makam kategori ukuran besar
sebanyak 1 buah, kategori ukuran sedang 47
buah dan kategori ukuran kecil sebanyak 196
buah. Makam dibuat dari susunan blok batu
karang dengan teknik pasak dan susun timbun
khasnya pada makam berundak kategori besar
dan sedang atau dari satu bongkahan batu
massif khasnya pada makam berundak kategori
sedang dan kecil. Pada sisi utara dan selatan
terdapat gunungan dan di atasnya ditancapkan
satu atau dua buah nisan. (1) Makam kategori
besar yaitu makam I Pura Parabue (Lombeng
Susu) bersama isterinya sebagai makam utama,
dibuat dari susunan blok batu yang berteras
lima, dengan ukuran panjang panjang dasar 380
cm, panjang puncak 220 cm, lebar dasar 230 cm,
lebar puncak 110 cm dengan tinggi keseluruhan
215 cm. Papan batu teras lima dihiasi dengan
motif suluran daun, pada sisi utara dan selatan
terdapat gunungan bersayap dan bertangkai
menyerupai tanduk kerbau, dengan hiasan
motif suluran daun, bunga dan kepala kerbau.
Terdapat empat buah nisan, yaitu nisan sisi
utara adalah jenis mahkota-silindrik dan sisi
selatan adalah nisan jenis hulu badik dan

Gambar 3

Makam kategori sedang, berteras lima dan tiga,
dibuat dari batu massif dan blok batu di situs
Kompleks Makam Lombeng Susu

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

Gambar 2
Jirat dan hiasan kepala kerbau makam pada Situs
Lombeng Susu

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

Berikut uraian jenis jirat dan beberapa jenis

nisan makam pa da situs tersebut: Sumber: Dokumentasi Rosmawati

Arsitektur Khas Budaya Makam Tipe Mandar di Situs Kompleks Makam Lombeng Susu... - Rosmawati | 197



Gambar 4
Makam teras berundak kategori kecil berundak
lima dan tiga dari batu massif di situs Kompleks
Makam Lombeng Susu

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

pedang bertanduk, semuanya dibuat dari
batu karang dan menggunakan lapik, nisan jenis
mahkota dan hulu badik berhiaskan motif suluran
daun. (2) Makam kategori sedang, dibuat dari blok
batu dan batu massif, berteras tiga hingga lima,
terdapat gunungan dan nisan berhias suluran daun
atau polos. Ukuran jirat makam adalah panjang
antara 280-125 cm, lebar antara 115-53 cm dan
tinggi 165-78 cm. Ukuran contoh makam adalah
panjang 200 cm, lebar 112 cm dan tinggi 106 cm. (3)
Makam kategori kecil, dibuat dari satu bongkahan
batu massif, gunungan dan nisan kadang-kadang
berhias motif suluran daun. Ukuran jirat makam
adalah panjang antara 115-35 cm, lebar antara 60-20
cm, tinggi antara 87-23 cm, contoh ukuran makam
adalah panjang 80 cm, lebar 43 cm dan tinggi 60 cm.

Gambar 5
Bandingkan jirat makam dari ukuran sedang
hingga yang terkecil

e

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

2. Jenis jirat makam peti batu (G) sebanyak 12
buah, yaitu makam yang hanya terdiri dari
subasemen dari susunan blok batu dan batu
gunung, di atasnya ditancapkan satu atau dua
buah nisan, makam jenis ini sebanyak 21 buah.

Jenis Nisan Makam

Banyak makam yang terdapat di situs
tersebut yang sudah tidak ada nisannya, namun
bekas berupa lapik masih tersisa, sehingga dik-
etahui bahwa semua makam menggunakan 2
buah nisan yang saling berpasangan. Jumlah
nisan yang ditemukan sebanyak 200 buah, ber-
dasarkan klasifikasi Rosmawati (2008, 2011),
terdiri dari nisan jenis pedang (A5) sebanyak 40
buah, hulu badik (C) sebanyak 68 buah, mahko-
ta (E) sebanyak 80 buah, phallus (G) sebanyak
tiga buah dan silindrik (I3) sebanyak 5 buah.
(1) Nisan jenis pedang hanya terdiri dari varian
AS yang bertangkai satu atau dua susun meny-
erupai tanduk kerbau, dibuat dari batu karang
dengan variasi ukuran, ada yang polos dan ada
berhias suluran daun.

Ukuran tinggi antara 76-27 cm, lebar badan
antara 38-13 cm dan tebal antara 4-11 cm, ukuran
nisan contoh adalah tinggi 65 cm, lebar 31 cm dan
tebal 10 cm. (2) Nisan jenis hulu badik (C) dibuat
dari batu karang dengan ukuran bervariasi, ada
yang polos dan ada berhias suluran daun. Ukuran
tinggi antara 75-24 cm, lebar badan antara 32-11
cm, tebal antara 4-11 cm, ukuran nisan contoh
adalah tinggi 57 cm, lebar badan 22 cm dan tebal
9 cm. (3) Nisan jenis mahkota (E) dibuat dari batu
karang dengan ukuran agak bervariasi, ada yang
polos dan ada berhias suluran daun dan geometri.

198 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 2 Desember 2016



Ukuran tinggi antara 78-18 cm dan diameter badan
antara 36-8 cm, ukuran nisan contoh adalah tinggi
63 cm dan diameter 24 cm. (4) Nisan jenis phallus
(G) badan bersisi delapan dan kepala berbentuk
kelamin laki-laki, dibuat dari batu karang dan tidak
berhias, ukuran adalah tinggi 75 cm dan diameter
32 cm. (5) Nisan jenis silindrik semuanya varian I3,
bersisi delapan dengan kepala berbentuk prisma dan
bulatan dan tidak berhias. Ukuran tinggi antara 81-
55 cm dan diameter badan antara 33-13 cm, ukuran
nisan contoh adalah tinggi 78 cm dan diameter 28
cm.

Nisan pada situs makam tersebut semuanya
berpasangan dua buah untuk makam satu jenazah
dan empat buah untuk makam dua jenazah.
Nisan jenis mahkota dan hulu badik, berpasangan
dengan semua jenis nisan lainnya, seperti nisan
mahkota berpasangan dengan nisan mahkota, hulu
badik, pedang bertanduk, phallus, silindrik dan
nisan hulu badik berpasangan dengan mahkota,
pedang bertanduk, phallus, silindrik. Dengan
demikian nisan jenis mahkota dan hulu badik
tidak menyimbolkan jenis kelamin, melainkan
menyimbolkan status atau peranan, sedangkan nisan
jenis pedang bertangkai menyimbolkan perempuan
dan nisan jenis phallus dan silindrik menyimbolkan
laki-laki. Nisan jenis mahkota menyimbolkan
bangsawan dan jenis hulu badik menyimbolkan
keberanian. Dengan demikian, pasangan nisan
mahkota-mahkota  menyimbolkan  bangsawan
tinggi, mahkota-hulu badik menyimbolkan
bangsawan pemberani, mahkota-pedang bertanduk
menyimbolkan bangsawan perempuan, mahkota-
silindrik ~ menyimbolkan  bangsawan lelaki,
hulu badik-pedang bertangkai menyimbolkan
perempuan pemberani, hulu badik-phallus dan
silindrik menyimbolkan laki-laki pemberani.

Gambar 6
Nisan jenis pedang tanduk (A5), hulu badik dan
mahkota di situs Kompleks Makam Lombeng Susu

I Vi

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

Gambar 7
Pasangan nisan pada makam dan ukuran nisan
terkecil di situs Kompleks Makam Lombeng Susu

o

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

Gambar 8
Jenis nisan phallus dan silindrik di situs Kompleks

Sumber: Dokumentasi Rosmawati

PENUTUP

Masuk dan berkembangnya Islam di
kawasan Mandar membawa perubahan-perubahan
dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat.
Tempat-tempat pemujaan megalitik, pembakaran
mayat, penguburan yang berlangsung lama tidak

Arsitektur Khas Budaya Makam Tipe Mandar di Situs Kompleks Makam Lombeng Susu... - Rosmawati | 199



dilaksanakan lagi, tetapi kemudian muncul masjid,
surau dan makam. Sistem kasta di dalam masyarakat
dihapus, patung manusia dewa-dewa serta bentuk-
bentuk zoomorphic tidak lagi dibuat.Para seniman
ukir kemudian menekuni pembuatan kaligrafi,
mengembangkan ragam hias flora dan geometris,
serta melahirkan ragam hias stiliran. Akan
tetapi pada sisi lain budaya tidak dapat dikotak-
kotakkan, sehingga terjadi pula kesinambungan-
kesinambungan yang inovatif sifatnya. Masjid dan
cungkup makam mengambil bentuk atap tumpang
dan teras berundak yang bentuk dasarnya sudah
dikenal pada masa sebelumnya sebagaimana
tampak pada beberapa makam pra Islam, misalnya
di Enrekang (Duli, 2013), Mamasa (Duli, 2014),
dan Toraja (Duli, 2015). Bangunan makam Islam
merupakan hal baru di Indonesia kala itu, olehnya
itu terciptalah nisan dan jirat dalam berbagai
bentuk karya seni sesuai dengan geografi budayanya
masing-masing (Rosmawati, 2011 dan 2012).

Di kawasan Mandar, berkembang karya seni
makam secara khas sesuai dengan budaya yang
telah dikenal sebelumnya.Jirat makam dibentuk
berteras secara lurus dengan meniru konstruksi
rumah bertiang, yaitu pada setiap sudut jirat
makam terdapat tiang yang berfungsi sebagai
pengikat balok batu yang dipasang dengan teknik
pasak. Bentuknisan khas Mandar yang berkembang
adalah nisan tipe hulu badik, mahkota dan pedang
bertangkai. Ornamen yang digunakan adalah motif
geometri dengan suluran daun dan bunga yang
mencerminkan alam sekitar (Duli et al, 2013 dan
2014).Bahan yang digunakan adalah jenis batu
karang yang banyak terdapat di kawasan tersebut.

Oleh karena budaya Islam di kawasan Mandar
dibawa oleh para pendatang dari Melayu, Jawa
dan Makassar, menyebabkan terjadinya akulturasi
budaya. Akulturasi tersebut terjadi karena ada
kontak dengan kebudayaan lain, atau dengan kata
lain karena ada kekuatan dari luar (Rosmawati,
2013). Pertemuan dan akulturasi antara kebudayaan
prasejarah, Islam dan bahkan kemudian juga
kebudayaan Barat, terjadi dalam jangka waktu yang
panjang danbertahap. Hasil akulturasi menunjukkan
bahwa Islam memperkaya kebudayaan yang sudah
ada dengan menunjukkan kesinambungan budaya,
namun tetap dengan ciri-ciri tersendiri.

Masuknya pengaruh budaya Islam tidak
menghilangkan identitas budaya lokal. Budaya pra-
Islam tetap berlanjut, seperti jirat teras berundak,
gunungan, peti batu dan nisan menhir. Terjadi
perpaduan budaya yang merupakan buah dari sikap

adaptif dari penduduk setempat terhadap budaya
asing yang masuk. Kendati terjadi perubahan
budaya namun tidak sampai mengubah esensi dan
nilai yang dikandungnya. Dengan demikian tidak
terjadi konflik antara budaya yang bertemu. Hal itu
dapat mengakibatkan terjadinya akulturasi budaya,
yang akhirnya menghasilkan bentuk baru berupa
budaya Islam yang mengalami perlembangan
dari masa ke masa. Akulturasi budaya hadir pada
komponen arsitektur makam meliputi tata letak,
bentuk jirat dan nisan.

UCAPAN TERIMA KASIH

Tulisan ini hadir di hadapan pembaca berkat
bantuan para penelaah yang telah memberikan
review atas perbaikan artikel ini, pada kesempatan
ini kami ucapkan terima kasih kepada Prof. Dr.
Stephen Chia, Prof. Dr. Akin Duli, MA, Muhammad
Nur, Mohd. Minsya Baharuddin, Yohanis Kasmin,
Dedy dan semua yang membantu. Kepada Universiti
Penyelidikan dan Kementerian Pendidikan Tinggi
Malaysia, USM, Pulau Pinang, atas bantuan dana
dalam melaksanakan penelitian ini kami ucapkan
terima kasih, serta kepada pemerintah setempat
yang turut mendukung penelitian ini. Ucapan
terima kasih pula kami ucapkan kepada teman-
teman yang membantu dalam penelitian ini.

DAFTAR PUSTAKA

Duli, Akin et al. 2013. Monumen Islam di Sulawesi Selatan.
Makassar: Identitas Universitas Hasanuddin.

. 2013. “The Mandu Coffin: A Boat
Syimbol of Ancestral Spirits Among the Enrekang
People of South Sulawesi”. Journal RIMA (Review
of Indonesian and Malaysian Affairs), Vol 47, No.
1,2013. Camberra : Australian National University
and University of New South Wales, Australian
Defence Force Academy.

. 2014. Monumen Islam di Sulawesi
Barat. Makassar: BPCB Makassar.

. 2014. “Shape and Chronology of Wooden
Coffins in Mamasa, West Sulawesi, Indonesia”
dalam  Tawarikh, International Journal for
Historical Studies, Vol. 5, No. 2, April 2014, Hal
177-186. Bandung: ASPENSI.

. 2015. “Typology and Chronology of Erong
Woodenn Coffins in Tana Toraja, South Celebes”,
dalam Time and Mind, The Journal of Archaeology,
Consciousnessand Culture, Vol. 8, No. 1, hal. 3-10,
Januari 2015. London: Routledge, Taylor and
Francis Group.

Hamsah, M.D. 1976.“Abdul Rahim Kamaluddin Pelopor
Penganjur Agama Islam di Daerah Mandar Sulawesi
Selatan’, dalam Panji Masyarakat, hal.27. Jakarta.

200 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 2 Desember 2016



Poelinggomang, E et al. 2004. Sejarah Sulawesi Selatan, Jld
1. Makassar: Badan Penelitian dan Pengembangan
Daerah Propinsi Sulawesi Selatan.

Razak, S. 1982. ”Tinjauan Historis Tentang Struktur
Pemerintahan  Kerajaan Pamboang dalam
Hubungannya dengan Masuknya Islam” dalam
Skripsi. Ujung Pandang: IAIN Alauddin.

Rosmawati. 2011. “Tipologi dan Perkembanagn Bentuk
Jirat dan Nisan Makam Kuno di Sulawesi Selatan”
dalam Jurnal Lensa Budaya, Vol. 5, No.3. Edisi
Desember 2011.

. 2012. “Bentuk-Bentuk Peninggalan Budaya
Islam di Kawasan Situs Tosora” dalam Buletin
Somba Opu, Edisi Desember 2012. Makassar: Balai
Pelestarian Peninggalan Purbakala Makassar.

. 2013. “Perkembangan Tamadun Islam di

Sulawesi Selatan, Indonesia: Dari Perspektif
Arkeologi dan Sejarah”. Disertasi Doktoral. Pusat
Penyelidikan Arkeologi Global (PPAG), Universiti
Sains Malaysia-Pinang.

Sewang, M. Ahmad. 1980. “Peranan Qalam Dalam
Pergerakan KRIS Muda di Daerah  Mandar”.
Skripsi. Ujung Pandang : IAIN Alauddin.

. 2005. Islamisasi Kerajaan Gowa (Abad XVI
Sampai Abad XVII). Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia.

Sinrang, S. 1980. Mengenai Mandar Sekilas Lintas. Ujung
Pandang: Group Tipalaya Mandar.

Tjandrasasmita, U. 1977. Sejarah Nasional Indonesia, Jid.
III. Jakarta: Balai Pustaka.

Zuhri, S. 1979. Sejarah Perkembangan Islam dalam
Perkembangannya di Indonesia. Bandung: PT. Al-
Maarif.

Arsitektur Khas Budaya Makam Tipe Mandar di Situs Kompleks Makam Lombeng Susu... - Rosmawati [201



