PENYULUH INKLUSIF: UPAYA MEMBANGUN HARMONI PASCA KONFLIK DI
MALUKU TENGAH

THE INCLUSIVE CONSELOR: THE EFFORT TO BUILD HARMONY AFTER
CONFLICT IN CENTRAL MALUKU REGENCY

Sabara
Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar
Kantor: Jalan AP. Pettarani No. 72 Makassar
Email: barackfilsafat@yahoo.co.id

Naskah diterima tanggal 13 September 2016. Naskah direvisi tanggal 14 Oktober 2016. Naskah disetujui tanggal 9 November 2016.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan peran penyuluh agama dalam pengelolaan kerukunan
umat beragama di Maluku Tengah. Adapun permasalahan dalam penelitian ini adalah bagaimana
situasi hubungan umat beragama?, dan bagaimana pandangan penyuluh agama tentang kerukunan?,
serta bagaimana keterlibatan penyuluh agama di kabupaten Maluku Tengah dalam meningkatkan
kerukunan umat beragama?. Maluku Tengah merupakan wilayah yang heterogen dari segi agama
dan pernah mengalami sejarah konflik keagamaan pada tahun 1999-2003. Ekses dari konflik tersebut
adalah segregasi pemukiman yang didasarkan pada agama (Islam dan Kristen). Rekonsiliasi konflik
yang dilakukan menggunakan beberapa modal kultural yang berbasis kearifan lokal Maluku, yaitu: pela,
gandong, masohi, dan lain-lain. Pandangan penyuluh agama terhadap kerukunan di Maluku Tengah
adalah bahwa segregasi pemukiman berdasarkan agama merupakan solusi sementara dan masih sangat
rentan akan terjadinya konflik karena adanya jarak sosial yang terbangun. Untuk itu, perlu direncanakan
sebuah model pembauran pemukiman agar kerukunan umat beragama dapat tercipta dalam suasana
yang lebih kultural. Peran penyuluh agama dalam pengelolaan kerukunan di Maluku Tengah melalui
program Kelompok Kerja Penyuluh (Pokjaluh) integrasi di mana semua penyuluh agama PNS
berhimpun dalam satu kelompok kerja yang sama untuk kemudian melakukan beberapa program kerja
bersama yang secara sinergis sebagai perwujudan kerukunan yang aktif antar tokoh agama.

Kata Kunci: manajemen kerukunan, umat beragama, penyuluh agama, Kabupaten Maluku Tengah

Abstract

This research aimed to described the rule of religious conselor in the management of religious harmony in
the Central Maluku. The problem of research is how the situation of religious relations in Central Maluku
regency?, how views in religious religious conselor on harmony in Central Maluku regency?, and how the
involvement of religion in Central Maluku regency?. Central Maluku region is a region that is heterogeneous
in terms of religion of religion it has the history experience of religious conflict 1999-2003. The excesses of
the conflict settlement is segregation based on religion (Moslem and Christianity). Conflict reconciliation is
done using some cultural capital of Maluku based on local wisdom, namely gandong, pela, masohi and the
others. The view of the religion educator to the harmony in Central Maluku is that residential segregation
based on religion is a temporary solution and are still highly vulmerable to conflict because of their social
distance awakened. For that, is necessary to pan an assimilation model of settlement that religious harmony
can be created withim more cultural. The role of religion religious conselor in the management of harmony
in Central Maluku though the working group conselor group working - (pokjaluh) integration wichh all
religious conselor PNS together into one group working together to meudian undertake several programs
together that synergistically as the embodiment of harmony is a active among religious leaders.

Keywords: management of harmony, religious conselor Central Maluku Regency.

Penyuluh Inklusif: Upaya Membangun Harmoni Pasca Konflik di Maluku Tengah - Sabara | 303



PENDAHULUAN

ukun berarti damai dan baik, sehingga
R«:rukunan beragama ini dapat dikatakan

ebagai hubungan yang damai dan baik
antara pemeluk agama yang berbeda-beda. Menurut
Hamdan (dalam Ismail, 2012: 133), kerukunan
beragama berarti hubungan sesama umat beragama
dilandasi toleransi, saling pengertian, saling
menghormati, menghargai kesetaraan dalam
pengamalan ajaran agamanya dan kerjasama
dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan
bernegara di dalam Negara Kesatuan Republik
Indonesia berdasarkan Pancasila dan UUD 1945.
Pada dasarnya, agama dapat dimplementasikan
sebagai alat perekat kohesi sosial. Agar agama dapat
fungsional menjadi alat perekat kohesi sosial ada
beberapa aspek yang perlu untuk diperhatikan oleh
pemeluknya (Mashudi, 2014: 52), yaitu; runtuhnya
ego sektoral (kelompok), tidak ekstrem dan saling
menghormati, serta munculnya kesadaran kolektif
sebagai satu kesatuan masyarakat meski dalam
perbedaan.

Pemeliharaan kerukunan umat beragama
adalah upaya bersama umat beragama dan
pemerintah di bidang pelayanan, pengaturan dan
pemberdayaan umat beragama, maka kerukunan
umat beragama merupakan bagian tak terpisahkan
darikerukunan nasional. Oleh karena itu, kerukunan
yang ingin diwujudkan, merupakan kerukunan
dinamis kreatif dan inovatif. Hal ini disebabkan
karena kerukunan hidup umat beragama bukanlah
sesuatu yang sudah final, namun akan terus
berproses. Kerukunan itu hendaklah berasal dari
akar tradisi masyarakat setempat, sehingga dengan
mudah dapat dipahami dan diamalkan dalam
kehidupan bersama guna mewujudkan kerjasama
yang harmonis antara sesama agama, antara umat
agama dan lembaga/ormas keagamaan, serta antara
umat agama dengan pemerintah.

Menurut Iskandar (2005: 398-399) bahwa
untuk mengukur kerukunan hidup beragama dapat
dilihat dari dimensi-dimensi sebagai berikut: a)
dimensi kerukunan antar umat seagama. Persoalan
yang kerap terjadi bermula ketika klaim kebenaran
agama yang dianut seseorang atau sekelompok
orang dihadapkan pada klaim kebenaran
agama lain, maka tidak jarang timbul benturan,
perselisihan, bahkan peperangan yang bernuansa
agama. Dimensi kerukunan antar umat seagama
dapat diretas dengan semangat kekeluargaan dan
pemeliharaan; b) Dimensi kerukunan antar umat

beragama. Penekanan pada aspek kedua dirasakan
sangat penting dalam suatu masyarakat dan bangsa
yang penduduknya majemuk dari segi agama. Pola
kerukunan yang hendak dikembangkan dalam
kaitan ini adalah kerukunan yang bersifat dinamis.
Maksudnya, hubungan diantara umat yang berbeda
agama selain terwujud dalam bentuk kesadaran akan
kemajemukan dan sikap saling menghargai, juga
diharapkan agar umat tersebut dapat bekerjasama
dan saling membantu dalam bidang sosial dan
ekonomi; ¢) Dimensi kerukunan umat beragama
dengan pemerintah Pengembangan kerukunan
antar umat beragama dikembangkan pula melalui
penyediaan rambu-rambu yang mengatur hubungan
antar warga masyarakat yang memiliki keragaman
agama. Sebagian dari rambu-rambu sudah dimiliki
oleh bangsa kita, namun berbagai rambu-rambu
yang lain, seperti Undang-undang Kerukunan
Hidup Umat Beragama perlu diusahakan.

Manusia adalah homo conflictus yaitu
makhluk yang selalu terlibat dalam perdebatan,
pertentangan, dan persaingan baik suka rela
maupun terpaksa (Susan, 2009: 4). Menurut Miall
(2002: 7) konflik yang dimaksud adalah sebuah
ekspresi heterogenitas kepentingan, nilai, dan
keyakinan yang muncul sebagai formasi baru yang
ditimbulkan oleh perubahan sosial yang muncul
bertentangan dengan hambatan yang diwariskan.
Menurut A. Sudiarja (2006: 86) kuatnya rasa identitas
keagamaan menjadi pemicu konflik, oleh karena itu,
dalam pandangan penulis perlu dilakukan upaya
membuka sekat identitas tersebut agar menjadi
lebih cair, khususnya pada aspek hubungan sosial.

Dalam hal konflik tersebut, agama menjadi
salah satu variabel yang kerap memicu pertentangan
antar  kelompok dalam  masyarakat yang
pertentangan itu sering meluas menjadi benturan
sosial. Mengingat rentannya agama menjadi faktor
pemicu konflik, karenanya kerukunan antar umat
beragama menjadi hajat penting demi keutuhan
dan keharmonisan hubungan sosial masyarakat
yang heterogen. Sebagaimana dikatakan oleh KH.
Muhamamd Dachlan (mantan Menteri Agama)
bahwa kerukunan antar golongan agama merupakan
syarat mutlak bagi terciptanya stabilitas politik
dan ekonomi (Muhdina, 2015: 20). Membangun
kerukunan antar umat beragama dapat dilakukan
dengan berbagai pendekatan, baik pendekatan yang
bersifat struktural maupun pendekatan kultural
(kebudayaan).

Kegiatan kepenyuluhan yang berorientasi
pada pelayanan pembinaan keagamaan bagi

304 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016



masyarakat seluas mungkin adalah upaya untuk
mengejawantahkan kualitas pemahaman dan
pengamalan agama bagi masyarakat melalui
upaya pengembangan wawasan keagamaan, dan
pengembangan pusat-pusat edukasi wawasan
dan pengamalan keagamaan masyarakat melalui
pembentukan kelompok-kelompok dampingan.
Dalam konteks internal Kementerian Agama,
kehadiran penyuluh agama dimaksudkan sebagai
upaya untuk meningkatkan kualitas pelayanan
bagi umat beragama, agar terwujud kehidupan
masyarakat beragama di Indonesia yang sesuai
dengan visi besar Kementerian Agama (Sabara,
2010: 23).

Penyuluh agama merupakan “ujung tombak”
Kementerian Agama dalam hal pelaksanaan
tugas dan fungsi pembinaan umat beragama
demi peningkatan kualitas kehidupan keagamaan
masyarakat. Selain itu, penyuluh juga berposisi
sebagai garda terdepan dalam hal pembinaan
kerukunan umat beragama. Balai Litbang Agama
Makassar telah tiga kali melakukan penelitian
terkait kepenyuluhan, yaitu pada tahun 2009 tentang
Dakwah Islam di Daerah Terpencil, tahun 2010
tentang Penyelenggaraan Pelayanan Kepenyuluhan
Agama, dan tahun 2012 tentang Pembinaan
Muallaf di Kawasan Timur Indonesia. Hasil dari
tiga penelitian tersebut menemukan bahwa model-
model pembinaan yang diberikan masih cenderung
bersifat konvensional dan dengan muatan materi
yang bersifat normatif dan eskatologis. Pembinaan
umat yang berkenaan dengan bagaimana
membangun hubungan sosial yang harmonis dalam
bingkai masyarakat multikultural dan multiagama
masih kurang dieksplorasi.

Penyuluh agama sebagaimana yang diatur
dalam KMA Nomor 516 Tahun2003 tentang Petunjuk
Teknis Pelaksanaan Jabatan Fungsional Penyuluh
Agama dan Angka Kreditnya. Tugas penyuluh
agama adalah melakukan dan mengembangkan
kegiatan bimbingan atau penyuluhan agama dan
pembangunan melalui bahasa agama. Kegiatan
kepenyuluhan adalah  pertama;  melakukan
persiapan, meliputi a) identifikasi potensi wilayah
atau kelompok sasaran; b) menyusun rencana kerja;
c) menyusun program Kkerja; kedua, menyusun
materi bimbingan baik secara tertulis (naskah, leaflet,
slide, poster, booklet) atau rekaman (kaset, video);
ketiga,melaksanakan kegiatan pembimbingan dan
penyuluhan (melalui tatap muka, melalui media,
atau pentas pertunjukan) atau melakukan konsultasi
keagamaan baik perorangan maupun kelompok;

keempat, pemantauan, evaluasi dan pelaporan hasil
pelaksanaan.

Dalam Himpunan Peraturan Tentang
Jabatan Fungsional Penyuluh Agama dan Angka
Kreditnya pada pasal 1 disebutkan :“Penyuluhan

Agama adalah suatu kegiatan bimbingan
atau penyuluhan Agama dan pembangunan
melalui bahasa agama wuntuk meningkatkan

peran serta masyarakat dalam pembangunan
nasional”. Sedangkan menurut M. Arifin (1999: 29),
yang dimaksud dengan penyuluhan agama adalah:
Segala kegiatan yang dilakukan oleh seseorang
dalam rangka memberikan bantuan kepada orang
lain yang mengalami kesulitan-kesulitan rohaniah
dalam lingkungan hidupnya agar supaya orang
tersebut mampu mengatasinya sendiri karena
timbul kesadaran atau penyerahan diri terhadap
kekuasaan Tuhan Yang Maha Esa.

Berdasar Keputusan Menko Wasbang PAN
Nomor: 54/Kep/MK.WASPAN/9/1999, tentang
Jabatan Fungsioal Penyuluh Agama dan Angka
Kreditnya, Penyuluh Agama adalah: Pegawai Negeri
Sipil yang diberi tugas, tangung jawab, wewenang
dan hak secara penuh oleh pejabat yang berwenang
untuk melaksanakan bimbingan dan penyuluhan
agama dan pembangunan kepada masyarakat
melalui bahasa agama.

Selanjutnya Surat Keputusan Bersama (SKB)
Menteri Agama dan Kepala Badan Kepegawaian
Negara Nomor: 574 Tahun 1999 dan Nomor:
178 Tahun 1999 tentang Petunjuk Pelaksanaan
Jabatan Fungsional Penyuluh Agama dan Angka
Kreditnya. Dalam SKB tersebut ditetapkan bahwa
Penyuluh Agama adalah :“Pegawai Negeri Sipil yang
diberi tugas, tanggung jawab, wewenang dan hak
secara penuh oleh pejabat yang berwenang untuk
melakukan kegiatan bimbingan atau penyuluhan
agama dan pembangunan melalui bahasa agama”.

Dalam Himpunan Peraturan Tentang Jabatan
Fungsional Penyuluh Agama dan Angka Kreditnya
(Bimas Islam dan Urusan Haji, 2000) dalam pasal
1 di sebutkan: “Penyuluh Agama adalah Pegawai
negeri Sipil yang diberi tugas, tanggung jawab,
wewenang dan hak secara penuh oleh pejabat
yang berwenang untuk melaksanakan bimbingan
atau penyuluhan agama dan pembangunan kepada
masyarakat melaluibahasaagama” Pada prakteknya
di lapangan, penyuluh agama bukan hanya mereka
yang berstatus sebagai PNS, melainkan juga tokoh-
tokoh agama yang diberikan SK oleh Kementerian
Agama setempat sebagai penyuluh agama non
PNS.

Penyuluh Inklusif: Upaya Membangun Harmoni Pasca Konflik di Maluku Tengah - Sabara | 305



Kementerian Agama mandataris
negara dalam  mengatur dan  mengelola
pembangunan  manusia  Indonesia  melalui
pembinaan keberagamaan dimaksudkan untuk
mencapai  tujuan  “terwujudnya  masyarakat
Indonesia yang taat beragama, maju, sejahtera,
cerdas, serta saling menghormati antar sesama
pemeluk agama dalam kehidupan bermasyarakat,
berbangsa, dan bernegara dalam wadah NKRI”. Dari
visi tersebut, tergambar tugas kementerian agama
sebagai pilar penjaga harmonisasi sosial masyarakat
Indonesia yang majemuk melalui pembinaan
kerukunan umat beragama.

Berdasarkan visi Kementerian Agama
tersebut, maka model keberagamaan yang harus
dikembangkandilndonesiaadalahmodelkeagamaan
yang progresif. Yaitu model keberagamaan dengan
nilai-nilai keagamaan yang bersifat profetik namun
tidak mematikan potensi manusiawi dalam diri
manusia untuk memperjuangkan sisi paling sublim
dari humanitasnya. Nilai-nilai agama tersebut harus
menjadi faktor utama atas terbentuknya masyarakat
yang memiliki visi kemanusiaan yang berorientasi
ketuhanan.

Sebagaimana telah disebutkan di atas bahwa
salah satu tugas pokok Kementerian Agama
adalah melakukan pembinaan terhadap umat
beragama agar menjadi harmonis dan toleran
serta komitmen pada keutuhan NKRI. Untuk
itu, pembinaan kerukunan umat beragama oleh
Kemenag setidaknya dapat dirumuskan dalam
lima langkah strategis, Pertama. Menumbuhkan
dan mengembangkan situasi yang kondusif bagi
terwujudnya kerukunan umat beragama (baik inter,
antar, maupun umat beragama dengan pemerintah).
Kedua. Pembinaan kerukunan umat beragama agar
lebih harmonis dan lebih toleran melalui penguatan
pemahaman, penghayatan, serta pengamalan
agama yang bervisi rahmat, damai, atau kasih.
Ketiga. Mencegah agar tidak terjadi pertentangan
maupun konflik atas nama agama termasuk di
antaranya melakukan pencegahan terhadap upaya
untuk membenturkan umat beragama dengan
pemerintah. Keempat. Menjadi mediator apabila
terjadi pertentangan atau konflik yang membawa
atau mengatasnamakan agama. Kelima. Menabur
dan menyebarkan wawasan multikulturalisme
dan paradigma keberagamaan yang inklusif yang
sejalan dengan prinsip Bhineka Tunggal Ika (Ismail,
2012: 62). Kelima langkah strategis tersebut pada
prakteknya memestikan keterlibatan penyuluh
agama sebagai “ujung tombak” kementerian agama.

sebagai

Berdasarkan hal tersebut di atas, maka
penelitian tentang peran penyuluh agama dalam
peningkatan kerukunan umat beragama menajdi
tema yang cukup menarik. Dengan mengambil lokasi
di Kabupaten Maluku Tengah provinsi Maluku,
penelitian ini didasarkan pada tiga permasalahan,
Bagaimana situasi hubungan umat beragama di
kabupaten Maluku Tengah? Bagaimana padangan
penyuluh agama tentang kerukunan di kabupaten
Maluku Tengah? dan Bagaimana keterlibatan
penyuluh agama di kabupaten Maluku Tengah
dalam meningkatkan kerukunan umat beragama?.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan adalah
penelitian kualitatif (Arikunto, 2007:234) yang
bertujuan untuk mendeskripsikan peran-peran
strategis yang dilakukan penyuluh agama di
kabupaten Maluku Tengah dalam pengelolaan
kerukunan umat beragama. Pengumpulan data
dilakukan dengan observasi, wawancara, dan
studi dokumen. Data-data yang dikumpulkan juga
dilengkapi dengan penelusuran atas studi pustaka
yang terkait. Informan kunci dalam penelitian
ini adalah penyuluh agama yang ada dalam
lingkung Kantor Kementerian Agama Kabupaten
Maluku Tengah dan tokoh-tokoh agama setempat
serta mereka yang terlibat atau melibatkan diri
secara langsung maupun tidak langsung dengan
permasalahan yang dibahas. Analisis data dilakukan
dengan analisis deskriptif-kulitatif.

PEMBAHASAN
Sekilas tentang Kabupaten Maluku Tengah
Kabupaten Maluku Tengah memiliki luas
sebesar 275.907 Km?, terdiri dari wilayah lautan
seluas 264.311,43 Km2 atau 95,80% dan daratan
seluas 11.595,57 Km2 atau 4,20%, dengan panjang
garis pantai 1.256.230 Km.Kabupaten Maluku
Tengah berbatasan dengan Laut Seram di Sebelah
Utara, Laut Banda di Sebelah Selatan, Kabupaten
Seram Bagian Barat di Sebelah Barat, dan Sebelah
Timur berbatasan dengan Kabupaten Seram Bagian
Timur. Sebagian besar wilayah daratan di Kabupaten
Maluku Tengah atau sekitar 92,11% berada di pulau
Seram dan pulau-pulau kecil sekitarnya. Sedangkan
wilayah daratan Kabupaten Maluku Tengah yang
tersebar di Pulau Ambon, Pulau Haruku, Pulau
Nusalaut dan Saparua, serta Kepulauan Banda
hanya seluas 7,98%. Daerah Seram sebagian besar
adalah tanah kosong, dan sebagian besarnya
merupakan hutan rimbun yang dihiasi oleh deretan
pegunungan (Badan Pusat Statistik, 2015).

306 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016



Wilayah Kabupaten Maluku Tengah terdiri
atas 17 kecamatan, 172 Negeri (Desa), dan 4
kelurahan. 10 kecamatan terletak di pulau seram,
3 kecamatan terletak di pulau Ambon, selanjutnya
masing-masing 1 kecamatan di kepulauan Banda,
Haruku, Nusalaut, dan Saparua. Wilayah kecamatan
yang berada di pulau Seram berada di wilayah pulau
Seram bagian tengah memanjang dari bagian Utara
hingga ke Selatan yang melingkupi beberapa pulau
kecil di sekitarnya. Ibukota kabupaten Maluku
Tengah adalah Kota Masohi yang terletak di sebelah
Selatan Pulau Seram. Jarak tempuh menuju Kota
Masohi dengan menggunakan kapal cepat dari
pelabuhan Tulehu adalah 2 jam perjalanan (Badan
Pusat Statistik, 2015).

Berdasarkan data statistik, jumlah penduduk
Maluku Tengah pada tahun 2013 adalah 367.177
jiwa meningkat sebanyak 6.079 jiwa dari sensus
tahun 2010, yaitu 361.698 jiwa. Penduduk tersebar
di 17 kecamatan, dengan penduduk terbanyak
di ekcamatan Leihitu, yaitu sebanyak 47.691 jiwa
dan kecamatan dengan jumlah penduduk paling
sedikit adalah Nusalaut dengan jumlah penduduk
hanya 5.403 jiwa. Kepadatan penduduk adalah
32 jiwa/Km2, dengan kecamatan terpadat adalah
Kota Masohi dengan kepadatan 857 jiwa/Km2 dan
kecamatan dengan tingkat kepadatan terrendah
adalah Seram Utara yang hanya 2 jiwa/Km2 (Badan
Pusat Statistik, 2015).

Penduduk Maluku Tengah terdiri atas berbagai
suku baik lokal maupun pendatang. Suku-suku yang
berasal dari Maluku Tengah adalah suku Seram
yang diperkirakan memiliki populasi sebesar 27%
dari jumlah penduduk Maluku Tengah. Suku Seram
sendiri terdiri atas beberapa bahasa yang berbeda
antara satu negeri dengan negeri yang lain, bahasa
lokal tersebut disebut dengan bahasa Tana. Terdapat
pula suku Saparua, suku Banda, suku Hatuhaha, dan
suku Hitu yang menempati wilayah pulau Saparua,
Banda, Haruku, dan jazirah Ambon. Masing-
masing suku tersebut juga memiliki bahasanya
sendiri-sendiri. Terdapat pula kelompok suku yang
mengklaim diri sebagai penduduk asli pulau Seram,
yaitu suku Alifuru yang terdiri atas suku Hoaulu
dan Noaulu. Pendatang dengan jumlah yang cukup
signifikan adalah suku Buton yang diperkirakan
sekitar 15% dari jumlah penduduk, suku Bugis
sekitar 10%, dan Jawa serta suku pendatang lainnya
sekitar 10%. Bahasa sehari-hari yang digunakan
adalah bahasa Melayu dialek Ambon (Badan Pusat
Statistik, 2015).

Secara kultural, sebagian besar wilayah Maluku
Tengah terdiri atas negeri-negeri adat yang kepala
desanya disebut dengan gelar “raja”. Kultur masyarakat
masih dipegang kuat berupa ‘pela” dan “gandong’
Yaitu, ikatan persaudaraan dua negeri yang didasarkan
pada ikatan perjanjian di masa lalu oleh leluhur
mereka (pela) serta ikatan darah karena masih satu
keturunan (gandong). pendekatan kebudayaan pela
dan gandong yang intinya sebuah resolusi konflik
dengan mempersaudarakan dua pihak yang bertikai
sebagai kakak dan adik (Tualeka, 2011:5).

Profil Umat Beragama di Maluku Tengah

Mayoritas penduduk Maluku Tengah adalah
penganut Islam, yaitu sebanyak 223.765 jiwa atau
61,87%, selanjutnya adalah penganut Kristen
sebanyak 131.674 jiwa atau 36,41%, kemudian
penganut Katolik sebanyak 2.950 jiwa atau 0,82%,
Hindu 1.040 jiwa atau 0,29%, penganut Buddha dan
Khonghucu masing-masing 41 dan 27 jiwa atau
0,01%. DI Maluku Tengah terdapat pula penganut
agama adat yang dianut oleh masyarakat lokal dari
suku Alifuru, yaitu sebanyak 2.316 jiwa atau 0,64%
(Badan Pusat Statistik, 2015).

Jumlah rumah ibadat muslim (mesjid dan
mushalla) sebanyak 276 buah yang tersebar di 15
kecamatan. Gereja Protestan sebanyak 226 buah
yang tersebar juga di 15 kecamatan. Gereja Katolik
sebanyak 19 buah yang tersebar di 9 kecamatan.
Pura bagi penganut Hindu sebanyak 3 buah terdaoat
di kecamatan. Sedangkan penganut Buddha dan
Khonghucu hingga saat ini belum memiliki tempat
ibadah (Badan Pusat Statistik, 2015).

Secara kultural sebagian besar penganut Islam
di Maluku Tengah adalah penganut Islam, yang
masih kental memegang tradisi yang merupakan
akulturasi dari ajaran Islam dan tradisi lokal
mereka, serta terdapat sekelompok penganut Islam
adat yang ada di Pulau Haruku, khususnya di Negeri
Pelauw. Selain itu, terdapat pula kelompok Islam
lainnya seperti Muhammadiyah, Wahdah, Jamaah
Tabligh, Hizbut Tahrir, dan lain-lain. Terdapat pula
penganut Syiah yang jumlahnya ratusan orang
yang tersebar di beberapa tempat, seperti di Jazirah
Leihitu, Kota Masohi, Amahai, hingga Seram
Utara. Untuk penganut agama Kristen, umumnya
berafiliasi pada denominasi Gereja Protestan
Maluku (GPM), serta beberapa denominasi lainnya
baik yang beraliran Protestan, Pantekosta, maupun
kelompok Khraismatik. Untuk penganut Katolik
terdapat 1 Paroki di Masohi. yang mewilayahi
seluruh Kabupaten Maluku Tengah.

Penyuluh Inklusif: Upaya Membangun Harmoni Pasca Konflik di Maluku Tengah - Sabara | 307



Hubungan Antar Umat Beragama:
Konflik dan Damai

Hubungan antar umat beragama di Maluku
Tengah sebelum konflik tahun 1999 adalah relatif
harmonis. Pada saat itu, hubungan antar Muslim
dan Kristen terjalin dengan baik serta terjadinya
pembauran pemukiman, yaitu di banyak tempat
kaum Muslim dan Kristen tinggal bersama dalam
satu pemukiman. Hubungan harmonis tersebut
ditandai dengan saling membantu dalam pendirian
rumah ibadat masing-masing, saling mengunjungi
ketika hari besar agama, Idul Fitri maupun Natal,
serta beberapa hubungan sosial yang menunjukkan
adanya hubungan baik antara kedua penganut
agama tersebut.

Konflik yang meletus berawal dari hari Idul
Fitri di awal tahun 1999 di Ambon, tak butuh waktu
lama merembet ke Maluku Tengah, karena Maluku
Tengah adalah wilayah yang relatif dekat dengan
Ambon. Tak lama setelah konflik Ambon meletus,
konflik pun terjadi di Haruku, Saparua, Jazirah Hitu,
hingga wilayah Seram bagian Selatan. Sedangkan
untuk wilayah Seram bagian Utara relatif aman atau
tidak terpengaruh oleh bias kerusuhan.

Kerusuhan yang terparah terjadi di Haruku
dan Saparua, di Haruku satu negeri Kristen, yaitu
Negeri Kariu harus terusir keluar dan butuh
10 tahun untuk mereka kembali membangun
ulang wilayah negeri mereka yang telah hancur.
Sebaliknya di Pulau Saparua, 1 negeri muslim,
yaitu Negeri Tha harus rata dengan tanah dan
penduduknya hingga saat ini tidak bisa kembali ke
negeri mereka. Penduduk negeri Tha hingga saat
ini bermukim di sebuah tempat yang tak jauh dari
Kota Masohi. Banyak korban yang berjatuhan di
kerusuhan tersebut, banyak orang yang akhirnya
harus mengungsi, dan hingga saat ini belum bisa
kembeali lagi ke tempat mereka.

Paling tampak sebagai ekses dari kerusuhan
tersebut adalah adanya segregasi pemukiman
berdasarkan agama. Wilayah pemukiman terbagi
secara segregatif antara penganut muslim dan
Kristen, Jika di suatu wilayah adalah pemukiman
muslim, maka dipastikan tidak ada satu pun
orang Kristen yang tinggal di tempat tersebut,
demikian pula sebaliknya. Hingga hari ini, segregasi
pemukiman berdasarkan agama masih terjadi.
Akibat segregasi pemukiman tersebut, maka
hubungan antar Muslim dan Krsiten relatif terbatas
pada ruang publik saja, seperti perkantoran dan
pasar. Dengan demikian, segregasi pemukiman ini
dapat menjadi “api dalam sekam” yang sangat besar

Sejarah

dapat menyulut kembali api konflik sebagaimana
di masa lalu. Pernah dibicarakan untuk melakukan
pembauran pemukiman, namun upaya tersebut
terbentur pada prasyarat masing-masing yang
sepertinya masih sulit untuk diterima. Umat
Kristen mempersyaratkan pembauran jika umat
Islam tidak menggunakan pengeras suara (toa) di
mesjid, sedangkan umat Islam mempersyaratkan
umat Kristiani untuk tidak memelihara anjing atau
setidaknya agar anjing mereka tidak berkeliaran dan
mengganggu umat Muslim yang memandang anjing
sebagai hewan najis.

Setelah kerusuhan mereda di sekitar tahun
2003, hubungan antara umat beragama, dalam
hal ini penganut Islam dan Kristen di Maluku
Tengah diakui tidak seperti dahulu sebelum
terjadinya konflik. Antara dua komunitas masih
belum sepenuhnya untuk “saling memasuki”
wilayah apalagi untuk tinggal bersama dalam suatu
pemukiman yang sama. Masih ada “jarak sosial”
antara kedua komunitas agama yang hingga hari
ini belum dapat diretas seluruhnya, sehingga secara
psikologis masing-masing pihak berada dalam
ruang perasaan yang saling curiga dan waspada.

Secara  sosiologis, polarisasi penduduk
Maluku secara umum, dan Maluku Tengah secara
khusus, identifikasi penduduk terbagi atas “anak
negeri’ dan “orang dagang” Anak negeri adalah
penduduk asli atau masyarakat yang kepadanya
melekat ketentuan-ketentuan adat berupa-hak-
hak dan kewajiban-kewajiban adat yang berkaitan
dengan nilai-nilai budaya yang dianutnya. Berbeda
dari anak negeri adalah orang dagang, yaitu para
pendatang dari luar Maluku yang bukan anak negeri
Maluku (Waileruny, 2011: 96).

Kondisi demografis Maluku telah mengalami
pergesekan konflik yang luar biasa dan memakan
korban yang banyak serta kerugian materil yang
tidak sedikit. Konflik tersebut terjadi dalam kisaran
tahun 1999 hingga tahun 2003. Namun setelah itu
konflik dalam skala kecil terjadi sesekali. Pasca
konflik, pemukiman penduduk mengalami segregasi
berdasarkan agama. Segregasi demografis dibagi
menj adi tiga zona, yaitu zona Kristen, zona Muslim,
dan zona netral (tempat di mana komunitas Muslim
dan Kristen dapat saling berkomunikasi, khususnya
bertransaksi) tempatnya masih sangat terbatas
(Rahmawati, 2006: 105).

Masalah demografis yang terjadi di Maluku
Tengah terkait dengan membanjirnya pendatang
di masa orde baru. Identifikasi pendatang di kota
Ambon dikenal dengan dua akronim, yaitu BBM

308 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016



(Buton, Bugis, Makassar) dan SKJ (Sumatera,
Kalimantan, dan Jawa). Isu awal yang bergulir
terkait konflik Ambon adalah berkenaan dengan
sentimen anak negeri dan orang dagang/pendatang,
khususnya Buton, Bugis, Makassar yang cukup
menguasai sektor perekonomian di Maluku.
Konflik Maluku menurut Tri Ratnawati, merupakan
resultante dari krisis multi faktor berkaitan dengan
masalah-masalah demografis-religius, ekonomi,
politik, dan budaya yang dihadapi masyarakat lokal
yang terakumulasi, minimal selama rezim orde baru
berkuasa (Rahmawati, 2006:90-91).

Pasca kerusuhan massal tahun 1099-2002,
sempat terjadi beberapa kali letupan konflik yang
bernuansa keagamaan di Maluku Tengah. Pada
tahun 2008 antara dua negeri (desa) di kecamatan
Seram Utara Barat, yaitu Negeri Saleman (Muslim)
dan Negeri Horale (Kristen). Sebenarnya konflik
antara kedua negeri tersebut adalah konflik soal
tapal batas negeri. Konflik berlangsung selama
3 tahun dan puncaknya ketika orang Saleman
menyerang Horale yang mengakibatkan 6 orang
tewas dan penduduk Horale akhirnya mengungsi
sementara. Konflik keagamaan berikutnya terjadi di
akhir tahun 2008 di kota Masohi. Kejadian dipicu
oleh adanya seorang guru SD beragama Kristen
dianggap melecehkan Nabi Muhammad saw, hal ini
memicu ketegangan masyarakat muslim. Suasana
Kota Masohi sempat mengalami ketegangan selama
lebih kurang seminggu, namun tidak sempat
terjadi bentrok karena kesigapan aparat dan tokoh
masyarakat.

Untuk hubungan internal umat beragama
di Maluku Tengah juga tak selamanya harmonis,
jelang Ramadhan tahun 2012 di Negeri Pelauw,
Pulau Haruku terjadi bentrok antara dua kelompok
warga yang sama-sama muslim namun berbeda
kelompok, yaitu kelompok muslim adat dan
muslim syariat. Peristiwa dipicu karena persoalan
penentuan waktu awal Ramadhan, yang di mana
kaum muslim adat memiliki metode perhitungan
sendiri yang berbeda dengan yang diyakini oleh
umat Islam pada umumnya. Akhirnya terjadi konflik
yang mengakibatkan beberapa rumah terbakar
dan penganut Islam syariat tersebut mengungsi,
sebagian diantaranya hingga hari ini di beberapa
tempat lainnya, baik di Pulau Haruku maupun
di luar Haruku. Hubungan internal di kalangan
Kristen pun kerap terjadi masalah, khususnya pada
pendirian rumah ibadat dari denominasi tertentu
yang ditolak oleh kelompok Kristen mainstream
(GPM). Beberapa denominasi di uar GPM yang

hendak mendirikan gereja ditolak oleh masyarakat.
Konflik persoalan rumah ibadat di internal umat
Kristen tidak pernah sampai memicu bentrok fisik.

Modal Kultural Sebagai Alat Rekonsiliasi Konflik
Agama

Masyarakat memiliki kearifan lokal yang
secara fungsional cukup efektif dalam menciptakan
situasi lingkungan sosial yang harmonis dan rukun,
termasuk dalam menciptakan suasana kerukunan
antar umat beragama dan rekonsiliasi konflik
keagamaan. Tradisi lokal tersebut memiliki nilai
penting diantaranya sebagai acuan tingkah laku
termasuk sebagai pedoman dalam berinteraksi
dengan orang lain yang berbeda budaya maupun
agama. Menurut Haba (2007:11) nilai-nilai keariffan
lokal dalam bentuk tradisi maupun norma-
norma sosial di masyarakat secara fungsional
dapat memperkuat sistem budaya yang kemudian
dipercayai dan diakui sebagai elemen penting
sehingga dapat mempertebal kohesi sosial di dalam
masyarakat.

Terdapat beberapa kearifan lokal yang
menjadi modal kultural sebagai alat rekonsiliasi
konflik, termasuk konflik antar agama di Maluku,
dan secara khusus di Maluku Tengah. Budaya
gandong dan pela merupakan dua budaya yang
selama ini cukup efektif sebagai alat rekonsiliasi
konflik. Gandong adalah persaudaraan yang
didasarkan pada ikatan darah karena masih satu
moyang. Pela adalah persaudaraan yang didasarkan
atas perjanjian yang dibangun oleh leluhur di masa
lalu. Kedua hal tersebut pada beberapa kasus telah
cukup efektif sebagai alat pereda konflik. Pela dan
gandong dapat menjadi kekuatan preventif sekaligus
alat pereda konflik. Dua komunitas yang terikat
oleh hubungan pela dapat dipastikan tidak akan
mungkin untuk saling menumpahkan darah satu
sama lain. Sedangkan gandong menjadi media
penyadaran kepada dua kelompok yang bertikai
tentang persaudaraan mereka yang masih memiliki
ikatan darah. Budaya gandong ini dipopulerkan
dengan bait lagu, “dari ujung Halmahera sampai
Tenggara jauh, katong samua basudara”.

Selain budaya gandong dan pela terdapat
kearifan kultural yang lain, yaitu budaya masohi atau
budaya gotong royong. Budaya masohi yang dari
nama itu kemudian nama ibukota kabupaten Maluku
Tengah diambil pada saat diresmikan oleh presiden
Soekarno pada tahun 1957 merupakan kearifan
lokal masyarakat Maluku Tengah, khsuusnya pulau
Seram yang mencerminkan semangat kebersamaan

Penyuluh Inklusif: Upaya Membangun Harmoni Pasca Konflik di Maluku Tengah - Sabara | 309



dan kerjasama masyarakat. Dalam budaya Masohi
tercermin solidariats dalam persaudaraan untuk
saling bekerjasama tanpa memandang lagi latar
belakang agama.

Penyuluh Agama di Kabupaten Maluku Tengah

Di lingkup Kementerian Agama Kabupaten
Maluku Tengah, terdapat 13 orang penyuluh agama
PNS dan 243 penyuluh non PNS dari 3 agama.
Untuk penyuluh PNS 9 orang penyuluh Islam, 3
orang penyuluh Katolik, dan 1 orang penyuluh
Kristen. Untuk penyuluh non PNS terdiri atas 90
orang penyuluh Islam dan 153 orang penyuluh
Kristen. Penyuluh PNS direkrut melalui formasi
umum, pengangkatan honorer, dan impassing
dari PNS struktural. Penyuluh Islam mendapat
tambahan 2 orang melalui mekanisme pengangkatan
Honorer K2, demikian pula penyuluh Katolik yang
sebelumnya hanya 1 orang mendapatkan tambahan
2 orang melalui mekanisme K2. Sedangkan untuk
penyuluh Kristen, yang awalnya 2 orang berkurang
karena penyuluh tersebut pindah tugas untuk ikut
suami ke Jakarta. Penyuluh honorer diangkat dari
tokoh agama yang tersebar di seluruh Maluku
Tengah. Usulan pengangkatan penyuluh honorer
melalui masing-masing Bimas (Islam dan Kristen)
untuk kemudian diberikan rekomendasi ke Kanwil
dan selanjutnya diterbitkan SK oleh Kanwil dengan
masa berlaku selama 1 tahun.

Penyuluh agama PNS terintegrasi sejak
tahun 2013 dalam satu Pokjaluh (Kelompok
Kerja Penyuluh) integrasi. Yaitu Pokjaluh yang
menghimpun seluruh penyuluh agama PNS di
Maluku Tengah, baik dari Islam, Kristen, maupun
Katolik. Ketua Pojaluh adalah Drs Noh Tihurua
(Islam) dan Sekertaris Ignatius Benny (Katolik).
Di Kantor kemenag Maluku Tengah, penyuluh
agama tersebut menempati ruangan yang sama
dan rutin melakukan rapat koordinasi setiap hari
Jumat siang. Integrasi seluruh penyuluh agama ini
diinisiasi oleh diklat penyuluh kerukunan yang
dilakukan oleh Balai Diklat Keagamaan Ambon
pada bulan November 2012, selanjutnya Pokjaluh
integrasi tersebut merupakan bentuk tindak lanjut
yang diambil oleh penyuluh agama di Maluku
Tengah.Sebagai penyuluh integrasi, para penyuluh
melakukan sinergi dan kerjasama prgram dalam
rangka meningkatkan kualitas kepenyuluhan di
Maluku Tengah. Beberapa program kerja bersama
mereka lakukan, seperti pembinaan di Lembaga
Pemasyarakatan (Lapas) Masohi dan pembinaan
umat bersama di Dusun Yalahatan, Desa Tamilauw,

Kecamatan Amahai. Koordinasi yang dilakukan
setiap Jumat siang di kantor dalam rangka untuk
saling membantu dalam hal penyusunan RKO
maupun pembuatan laporan hingga penyusunan
teknis kurikulum.

Pandangan Penyuluh Agama tentang Kerukunan
di Maluku Tengah

Dalam wawancara (secara personal) dan FGD
yang peneliti lakukan kepada para penyuluh di
kemenag Maluku Tengah, secara umum memiliki
cara pandang yang hampir sama dalam melihat
kerukunan di Maluku Tengah. Sebagaimana yang
dituturkan oleh Ignatius Benny (Katolik) dan
Kadir Wattimena (Islam) kemajemukan agama di
Maluku, secara spesifik di Maluku Tengah di satu
sisi merupakan modal sosial meski di sisi lain sangat
rentan sebagai potensi konflik. Olehnya itu, perlu
pengelolaan kerukunan yang menggunakan modal
kultural Maluku. Masyarakat Maluku telah terbiasa
dengan kemajemukan agama sejak ratusan tahun,
telah ratusan tahun mereka hidup berdampingan
dan saling bertoleransi. Kesemua itu dikkat oleh dua
pranata lokal, yaitu gandong dan pela. Oleh karena
itu, menurut pandangan penyuluh keragaman
Agama mesti dikelola dengan pendekatan kultural,
karena dengan pendekatan kultural telah terbukti
berhasil sebagai media rekonsiliasi konflik.

Berkenaan dengan kelompok ideologi
trans-nasional, baik di kalangan Islam maupun
Kristen yang mengusung pola keberagamaan yang
fundamentalis semua penyuluh sepakat bahwa
kelompok-kelompok ini sangat berpotensi merusak
tatanan kerukunan dan bukan tidak mungkin
akan menguak luka lama konflik di Maluku.
Kelompok trans-nasional dan fundamentalis,
baik dari kalangan Islam maupun Kristen harus
disikapi dengan baik oleh pemerintah, demikian
pula dengan para penyuluh harus terus terlibat
aktif mengingatkan masyarakat binaannya untuk
senantiasa mewaspadai pengaruh kelompok-
kelompok tersebut.

Segregasi pemukiman berdasarkan wilayah
sebagai ekses dari konflik dalam pandangan
penyuluh merupakan solusi sementara dan harus
dipikirkan suatu saat akan dilakukan kembali
pembauran  pemukiman demi kepentingan
kerukunan umat beragama yang kondusif di Maluku
Tengah. Segregasi pemukiman menurut Ignatius
Benny (penyuluh Katolik) hanya akan menimbulkan
jarak sosial yang semakin jauh antara umat Islam
dan Kristen. Tidak membaurnya pemukiman akan

310 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016



semakin membuat prsangka stigmatik diantara
setiap kelompok kepada kelompok lainnya dan
akan sangat mudah nantinya untuk disulut konflik
kembali. Tidak adanya pembauran yang ditandai
dengan pembauran pemukiman, menunjukkan
bahwa kerukunan yang sebenarnya belumlah
terwujud, melainkan hanya sebatas kerukunan
semu yang sekadar tenang di permukaannya saja.
Pembauran sebagai solusi penciptaan suasana
kondusif kerukunan umat beragama di Maluku,
khususnya di Maluku Tengah juga dibenarkan
oleh penyuluh agama Islam, yaitu Bapak Kadir
Wattimena dan Ibu Sherly dari penyuluh agama
Kristen. Bagi mereka format ideal dalam penciptaan
suasana kerukunan antar umat beragama adalah
dengan membaurkan kembali pemukiman yang
saat ini tersegregatif agar suasana hubungan
kekeluargaan dan persahabatan antara Muslim dan
Kristen dapat kembali terwujud.

Komunikasi yang intensif serta kerjasama
yang aktif antar masing-masing tokoh agama
juga akan sangat membantu penciptaan suasana
kerukunan umat beragama di Maluku Tengah.
Tokoh agama merupakan simbol dan representasi
masing-masing agama, oleh karenanya dengan
komunikasi, silaturahmi, dan kerjasama yang aktif
dan intensif antar mereka akan berpengaruh pada
tataran masyarakat akar rumput. Karena itulah para
penyuluh agama di lingkungan Kemenag Maluku
Tengah menginisiasi komunikasi dan kerjasama aktif
antar tokoh agama mulai dari kelompok mereka.
Hal ini dimaksudkan agar sebagai contoh bagi
tokoh agama lainnya untuk juga dapat membangun
ruang komunikasi, silaturahmi, serta membuka diri
untuk saling bekerjasama secara aktif dan intensif,
sehingga umat dapat melihat potret “kemesraan”
antar tokoh agama, sehingga dapat terbangun di
kalangan akar rumput suasana kerukunan antar
umat beragama yang harmonis.

Peran Penyuluh Agama dalam Pengelolaan
Kerukunan

Dalam pengelolaan kerukunan umatberagama
di Maluku Tengah penyuluh agama mengambil
peran pengelolaan kerukunan secara kolektif melalui
kelompok kerja penyuluh (Pokjaluh). Diawali dari
diklat penyuluh kerukunan pada bulan November
2012 yangdiinisasioleh Ibu Hanna Noya, widyaswara
Balai Diklat Keagamaan Ambon yang sebelumnya
adalah seorang penyuluh. Pasca kegiatan yang
berlangsung selama 14 hari tersebut ditindaklanjuti
oleh para penyuluh agama PNS di lingkungan

Kemenag Maluku Tengah dengan membentuk
Pokjaluh integrasi sebagai langkah kongkret peran
dan kerja penyuluh dalam pengelolaan kerukunan
umat beragama di Maluku Tengah. Secara simbolik
pokjaluh integrasi tersebut diwujudkan melalui
ruangan bersama di kantor kemenag, di mana
semua penyuluh bersama-sama menempati ruangan
tersebut. Terpilih sebagai ketua pojaluh adalah
Drs. Nuh Tihurua dari penyuluh agama Islam dan
sekertaris Ignatius Benny, SS dari penyuluh Katolik.
Pokjaluh integrasi sebagai potret kerukunan antar
umat beragama melalui kerjasama yang sinergis
antar penyuluh agama di lingkungan Kemenag
Maluku Tengah. Pokjaluh integrasi sebagaimana
dituturkan oleh Ignatius Benny merupakan contoh
nyata dari kerukunan umat beragama yang bersifat
aktif dan bukan sekadar toleransi yang sifatnya
pasif. Melalui pokjaluh integrasi ini, para penyuluh
agama memiliki misi sebagai contoh bagi tokoh
agama yang lainnya maupun kepada umat tentang
bagaimana membangun kerukunan dalam suasana
yang majemuk.

Dalam  pokjaluh integrasi ini, para
penyuluh memiliki dua program bersama yang
menggambarkan kerukunan umat beragama
sekaligus sebagai sinergitas program bersama.
Program kerja bersama tersebut yaitu pembinaan
bersama bagi napi di Lapas Masohi. Kegiatan
ini dilakukan setiap hari senin pagi. Para
penyuluh bersama-sama datang ke lapas untuk
kemudian masing-masing membina napi sesuai
dengan agamanya masing-masing. Meski pada
pembinaannya masing-masing terpisah sesuai
dengan agama masing-masing, namun program
pembinaan di Lapas setiap hari senin tersebut
merupakan perwujudan sinergitas kerjasama
antar penyuluh agama sebagai simbol kerjasama
antar tokoh agama. Program kerja bersama
yang berikutnya adalah pembinaan di kelompok
masyarakat terasing (Hoaulu dan Noaulu) di dusun
Yalahatan, desa Tamilouw, kecamatan Amabhai.
Pembinaan tersebut dilakukan rutin setidaknya
3 bulan sekali atau disesuaikan dengan hari besar
keagamaan, misalnya Paskah, Natal, Maulid Nabi,
Atau Idul Fitri. Masyarakat Hoaulu dan Noaulu
yang mendiami dusun Yalahatan adalah masyarakat
Alifuru yang sebelumnya menganut agama adat,
namun kemudian sebagian berpindah agama ada
yang Islam, Kristen, Katolik, serta sebagian masih
ada yang menganut agama adat. Program kerja
bersama yang dilakukan adalah selain pembinaan
keagamaan masing-masing juga melalui kerjasama

Penyuluh Inklusif: Upaya Membangun Harmoni Pasca Konflik di Maluku Tengah - Sabara | 311



dalam memperingati masing-masing hari besar,
sehingga tercipta suasana kerukunan dan kerjasama
yang aktif dengan saling membantu dalam
peringatan hari besar agama lain.

Dalam kurikulum dan muatan materi
bimbingan penyuluhan, secara eksplisit Materi
kerukunan tidak termuat di RKO (Rencana Kerja
Organsiasi) sebagai sebuah materi tersendiri.
Muatan kerukunan lebih bersifat implisit dalam
materi penyuluhan, khususnya ketika materi
penyuluhan berkenaan dengan soal-soal hubungan
sosial. Beberapa penyuluh mengakui meski
tidak termuat sebagai materi tersendiri, namun
muatan kerukunan selalu disampaikan dalam
setiap pembinaan yang dilakukan. Hal ini penting
dilakukan mengingat kondisi Maluku Tengah yang
heterogen dan pernah terjadi konflik agama.

PENUTUP

Wilayah Maluku Tengah merupakan wilayah
yang heterogen dari segi agama dan pernah
mengalami sejarah konflik keagamaan pada tahun
1999-2003. Ekses dari konflik tersebut adalah
segregasi pemukiman yang didasarkan pada agama.
Dalam mekanisme rekonsiliasi konflik terdapat
beberapa modal kultural yang berbasis kearifan
lokal, yaitu gandong, pela, masohi, dan lain-lain.

Pandangan penyuluh agama terhadap
kerukunan di Maluku Tengah adalahbahwa segregasi
pemukiman berdasarkan agama merupakan solusi
sementara, dan masih sangat rentan akan terjadinya
konflik karena adanya jarak sosial yang terbangun.
Untuk itu, perlu direncanakan sebuah model
pembauran pemukiman, agar kerukunan umat
beragama dapat tercipta dalam suasana yang lebih
kultural.

Peran penyuluh agama dalam pengelolaan
kerukunan di Maluku Tengah melalui program
Kelompok Kerja Penyuluh (Pokjaluh) integrasi
di mana semua penyuluh agama PNS berhimpun
dalam satu kelompok kerja yang sama untuk
kemudian melakukan beberapa program kerja
bersama yang secara sinergis sebagai perwujudan
kerukunan yang aktif antar tokoh agama.

UCAPAN TERIMA KASIH

Terima kasih yang sebesar-besarnya peneliti
ucapkan kepada berbagai pihak yang telah
membantu dalam penelitian ini. Terkhusus kepada
pimpinan Balai Litbang Agama Makassar yang telah
memfasilitasi peneliti untuk melakukan penelitian
di kabupaten Maluku Tengah. Terima kasih juga
peneliti haturkan kepada seluruh penyuluh agama

dan tokoh agama di kabupaten Maluku Tengah yang
telah memberikan informasi penting bagi penelitian
ini.

DAFTAR PUSTAKA

Arifin, M. 1999. Strategi dan Sinergi Kepenyuluhan
Agama. Jakarta: Intermedia.

Arikunto, Suharsini. 2007. Manajemen Penelitian. Jakarta:
Rineka Cipta.

Badan Pusat Statistik, Maluku Tengah dalam Angka 2015.
BPS Kabupaten Maluku Tengah

Biro Kepegawaian Sekretaiat Jenderal Depag RI. 2003.
Petunjuk Teknis Pelaksanaan Jabatan Fungsional
Penyuluh Agama dan Angka Kreditnya (tidak
diterbitkan).

Dirjen Bimas Islam dan Urusan Haji. 2000. Himpunan
Peraturan Tentang Jabatan Fungsional Penyuluh
Agama dan Angka Kreditnya

Haba, John. 2007. RevitalisasiKearifan Lokal: Studi
Resolusi Konflik di Kalimantan Barat, Maluku, dan
Poso. Jakarta: ICIP dan European Commision.

Iskandar, Jusman. 2005. Dinamika Kelompok, Organisasi,
dan Komuniaksi Sosial. Bandung: Puspaga.

Ismail, Faisal. 2012. Republik Bhineka Tunggal Ika;
Mengurai  Isu-isu Konflik, Multikulturalisme,
Agama, dan Sosial Budaya. Jakarta: Badan Litbang
dan Diklat Kementerian Agama RI.

Keputusan Menko Wasbang PAN Nomor: 54/Kep/
MK.WASPAN/9/1999, tentang Jabatan Fungsioal
Penyuluh Agama dan Angka Kreditnya, Penyuluh
Agama.

Mashudi. 2014. “Pendidikan Keberagaman sebagai

Basis Kearifan Lokal (Gagasan Kerukunan Umat

Beragama)” dalam Jurnal Tarbawi Vol 2 No 1 h.

47-66. 2014.

Hugh. 2002. Oliver Ramsbotham, Tom
Woodhouse, Contemporary Conflict Resolution:
The Prevention, Management and Transformation
of Deadly Conflicts, diterjemahkan oleh Tri Budhi
Sasrio dengan judul Resolusi Konflik Kontemporer:
Menyelesaikan, — Mencegah, — Mengelola  dan
Mengubah Konflik Bersumber Politik, Sosial,
Agama dan Ras Cet. II; Jakarta: PT. Raja Grafindo
Persada.

Muhdina Darwis. 2015. “Kerukunan Umat Beragama
Berbasis Kearifan Lokal di Kota Makassar” dalam
Jurnal Diskursus Islam. Vol 3 No. 1 2015.

Rahmawati, Tri. 2006. Maluku dalam Catatan Seorang
Peneliti. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Sabara. 2010. “Penyelenggaraan Kepenyuluhan Agama
di Kota Parepare” dalam Laporan Penelitian Balai
Litbang Agama Makassar. Makassar: Balai Litbang
Agama Makassar.

Sudiarja, A. 2006. Agama yang Berubah. Yogyakarta:
Kanisius.

Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan

Miall,

312 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016



Kepala Badan Kepegawaian Negara Nomor: Tualeka, Hamzah. 2010. “Konflik dan Integrasi Sosial

574 Tahun 1999 dan Nomor: 178 Tahun 1999 Bernuansa Agama” dalam Disertasi. Program

tentang Petunjuk Pelaksanaan Jabatan Fungsional Pascasarjana IAIN Sunan Ampel.

Penyuluh Agama dan Angka Kreditnya. Weileruny, Semuel. 2011. Membongkar Konspirasi di Balik
Susan, Novri. 2010. Pengantar Sosiologi Konflik dan Konflik Maluku. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Isu-isu Konflik Kontemporer. Jakarta: Prenada

Kencana Media Grup.

Penyuluh Inklusif: Upaya Membangun Harmoni Pasca Konflik di Maluku Tengah - Sabara | 313



