
 Penyuluh Inklusif: Upaya Membangun Harmoni Pasca Konflik di Maluku Tengah - Sabara  | 303

PENYULUH INKLUSIF: UPAYA MEMBANGUN HARMONI PASCA KONFLIK DI 
MALUKU TENGAH

THE INCLUSIVE CONSELOR: THE EFFORT TO BUILD HARMONY AFTER 
CONFLICT IN CENTRAL MALUKU REGENCY  

 
Sabara

Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar
Kantor: Jalan AP. Pettarani No. 72 Makassar

Email: barackfilsafat@yahoo.co.id

Naskah diterima tanggal 13 September 2016. Naskah direvisi tanggal 14 Oktober 2016. Naskah disetujui tanggal 9 November 2016.

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan peran penyuluh agama dalam pengelolaan kerukunan 
umat beragama di Maluku Tengah. Adapun permasalahan dalam penelitian ini adalah bagaimana 
situasi hubungan umat beragama?, dan bagaimana pandangan penyuluh agama tentang kerukunan?, 
serta bagaimana keterlibatan penyuluh agama di kabupaten Maluku Tengah dalam meningkatkan 
kerukunan umat beragama?. Maluku Tengah merupakan wilayah yang heterogen dari segi agama 
dan pernah mengalami sejarah konflik keagamaan pada tahun 1999-2003. Ekses dari konflik tersebut 
adalah segregasi pemukiman yang didasarkan pada agama (Islam dan Kristen). Rekonsiliasi konflik 
yang dilakukan menggunakan beberapa modal kultural yang berbasis kearifan lokal Maluku, yaitu: pela, 
gandong, masohi, dan lain-lain. Pandangan penyuluh agama terhadap kerukunan di Maluku Tengah 
adalah bahwa segregasi pemukiman berdasarkan agama merupakan solusi sementara dan masih sangat 
rentan akan terjadinya konflik karena adanya jarak sosial yang terbangun. Untuk itu, perlu direncanakan 
sebuah model pembauran pemukiman agar kerukunan umat beragama dapat tercipta dalam suasana 
yang lebih kultural. Peran penyuluh agama dalam pengelolaan kerukunan di Maluku Tengah melalui 
program Kelompok Kerja Penyuluh (Pokjaluh) integrasi di mana semua penyuluh agama PNS 
berhimpun dalam satu kelompok kerja yang sama untuk kemudian melakukan beberapa program kerja 
bersama yang secara sinergis sebagai perwujudan kerukunan yang aktif antar tokoh agama.
Kata Kunci: manajemen kerukunan, umat beragama, penyuluh agama, Kabupaten Maluku Tengah

Abstract
This research aimed to described the rule of religious  conselor  in the management of religious harmony in 
the Central Maluku. The problem of research is how the situation of religious relations in Central Maluku 
regency?, how views in religious religious conselor on harmony in Central Maluku regency?, and how the 
involvement of religion in Central Maluku regency?. Central Maluku region is a region that is heterogeneous 
in terms of religion of religion it has the history experience of religious conflict 1999-2003. The excesses of 
the conflict settlement is segregation based on religion (Moslem and Christianity). Conflict reconciliation is 
done using some cultural capital of Maluku based on local wisdom, namely gandong, pela, masohi and the 
others. The view of the religion educator to the harmony in Central Maluku is that residential segregation 
based on religion is a temporary solution and are still highly vulmerable to conflict because of their social 
distance awakened. For that, is necessary to pan an assimilation model of settlement that religious harmony 
can be created withim more cultural. The role of religion religious conselor in the management of harmony 
in Central Maluku though the working group conselor group working - (pokjaluh) integration wichh all 
religious conselor PNS together into one group working together to meudian undertake several programs 
together that synergistically as the embodiment of harmony is a active among religious leaders.
Keywords: management of harmony, religious conselor Central Maluku Regency.



304 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016

PENDAHULUAN

Rukun berarti damai dan baik, sehingga 
kerukunan beragama ini dapat dikatakan 
sebagai hubungan yang damai dan baik 

antara pemeluk agama yang berbeda-beda. Menurut 
Hamdan (dalam Ismail, 2012: 133),  kerukunan 
beragama berarti hubungan sesama umat beragama 
dilandasi toleransi, saling pengertian, saling 
menghormati, menghargai kesetaraan dalam 
pengamalan ajaran agamanya dan kerjasama 
dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan 
bernegara di dalam Negara Kesatuan Republik 
Indonesia berdasarkan Pancasila dan UUD 1945. 
Pada dasarnya, agama dapat dimplementasikan 
sebagai alat perekat kohesi sosial. Agar agama dapat 
fungsional menjadi alat perekat kohesi sosial ada 
beberapa aspek yang perlu untuk diperhatikan oleh 
pemeluknya (Mashudi, 2014: 52), yaitu; runtuhnya 
ego sektoral (kelompok), tidak ekstrem dan saling 
menghormati, serta munculnya kesadaran kolektif 
sebagai satu kesatuan masyarakat meski dalam 
perbedaan.

Pemeliharaan kerukunan umat beragama 
adalah upaya bersama umat beragama dan 
pemerintah di bidang pelayanan, pengaturan dan 
pemberdayaan umat beragama, maka kerukunan 
umat beragama merupakan bagian tak terpisahkan 
dari kerukunan nasional. Oleh karena itu, kerukunan 
yang ingin diwujudkan, merupakan kerukunan 
dinamis kreatif dan inovatif. Hal ini disebabkan 
karena kerukunan hidup umat beragama bukanlah 
sesuatu yang sudah final, namun akan terus 
berproses. Kerukunan itu hendaklah berasal dari 
akar tradisi masyarakat setempat, sehingga dengan 
mudah dapat dipahami dan diamalkan dalam 
kehidupan bersama guna mewujudkan kerjasama 
yang harmonis antara sesama agama, antara umat 
agama dan lembaga/ormas keagamaan, serta antara 
umat agama dengan pemerintah. 

Menurut Iskandar (2005: 398-399) bahwa 
untuk mengukur kerukunan hidup beragama dapat 
dilihat dari dimensi-dimensi sebagai berikut: a) 
dimensi kerukunan antar umat seagama. Persoalan 
yang kerap terjadi bermula ketika  klaim kebenaran 
agama yang dianut seseorang atau sekelompok 
orang dihadapkan pada klaim kebenaran 
agama lain, maka tidak jarang timbul benturan, 
perselisihan, bahkan peperangan yang bernuansa 
agama. Dimensi kerukunan antar umat seagama 
dapat diretas dengan semangat kekeluargaan dan 
pemeliharaan; b) Dimensi kerukunan antar umat 

beragama. Penekanan pada aspek kedua dirasakan 
sangat penting dalam suatu masyarakat dan bangsa 
yang penduduknya majemuk dari segi agama. Pola 
kerukunan yang hendak dikembangkan dalam 
kaitan ini adalah kerukunan yang bersifat dinamis. 
Maksudnya, hubungan diantara umat yang berbeda 
agama selain terwujud dalam bentuk kesadaran akan 
kemajemukan dan sikap saling menghargai, juga 
diharapkan agar umat tersebut dapat bekerjasama 
dan saling membantu dalam bidang sosial dan 
ekonomi;  c) Dimensi kerukunan umat beragama 
dengan pemerintah Pengembangan kerukunan 
antar umat beragama dikembangkan pula melalui 
penyediaan rambu-rambu yang mengatur hubungan 
antar warga masyarakat yang memiliki keragaman 
agama. Sebagian dari rambu-rambu sudah dimiliki 
oleh bangsa kita, namun berbagai rambu-rambu 
yang lain, seperti Undang-undang Kerukunan 
Hidup Umat Beragama perlu diusahakan.

Manusia adalah homo conflictus yaitu 
makhluk yang selalu terlibat dalam perdebatan, 
pertentangan, dan persaingan baik suka rela 
maupun terpaksa (Susan, 2009: 4). Menurut Miall 
(2002: 7) konflik yang dimaksud adalah sebuah 
ekspresi heterogenitas kepentingan, nilai, dan 
keyakinan yang muncul sebagai formasi baru yang 
ditimbulkan oleh perubahan sosial yang muncul 
bertentangan dengan hambatan yang diwariskan. 
Menurut A. Sudiarja (2006: 86) kuatnya rasa identitas 
keagamaan menjadi pemicu konflik, oleh karena itu, 
dalam pandangan penulis perlu dilakukan upaya 
membuka sekat identitas tersebut agar menjadi 
lebih cair, khususnya pada aspek hubungan sosial.

Dalam hal konflik tersebut, agama menjadi 
salah satu variabel yang kerap memicu pertentangan 
antar kelompok dalam masyarakat yang 
pertentangan itu sering meluas menjadi benturan 
sosial. Mengingat rentannya agama menjadi faktor 
pemicu konflik, karenanya kerukunan antar umat 
beragama menjadi hajat penting demi keutuhan 
dan keharmonisan hubungan sosial masyarakat 
yang heterogen. Sebagaimana dikatakan oleh KH. 
Muhamamd Dachlan (mantan Menteri Agama) 
bahwa kerukunan antar golongan agama merupakan 
syarat mutlak bagi terciptanya stabilitas politik 
dan ekonomi (Muhdina, 2015: 20). Membangun 
kerukunan antar umat beragama dapat dilakukan 
dengan berbagai pendekatan, baik pendekatan yang 
bersifat struktural maupun pendekatan kultural 
(kebudayaan).

Kegiatan kepenyuluhan yang berorientasi 
pada pelayanan pembinaan keagamaan bagi 



 Penyuluh Inklusif: Upaya Membangun Harmoni Pasca Konflik di Maluku Tengah - Sabara  | 305

masyarakat seluas mungkin adalah upaya untuk 
mengejawantahkan kualitas pemahaman dan 
pengamalan agama bagi masyarakat melalui 
upaya pengembangan wawasan keagamaan, dan 
pengembangan pusat-pusat edukasi wawasan 
dan pengamalan keagamaan masyarakat melalui 
pembentukan kelompok-kelompok dampingan. 
Dalam konteks internal Kementerian Agama, 
kehadiran penyuluh agama dimaksudkan sebagai 
upaya untuk meningkatkan kualitas pelayanan 
bagi umat beragama, agar terwujud kehidupan 
masyarakat beragama di Indonesia yang sesuai 
dengan visi besar Kementerian Agama (Sabara, 
2010: 23). 

Penyuluh agama merupakan “ujung tombak” 
Kementerian Agama dalam hal pelaksanaan 
tugas dan fungsi pembinaan umat beragama 
demi peningkatan kualitas kehidupan keagamaan 
masyarakat. Selain itu, penyuluh juga berposisi 
sebagai garda terdepan dalam hal pembinaan 
kerukunan umat beragama. Balai Litbang Agama 
Makassar telah tiga kali melakukan penelitian 
terkait kepenyuluhan, yaitu pada tahun 2009 tentang 
Dakwah Islam di Daerah Terpencil, tahun 2010 
tentang Penyelenggaraan Pelayanan Kepenyuluhan 
Agama, dan tahun 2012 tentang Pembinaan 
Muallaf di Kawasan Timur Indonesia. Hasil dari 
tiga penelitian tersebut menemukan bahwa model-
model pembinaan yang diberikan masih cenderung 
bersifat konvensional dan dengan muatan materi 
yang bersifat normatif dan eskatologis. Pembinaan 
umat yang berkenaan dengan bagaimana 
membangun hubungan sosial yang harmonis dalam 
bingkai masyarakat multikultural dan multiagama 
masih kurang dieksplorasi. 

	 Penyuluh agama sebagaimana yang diatur 
dalam KMA Nomor 516 Tahun 2003 tentang Petunjuk 
Teknis Pelaksanaan Jabatan Fungsional Penyuluh 
Agama dan Angka Kreditnya. Tugas penyuluh 
agama adalah melakukan dan mengembangkan 
kegiatan bimbingan atau penyuluhan agama dan 
pembangunan melalui bahasa agama. Kegiatan 
kepenyuluhan adalah pertama; melakukan 
persiapan, meliputi a) identifikasi potensi wilayah 
atau kelompok sasaran; b) menyusun rencana kerja; 
c) menyusun program kerja; kedua, menyusun 
materi bimbingan baik secara tertulis (naskah, leaflet, 
slide, poster, booklet) atau rekaman (kaset, video); 
ketiga,melaksanakan kegiatan pembimbingan dan 
penyuluhan (melalui tatap muka, melalui media, 
atau pentas pertunjukan) atau melakukan konsultasi 
keagamaan baik perorangan maupun kelompok; 

keempat, pemantauan, evaluasi dan pelaporan hasil 
pelaksanaan.

	 Dalam Himpunan Peraturan Tentang 
Jabatan Fungsional Penyuluh Agama dan Angka 
Kreditnya pada pasal 1 disebutkan :“Penyuluhan 
Agama adalah suatu kegiatan bimbingan 
atau penyuluhan Agama dan pembangunan 
melalui bahasa agama untuk meningkatkan 
peran serta masyarakat dalam pembangunan 
nasional”. Sedangkan menurut M. Arifin (1999: 29), 
yang dimaksud dengan penyuluhan agama adalah: 
Segala kegiatan yang dilakukan oleh seseorang 
dalam rangka memberikan bantuan kepada orang 
lain yang mengalami kesulitan-kesulitan rohaniah 
dalam lingkungan hidupnya agar supaya orang 
tersebut mampu mengatasinya sendiri karena 
timbul kesadaran atau penyerahan diri terhadap 
kekuasaan Tuhan Yang Maha Esa.

Berdasar  Keputusan Menko Wasbang PAN 
Nomor: 54/Kep/MK.WASPAN/9/1999, tentang 
Jabatan Fungsioal Penyuluh Agama dan Angka 
Kreditnya, Penyuluh Agama adalah: Pegawai Negeri 
Sipil yang diberi tugas, tangung jawab, wewenang 
dan hak secara penuh oleh pejabat yang berwenang 
untuk melaksanakan bimbingan dan penyuluhan 
agama dan pembangunan kepada masyarakat 
melalui bahasa agama.

Selanjutnya Surat Keputusan Bersama (SKB) 
Menteri Agama dan Kepala Badan Kepegawaian 
Negara Nomor: 574 Tahun 1999 dan Nomor: 
178 Tahun 1999 tentang Petunjuk Pelaksanaan 
Jabatan Fungsional Penyuluh Agama dan Angka 
Kreditnya. Dalam SKB tersebut ditetapkan bahwa 
Penyuluh Agama adalah :“Pegawai Negeri Sipil yang 
diberi tugas, tanggung jawab, wewenang dan hak 
secara penuh oleh pejabat yang berwenang untuk 
melakukan kegiatan bimbingan atau penyuluhan 
agama dan pembangunan melalui bahasa agama”.

Dalam Himpunan Peraturan Tentang Jabatan 
Fungsional Penyuluh Agama dan Angka Kreditnya 
(Bimas Islam dan Urusan Haji, 2000) dalam pasal 
1 di sebutkan: “Penyuluh Agama adalah Pegawai 
negeri Sipil yang diberi tugas, tanggung jawab, 
wewenang dan hak secara penuh oleh pejabat 
yang berwenang untuk melaksanakan bimbingan 
atau penyuluhan agama dan pembangunan kepada 
masyarakat melalui bahasa agama”. Pada prakteknya 
di lapangan, penyuluh agama bukan hanya mereka 
yang berstatus sebagai PNS, melainkan juga tokoh-
tokoh agama yang diberikan SK oleh Kementerian 
Agama setempat sebagai penyuluh agama non 
PNS.



306 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016

Kementerian Agama sebagai mandataris 
negara dalam mengatur dan mengelola 
pembangunan manusia Indonesia melalui 
pembinaan keberagamaan dimaksudkan untuk 
mencapai tujuan ”terwujudnya masyarakat 
Indonesia yang taat beragama, maju, sejahtera, 
cerdas, serta saling menghormati antar sesama 
pemeluk agama dalam kehidupan bermasyarakat, 
berbangsa, dan bernegara dalam wadah NKRI”. Dari 
visi tersebut, tergambar tugas kementerian agama 
sebagai pilar penjaga harmonisasi sosial masyarakat 
Indonesia yang majemuk melalui pembinaan 
kerukunan umat beragama.

Berdasarkan visi Kementerian Agama 
tersebut, maka model keberagamaan yang harus 
dikembangkan di Indonesia adalah model keagamaan 
yang progresif. Yaitu model keberagamaan dengan 
nilai-nilai keagamaan yang bersifat profetik namun 
tidak mematikan potensi manusiawi dalam diri 
manusia untuk memperjuangkan sisi paling sublim 
dari humanitasnya. Nilai-nilai agama tersebut harus 
menjadi faktor utama atas terbentuknya masyarakat 
yang memiliki visi kemanusiaan yang berorientasi 
ketuhanan. 

Sebagaimana telah disebutkan di atas bahwa 
salah satu tugas pokok Kementerian Agama 
adalah melakukan pembinaan terhadap umat 
beragama agar menjadi harmonis dan toleran 
serta komitmen pada keutuhan NKRI. Untuk 
itu, pembinaan kerukunan umat beragama oleh 
Kemenag setidaknya dapat dirumuskan dalam 
lima langkah strategis, Pertama. Menumbuhkan 
dan mengembangkan situasi yang kondusif bagi 
terwujudnya kerukunan umat beragama (baik inter, 
antar, maupun umat beragama dengan pemerintah). 
Kedua. Pembinaan kerukunan umat beragama agar 
lebih harmonis dan lebih toleran melalui penguatan 
pemahaman, penghayatan, serta pengamalan 
agama yang bervisi rahmat, damai, atau kasih. 
Ketiga. Mencegah agar tidak terjadi pertentangan 
maupun konflik atas nama agama termasuk di 
antaranya melakukan pencegahan terhadap upaya 
untuk membenturkan umat beragama dengan 
pemerintah. Keempat. Menjadi mediator apabila 
terjadi pertentangan atau konflik yang membawa 
atau mengatasnamakan agama. Kelima. Menabur 
dan menyebarkan wawasan multikulturalisme 
dan paradigma keberagamaan yang inklusif yang 
sejalan dengan prinsip Bhineka Tunggal Ika (Ismail, 
2012: 62). Kelima langkah strategis tersebut pada 
prakteknya memestikan keterlibatan penyuluh 
agama sebagai “ujung tombak” kementerian agama.

Berdasarkan hal tersebut di atas, maka 
penelitian tentang peran penyuluh agama dalam 
peningkatan kerukunan umat beragama menajdi 
tema yang cukup menarik. Dengan mengambil lokasi 
di Kabupaten Maluku Tengah provinsi Maluku, 
penelitian ini didasarkan pada tiga permasalahan, 
Bagaimana situasi hubungan umat beragama di 
kabupaten Maluku Tengah? Bagaimana padangan 
penyuluh agama tentang kerukunan di kabupaten 
Maluku Tengah? dan Bagaimana keterlibatan 
penyuluh agama di kabupaten Maluku Tengah 
dalam meningkatkan kerukunan umat beragama?.

METODE PENELITIAN
Metode penelitian yang digunakan adalah 

penelitian kualitatif (Arikunto, 2007:234) yang 
bertujuan untuk mendeskripsikan peran-peran 
strategis yang dilakukan penyuluh agama di 
kabupaten Maluku Tengah dalam pengelolaan 
kerukunan umat beragama. Pengumpulan data 
dilakukan dengan observasi, wawancara, dan 
studi dokumen. Data-data yang dikumpulkan juga 
dilengkapi dengan penelusuran atas studi pustaka 
yang terkait. Informan kunci dalam penelitian 
ini adalah penyuluh agama yang ada dalam 
lingkung Kantor Kementerian Agama Kabupaten 
Maluku Tengah dan tokoh-tokoh agama setempat 
serta mereka yang terlibat atau melibatkan diri 
secara langsung maupun tidak langsung dengan 
permasalahan yang dibahas. Analisis data dilakukan 
dengan analisis deskriptif-kulitatif. 

PEMBAHASAN
Sekilas tentang Kabupaten Maluku Tengah

Kabupaten Maluku Tengah memiliki luas 
sebesar 275.907 Km², terdiri dari wilayah lautan 
seluas 264.311,43 Km2 atau 95,80% dan daratan 
seluas 11.595,57 Km2 atau 4,20%, dengan panjang 
garis pantai 1.256.230 Km.Kabupaten Maluku 
Tengah berbatasan dengan Laut Seram di Sebelah 
Utara, Laut Banda di Sebelah Selatan, Kabupaten 
Seram Bagian Barat di Sebelah Barat, dan Sebelah 
Timur berbatasan dengan Kabupaten Seram Bagian 
Timur. Sebagian besar wilayah daratan di Kabupaten 
Maluku Tengah atau sekitar 92,11% berada di pulau 
Seram dan pulau-pulau kecil sekitarnya. Sedangkan 
wilayah daratan Kabupaten Maluku Tengah yang 
tersebar di Pulau Ambon, Pulau Haruku, Pulau 
Nusalaut dan Saparua, serta Kepulauan Banda 
hanya seluas 7,98%. Daerah Seram sebagian besar 
adalah tanah kosong, dan sebagian besarnya 
merupakan hutan rimbun yang dihiasi oleh deretan 
pegunungan (Badan Pusat Statistik, 2015). 



 Penyuluh Inklusif: Upaya Membangun Harmoni Pasca Konflik di Maluku Tengah - Sabara  | 307

Wilayah Kabupaten Maluku Tengah terdiri 
atas 17 kecamatan, 172 Negeri (Desa), dan 4 
kelurahan. 10 kecamatan terletak di pulau seram, 
3 kecamatan terletak di pulau Ambon, selanjutnya 
masing-masing 1 kecamatan di kepulauan Banda, 
Haruku, Nusalaut, dan Saparua. Wilayah kecamatan 
yang berada di pulau Seram berada di wilayah pulau 
Seram bagian tengah memanjang dari bagian Utara 
hingga ke Selatan yang melingkupi beberapa pulau 
kecil di sekitarnya. Ibukota kabupaten Maluku 
Tengah adalah Kota Masohi yang terletak di sebelah 
Selatan Pulau Seram. Jarak tempuh menuju Kota 
Masohi dengan menggunakan kapal cepat dari 
pelabuhan Tulehu adalah 2 jam perjalanan (Badan 
Pusat Statistik, 2015). 

Berdasarkan data statistik, jumlah penduduk 
Maluku Tengah pada tahun 2013 adalah 367.177 
jiwa meningkat sebanyak 6.079 jiwa dari sensus 
tahun 2010, yaitu 361.698 jiwa. Penduduk tersebar 
di 17 kecamatan, dengan penduduk terbanyak 
di ekcamatan Leihitu, yaitu sebanyak 47.691 jiwa 
dan kecamatan dengan jumlah penduduk paling 
sedikit adalah Nusalaut dengan jumlah penduduk 
hanya 5.403 jiwa. Kepadatan penduduk adalah 
32 jiwa/Km2, dengan kecamatan terpadat adalah 
Kota Masohi dengan kepadatan 857 jiwa/Km2 dan 
kecamatan dengan tingkat kepadatan terrendah 
adalah Seram Utara yang hanya 2 jiwa/Km2 (Badan 
Pusat Statistik, 2015).  

Penduduk Maluku Tengah terdiri atas berbagai 
suku baik lokal maupun pendatang. Suku-suku yang 
berasal dari Maluku Tengah adalah suku Seram 
yang diperkirakan memiliki populasi sebesar 27% 
dari jumlah penduduk Maluku Tengah. Suku Seram 
sendiri terdiri atas beberapa bahasa yang berbeda 
antara satu negeri dengan negeri yang lain, bahasa 
lokal tersebut disebut dengan bahasa Tana. Terdapat 
pula suku Saparua, suku Banda, suku Hatuhaha, dan 
suku Hitu yang menempati wilayah pulau Saparua, 
Banda, Haruku, dan jazirah Ambon. Masing-
masing suku tersebut juga memiliki bahasanya 
sendiri-sendiri. Terdapat pula kelompok suku yang 
mengklaim diri sebagai penduduk asli pulau Seram, 
yaitu suku Alifuru yang terdiri atas suku Hoaulu 
dan Noaulu. Pendatang dengan jumlah yang cukup 
signifikan adalah suku Buton yang diperkirakan 
sekitar 15% dari jumlah penduduk, suku Bugis 
sekitar 10%, dan Jawa serta suku pendatang lainnya 
sekitar 10%. Bahasa sehari-hari yang digunakan 
adalah bahasa Melayu dialek Ambon (Badan Pusat 
Statistik, 2015). 

Secara kultural, sebagian besar wilayah Maluku 
Tengah terdiri atas negeri-negeri adat yang kepala 
desanya disebut dengan gelar “raja”. Kultur masyarakat 
masih dipegang kuat berupa “pela” dan “gandong”. 
Yaitu, ikatan persaudaraan dua negeri yang didasarkan 
pada ikatan perjanjian di masa lalu oleh leluhur 
mereka (pela) serta ikatan darah karena masih satu 
keturunan (gandong). pendekatan kebudayaan pela 
dan gandong yang intinya sebuah resolusi konflik 
dengan mempersaudarakan dua pihak yang bertikai 
sebagai kakak dan adik (Tualeka, 2011:5).

Profil Umat Beragama di Maluku Tengah
Mayoritas penduduk Maluku Tengah adalah 

penganut Islam, yaitu sebanyak 223.765 jiwa atau 
61,87%, selanjutnya adalah penganut Kristen 
sebanyak 131.674 jiwa atau 36,41%, kemudian 
penganut Katolik sebanyak 2.950 jiwa atau 0,82%, 
Hindu 1.040 jiwa atau 0,29%, penganut Buddha dan 
Khonghucu masing-masing 41 dan 27 jiwa atau 
0,01%. DI Maluku Tengah terdapat pula penganut 
agama adat yang dianut oleh masyarakat lokal dari 
suku Alifuru, yaitu sebanyak 2.316 jiwa atau 0,64% 
(Badan Pusat Statistik, 2015).

Jumlah rumah ibadat muslim (mesjid dan 
mushalla) sebanyak 276 buah yang tersebar di 15 
kecamatan. Gereja Protestan sebanyak 226 buah 
yang tersebar juga di 15 kecamatan. Gereja Katolik 
sebanyak 19 buah yang tersebar di 9 kecamatan. 
Pura bagi penganut Hindu sebanyak 3 buah terdaoat 
di kecamatan. Sedangkan penganut Buddha dan 
Khonghucu hingga saat ini belum memiliki tempat 
ibadah (Badan Pusat Statistik, 2015).

Secara kultural sebagian besar penganut Islam 
di Maluku Tengah adalah penganut Islam, yang 
masih kental memegang tradisi yang merupakan 
akulturasi dari ajaran Islam dan tradisi lokal 
mereka, serta terdapat sekelompok penganut Islam 
adat yang ada di Pulau Haruku, khususnya di Negeri 
Pelauw. Selain itu, terdapat pula kelompok Islam 
lainnya seperti Muhammadiyah, Wahdah, Jamaah 
Tabligh, Hizbut Tahrir, dan lain-lain. Terdapat pula 
penganut Syiah yang jumlahnya ratusan orang 
yang tersebar di beberapa tempat, seperti di Jazirah 
Leihitu, Kota Masohi, Amahai, hingga Seram 
Utara. Untuk penganut agama Kristen, umumnya 
berafiliasi pada denominasi Gereja Protestan 
Maluku (GPM), serta beberapa denominasi lainnya 
baik yang beraliran Protestan, Pantekosta, maupun 
kelompok Khraismatik. Untuk penganut Katolik 
terdapat 1 Paroki di Masohi. yang mewilayahi 
seluruh Kabupaten Maluku Tengah. 



308 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016

Hubungan Antar Umat Beragama: Sejarah 
Konflik dan Damai

Hubungan antar umat beragama di Maluku 
Tengah sebelum konflik tahun 1999 adalah relatif 
harmonis. Pada saat itu, hubungan antar Muslim 
dan Kristen terjalin dengan baik serta terjadinya 
pembauran pemukiman, yaitu di banyak tempat 
kaum Muslim dan Kristen tinggal bersama dalam 
satu pemukiman. Hubungan harmonis tersebut 
ditandai dengan saling membantu dalam pendirian 
rumah ibadat masing-masing, saling mengunjungi 
ketika hari besar agama, Idul Fitri maupun Natal, 
serta beberapa hubungan sosial yang menunjukkan 
adanya hubungan baik antara kedua penganut 
agama tersebut.

Konflik yang meletus berawal dari hari Idul 
Fitri di awal tahun 1999 di Ambon, tak butuh waktu 
lama merembet ke Maluku Tengah, karena Maluku 
Tengah adalah wilayah yang relatif dekat dengan 
Ambon. Tak lama setelah konflik Ambon meletus, 
konflik pun terjadi di Haruku, Saparua, Jazirah Hitu, 
hingga wilayah Seram bagian Selatan. Sedangkan 
untuk wilayah Seram bagian Utara relatif aman atau 
tidak terpengaruh oleh bias kerusuhan.

Kerusuhan yang terparah terjadi di Haruku 
dan Saparua, di Haruku satu negeri Kristen, yaitu 
Negeri Kariu harus terusir keluar dan butuh 
10 tahun untuk mereka kembali membangun 
ulang wilayah negeri mereka yang telah hancur. 
Sebaliknya di Pulau Saparua, 1 negeri muslim, 
yaitu Negeri Iha harus rata dengan tanah dan 
penduduknya hingga saat ini tidak bisa kembali ke 
negeri mereka. Penduduk negeri Iha hingga saat 
ini bermukim di sebuah tempat yang tak jauh dari 
Kota Masohi. Banyak korban yang berjatuhan di 
kerusuhan tersebut, banyak orang yang akhirnya 
harus mengungsi, dan hingga saat ini belum bisa 
kembali lagi ke tempat mereka. 

Paling tampak sebagai ekses dari kerusuhan 
tersebut adalah adanya segregasi pemukiman 
berdasarkan agama. Wilayah pemukiman terbagi 
secara segregatif antara penganut muslim dan 
Kristen, Jika di suatu wilayah adalah pemukiman 
muslim, maka dipastikan tidak ada satu pun 
orang Kristen yang tinggal di tempat tersebut, 
demikian pula sebaliknya. Hingga hari ini, segregasi 
pemukiman berdasarkan agama masih terjadi. 
Akibat segregasi pemukiman tersebut, maka 
hubungan antar Muslim dan Krsiten relatif terbatas 
pada ruang publik saja, seperti perkantoran dan 
pasar. Dengan demikian, segregasi pemukiman ini 
dapat menjadi “api dalam sekam” yang sangat besar 

dapat menyulut kembali api konflik sebagaimana 
di masa lalu. Pernah dibicarakan untuk melakukan 
pembauran pemukiman, namun upaya tersebut 
terbentur pada prasyarat masing-masing yang 
sepertinya masih sulit untuk diterima. Umat 
Kristen mempersyaratkan pembauran jika umat 
Islam tidak menggunakan pengeras suara (toa) di 
mesjid, sedangkan umat Islam mempersyaratkan 
umat Kristiani untuk tidak memelihara anjing atau 
setidaknya agar anjing mereka tidak berkeliaran dan 
mengganggu umat Muslim yang memandang anjing 
sebagai hewan najis.

Setelah kerusuhan mereda di sekitar tahun 
2003, hubungan antara umat beragama, dalam 
hal ini penganut Islam dan Kristen di Maluku 
Tengah diakui tidak seperti dahulu sebelum 
terjadinya konflik. Antara dua komunitas masih 
belum sepenuhnya untuk “saling memasuki” 
wilayah apalagi untuk tinggal bersama dalam suatu 
pemukiman yang sama. Masih ada “jarak sosial” 
antara kedua komunitas agama yang hingga hari 
ini belum dapat diretas seluruhnya, sehingga secara 
psikologis masing-masing pihak berada dalam 
ruang perasaan yang saling curiga dan waspada.

Secara sosiologis, polarisasi penduduk 
Maluku secara umum, dan Maluku Tengah secara 
khusus, identifikasi penduduk terbagi atas “anak 
negeri” dan “orang dagang”. Anak negeri adalah 
penduduk asli atau masyarakat yang kepadanya 
melekat ketentuan-ketentuan adat berupa-hak-
hak dan kewajiban-kewajiban adat yang berkaitan 
dengan nilai-nilai budaya yang dianutnya. Berbeda 
dari anak negeri adalah orang dagang, yaitu para 
pendatang dari luar Maluku yang bukan anak negeri 
Maluku (Waileruny, 2011: 96).

Kondisi demografis Maluku telah mengalami 
pergesekan konflik yang luar biasa dan memakan 
korban yang banyak serta kerugian materil yang 
tidak sedikit. Konflik tersebut terjadi dalam kisaran 
tahun 1999 hingga tahun 2003. Namun setelah itu 
konflik dalam skala kecil terjadi sesekali. Pasca 
konflik, pemukiman penduduk mengalami segregasi 
berdasarkan agama. Segregasi demografis dibagi 
menjadi tiga zona, yaitu zona Kristen, zona Muslim, 
dan zona netral (tempat di mana komunitas Muslim 
dan Kristen dapat saling berkomunikasi, khususnya 
bertransaksi) tempatnya masih sangat terbatas 
(Rahmawati, 2006: 105).

Masalah demografis yang terjadi di Maluku 
Tengah terkait dengan membanjirnya pendatang 
di masa orde baru. Identifikasi pendatang di kota 
Ambon dikenal dengan dua akronim, yaitu BBM 



 Penyuluh Inklusif: Upaya Membangun Harmoni Pasca Konflik di Maluku Tengah - Sabara  | 309

(Buton, Bugis, Makassar) dan SKJ (Sumatera, 
Kalimantan, dan Jawa). Isu awal yang bergulir 
terkait konflik Ambon adalah berkenaan dengan 
sentimen anak negeri dan orang dagang/pendatang, 
khususnya Buton, Bugis, Makassar yang cukup 
menguasai sektor perekonomian di Maluku. 
Konflik Maluku menurut Tri Ratnawati, merupakan 
resultante dari krisis multi faktor berkaitan dengan 
masalah-masalah demografis-religius, ekonomi, 
politik, dan budaya yang dihadapi masyarakat lokal 
yang terakumulasi, minimal selama rezim orde baru 
berkuasa (Rahmawati, 2006:90-91).

Pasca kerusuhan massal tahun 1099-2002, 
sempat terjadi beberapa kali letupan konflik yang 
bernuansa keagamaan di Maluku Tengah. Pada 
tahun 2008 antara dua negeri (desa) di kecamatan 
Seram Utara Barat, yaitu Negeri Saleman (Muslim) 
dan Negeri Horale (Kristen). Sebenarnya konflik 
antara kedua negeri tersebut adalah konflik soal 
tapal batas negeri. Konflik berlangsung selama 
3 tahun dan puncaknya ketika orang Saleman 
menyerang Horale yang mengakibatkan 6 orang 
tewas dan penduduk Horale akhirnya mengungsi 
sementara. Konflik keagamaan berikutnya terjadi di 
akhir tahun 2008 di kota Masohi. Kejadian dipicu 
oleh adanya seorang guru SD beragama Kristen 
dianggap melecehkan Nabi Muhammad saw, hal ini 
memicu ketegangan masyarakat muslim. Suasana 
Kota Masohi sempat mengalami ketegangan selama 
lebih kurang seminggu, namun tidak sempat 
terjadi bentrok karena kesigapan aparat dan tokoh 
masyarakat.

Untuk hubungan internal umat beragama 
di Maluku Tengah juga tak selamanya harmonis, 
jelang Ramadhan tahun 2012 di Negeri Pelauw, 
Pulau Haruku terjadi bentrok antara dua kelompok 
warga yang sama-sama muslim namun berbeda 
kelompok, yaitu kelompok muslim adat dan 
muslim syariat. Peristiwa dipicu karena persoalan 
penentuan waktu awal Ramadhan, yang di mana 
kaum muslim adat memiliki metode perhitungan 
sendiri yang berbeda dengan yang diyakini oleh 
umat Islam pada umumnya. Akhirnya terjadi konflik 
yang mengakibatkan beberapa rumah terbakar 
dan penganut Islam syariat tersebut mengungsi, 
sebagian diantaranya hingga hari ini di beberapa 
tempat lainnya, baik di Pulau Haruku maupun 
di luar Haruku. Hubungan internal di kalangan 
Kristen pun kerap terjadi masalah, khususnya pada 
pendirian rumah ibadat dari denominasi tertentu 
yang ditolak oleh kelompok Kristen mainstream 
(GPM). Beberapa denominasi di uar GPM yang 

hendak mendirikan gereja ditolak oleh masyarakat. 
Konflik persoalan rumah ibadat di internal umat 
Kristen tidak pernah sampai memicu bentrok fisik. 

Modal Kultural Sebagai Alat Rekonsiliasi Konflik 
Agama

Masyarakat memiliki kearifan lokal yang 
secara fungsional cukup efektif dalam menciptakan 
situasi lingkungan sosial yang harmonis dan rukun, 
termasuk dalam menciptakan suasana kerukunan 
antar umat beragama dan rekonsiliasi konflik 
keagamaan. Tradisi lokal tersebut memiliki nilai 
penting diantaranya sebagai acuan tingkah laku 
termasuk sebagai pedoman dalam berinteraksi 
dengan orang lain yang berbeda budaya maupun 
agama. Menurut Haba (2007:11) nilai-nilai keariffan 
lokal dalam bentuk tradisi maupun norma-
norma sosial di masyarakat secara fungsional 
dapat memperkuat sistem budaya yang kemudian 
dipercayai dan diakui sebagai elemen penting 
sehingga dapat mempertebal kohesi sosial di dalam 
masyarakat.

Terdapat beberapa kearifan lokal yang 
menjadi modal kultural sebagai alat rekonsiliasi 
konflik, termasuk konflik antar agama di Maluku, 
dan secara khusus di Maluku Tengah. Budaya 
gandong dan pela merupakan dua budaya yang 
selama ini cukup efektif sebagai alat rekonsiliasi 
konflik. Gandong adalah persaudaraan yang 
didasarkan pada ikatan darah karena masih satu 
moyang. Pela adalah persaudaraan yang didasarkan 
atas perjanjian yang dibangun oleh leluhur di masa 
lalu. Kedua hal tersebut pada beberapa kasus telah 
cukup efektif sebagai alat pereda konflik. Pela dan 
gandong dapat menjadi kekuatan preventif sekaligus 
alat pereda konflik. Dua komunitas yang terikat 
oleh hubungan pela dapat dipastikan tidak akan 
mungkin untuk saling menumpahkan darah satu 
sama lain. Sedangkan gandong menjadi media 
penyadaran kepada dua kelompok yang bertikai 
tentang persaudaraan mereka yang masih memiliki 
ikatan darah. Budaya gandong ini dipopulerkan 
dengan bait lagu, “dari ujung Halmahera sampai 
Tenggara jauh, katong samua basudara”.

Selain budaya gandong dan pela terdapat 
kearifan kultural yang lain, yaitu budaya masohi atau 
budaya gotong royong. Budaya masohi yang dari 
nama itu kemudian nama ibukota kabupaten Maluku 
Tengah diambil pada saat diresmikan oleh presiden 
Soekarno pada tahun 1957 merupakan kearifan 
lokal masyarakat Maluku Tengah, khsuusnya pulau 
Seram yang mencerminkan semangat kebersamaan 



310 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016

dan kerjasama masyarakat. Dalam budaya Masohi 
tercermin solidariats dalam persaudaraan untuk 
saling bekerjasama tanpa memandang lagi latar 
belakang agama. 

Penyuluh Agama di Kabupaten Maluku Tengah
Di lingkup Kementerian Agama Kabupaten 

Maluku Tengah, terdapat 13 orang penyuluh agama 
PNS dan 243 penyuluh non PNS dari 3 agama. 
Untuk penyuluh PNS 9 orang penyuluh Islam, 3 
orang penyuluh Katolik, dan 1 orang penyuluh 
Kristen. Untuk penyuluh non PNS terdiri atas 90 
orang penyuluh Islam dan 153 orang penyuluh 
Kristen. Penyuluh PNS direkrut melalui formasi 
umum, pengangkatan honorer, dan impassing 
dari PNS struktural. Penyuluh Islam mendapat 
tambahan 2 orang melalui mekanisme pengangkatan 
Honorer K2, demikian pula penyuluh Katolik yang 
sebelumnya hanya 1 orang mendapatkan tambahan 
2 orang melalui mekanisme K2. Sedangkan untuk 
penyuluh Kristen, yang awalnya 2 orang berkurang 
karena penyuluh tersebut pindah tugas untuk ikut 
suami ke Jakarta. Penyuluh honorer diangkat dari 
tokoh agama yang tersebar di seluruh Maluku 
Tengah. Usulan pengangkatan penyuluh honorer 
melalui masing-masing Bimas (Islam dan Kristen) 
untuk kemudian diberikan rekomendasi ke Kanwil 
dan selanjutnya diterbitkan SK oleh Kanwil dengan 
masa berlaku selama 1 tahun.

Penyuluh agama PNS terintegrasi sejak 
tahun 2013 dalam satu Pokjaluh (Kelompok 
Kerja Penyuluh) integrasi. Yaitu Pokjaluh yang 
menghimpun seluruh penyuluh agama PNS di 
Maluku Tengah, baik dari Islam, Kristen, maupun 
Katolik. Ketua Pojaluh adalah Drs Noh Tihurua 
(Islam) dan Sekertaris Ignatius Benny (Katolik). 
Di Kantor kemenag Maluku Tengah, penyuluh 
agama tersebut menempati ruangan yang sama 
dan rutin melakukan rapat koordinasi setiap hari 
Jumat siang. Integrasi seluruh penyuluh agama ini 
diinisiasi oleh diklat penyuluh kerukunan yang 
dilakukan oleh Balai Diklat Keagamaan Ambon 
pada bulan November 2012, selanjutnya Pokjaluh 
integrasi tersebut merupakan bentuk tindak lanjut 
yang diambil oleh penyuluh agama di Maluku 
Tengah.Sebagai penyuluh integrasi, para penyuluh 
melakukan sinergi dan kerjasama prgram dalam 
rangka meningkatkan kualitas kepenyuluhan di 
Maluku Tengah. Beberapa program kerja bersama 
mereka lakukan, seperti pembinaan di Lembaga 
Pemasyarakatan (Lapas) Masohi dan pembinaan 
umat bersama di Dusun Yalahatan, Desa Tamilauw, 

Kecamatan Amahai. Koordinasi yang dilakukan 
setiap Jumat siang di kantor dalam rangka untuk 
saling membantu dalam hal penyusunan RKO 
maupun pembuatan laporan hingga penyusunan 
teknis kurikulum.

Pandangan Penyuluh Agama tentang Kerukunan 
di Maluku Tengah

Dalam wawancara (secara personal) dan FGD 
yang peneliti lakukan kepada para penyuluh di 
kemenag Maluku Tengah, secara umum memiliki 
cara pandang yang hampir sama dalam melihat 
kerukunan di Maluku Tengah. Sebagaimana yang 
dituturkan oleh Ignatius Benny (Katolik) dan 
Kadir Wattimena (Islam) kemajemukan agama di 
Maluku, secara spesifik di Maluku Tengah di satu 
sisi merupakan modal sosial meski di sisi lain sangat 
rentan sebagai potensi konflik. Olehnya itu, perlu 
pengelolaan kerukunan yang menggunakan modal 
kultural Maluku. Masyarakat Maluku telah terbiasa 
dengan kemajemukan agama sejak ratusan tahun, 
telah ratusan tahun mereka hidup berdampingan 
dan saling bertoleransi. Kesemua itu dikkat oleh dua 
pranata lokal, yaitu gandong dan pela. Oleh karena 
itu, menurut pandangan penyuluh keragaman 
Agama mesti dikelola dengan pendekatan kultural, 
karena dengan pendekatan kultural telah terbukti 
berhasil sebagai media rekonsiliasi konflik.

Berkenaan dengan kelompok ideologi 
trans-nasional, baik di kalangan Islam maupun 
Kristen yang mengusung pola keberagamaan yang 
fundamentalis semua penyuluh sepakat bahwa 
kelompok-kelompok ini sangat berpotensi merusak 
tatanan kerukunan dan bukan tidak mungkin 
akan menguak luka lama konflik di Maluku. 
Kelompok trans-nasional dan fundamentalis, 
baik dari kalangan Islam maupun Kristen harus 
disikapi dengan baik oleh pemerintah, demikian 
pula dengan para penyuluh harus terus terlibat 
aktif mengingatkan masyarakat binaannya untuk 
senantiasa mewaspadai pengaruh kelompok-
kelompok tersebut.

Segregasi pemukiman berdasarkan wilayah 
sebagai ekses dari konflik dalam pandangan 
penyuluh merupakan solusi sementara dan harus 
dipikirkan suatu saat akan dilakukan kembali 
pembauran pemukiman demi kepentingan 
kerukunan umat beragama yang kondusif di Maluku 
Tengah. Segregasi pemukiman menurut Ignatius 
Benny (penyuluh Katolik) hanya akan menimbulkan 
jarak sosial yang semakin jauh antara umat Islam 
dan Kristen. Tidak membaurnya pemukiman akan 



 Penyuluh Inklusif: Upaya Membangun Harmoni Pasca Konflik di Maluku Tengah - Sabara  | 311

semakin membuat prsangka stigmatik diantara 
setiap kelompok kepada kelompok lainnya dan 
akan sangat mudah nantinya untuk disulut konflik 
kembali. Tidak adanya pembauran yang ditandai 
dengan pembauran pemukiman, menunjukkan 
bahwa kerukunan yang sebenarnya belumlah 
terwujud, melainkan hanya sebatas kerukunan 
semu yang sekadar tenang di permukaannya saja. 
Pembauran sebagai solusi penciptaan suasana 
kondusif kerukunan umat beragama di Maluku, 
khususnya di Maluku Tengah juga dibenarkan 
oleh penyuluh agama Islam, yaitu Bapak Kadir 
Wattimena dan Ibu Sherly dari penyuluh agama 
Kristen. Bagi mereka format ideal dalam penciptaan 
suasana kerukunan antar umat beragama adalah 
dengan membaurkan kembali pemukiman yang 
saat ini tersegregatif agar suasana hubungan 
kekeluargaan dan persahabatan antara Muslim dan 
Kristen dapat kembali terwujud. 

Komunikasi yang intensif serta kerjasama 
yang aktif antar masing-masing tokoh agama 
juga akan sangat membantu penciptaan suasana 
kerukunan umat beragama di Maluku Tengah. 
Tokoh agama merupakan simbol dan representasi 
masing-masing agama, oleh karenanya dengan 
komunikasi, silaturahmi, dan kerjasama yang aktif 
dan intensif antar mereka akan berpengaruh pada 
tataran masyarakat akar rumput. Karena itulah para 
penyuluh agama di lingkungan Kemenag Maluku 
Tengah menginisiasi komunikasi dan kerjasama aktif 
antar tokoh agama mulai dari kelompok mereka. 
Hal ini dimaksudkan agar sebagai contoh bagi 
tokoh agama lainnya untuk juga dapat membangun 
ruang komunikasi, silaturahmi, serta membuka diri 
untuk saling bekerjasama secara aktif dan intensif, 
sehingga umat dapat melihat potret “kemesraan” 
antar tokoh agama, sehingga dapat terbangun di 
kalangan akar rumput suasana kerukunan antar 
umat beragama yang harmonis.

Peran Penyuluh Agama dalam Pengelolaan 
Kerukunan

Dalam pengelolaan kerukunan umat beragama 
di Maluku Tengah penyuluh agama mengambil 
peran pengelolaan kerukunan secara kolektif melalui 
kelompok kerja penyuluh (Pokjaluh). Diawali dari 
diklat penyuluh kerukunan pada bulan November 
2012 yang diinisasi oleh Ibu Hanna Noya, widyaswara 
Balai Diklat Keagamaan Ambon yang sebelumnya 
adalah seorang penyuluh. Pasca kegiatan yang 
berlangsung selama 14 hari tersebut ditindaklanjuti 
oleh para penyuluh agama PNS di lingkungan 

Kemenag Maluku Tengah dengan membentuk 
Pokjaluh integrasi sebagai langkah kongkret peran 
dan kerja penyuluh dalam pengelolaan kerukunan 
umat beragama di Maluku Tengah. Secara simbolik 
pokjaluh integrasi tersebut diwujudkan melalui 
ruangan bersama di kantor kemenag, di mana 
semua penyuluh bersama-sama menempati ruangan 
tersebut. Terpilih sebagai ketua pojaluh adalah 
Drs. Nuh Tihurua dari penyuluh agama Islam dan 
sekertaris Ignatius Benny, SS dari penyuluh Katolik. 
Pokjaluh integrasi sebagai potret kerukunan antar 
umat beragama melalui kerjasama yang sinergis 
antar penyuluh agama di lingkungan Kemenag 
Maluku Tengah. Pokjaluh integrasi sebagaimana 
dituturkan oleh Ignatius Benny merupakan contoh 
nyata dari kerukunan umat beragama yang bersifat 
aktif dan bukan sekadar toleransi yang sifatnya 
pasif. Melalui pokjaluh integrasi ini, para penyuluh 
agama memiliki misi sebagai contoh bagi tokoh 
agama yang lainnya maupun kepada umat tentang 
bagaimana membangun kerukunan dalam suasana 
yang majemuk.

Dalam pokjaluh integrasi ini, para 
penyuluh memiliki dua program bersama yang 
menggambarkan kerukunan umat beragama 
sekaligus sebagai sinergitas program bersama. 
Program kerja bersama tersebut yaitu pembinaan 
bersama bagi napi di Lapas Masohi. Kegiatan 
ini dilakukan setiap hari senin pagi. Para 
penyuluh bersama-sama datang ke lapas untuk 
kemudian masing-masing membina napi sesuai 
dengan agamanya masing-masing. Meski pada 
pembinaannya masing-masing terpisah sesuai 
dengan agama masing-masing, namun program 
pembinaan di Lapas setiap hari senin tersebut 
merupakan perwujudan sinergitas kerjasama 
antar penyuluh agama sebagai simbol kerjasama 
antar tokoh agama. Program kerja bersama 
yang berikutnya adalah pembinaan di kelompok 
masyarakat terasing (Hoaulu dan Noaulu) di dusun 
Yalahatan, desa Tamilouw, kecamatan Amahai. 
Pembinaan tersebut dilakukan rutin setidaknya 
3 bulan sekali atau disesuaikan dengan hari besar 
keagamaan, misalnya Paskah, Natal, Maulid Nabi, 
Atau Idul Fitri. Masyarakat Hoaulu dan Noaulu 
yang mendiami dusun Yalahatan adalah masyarakat 
Alifuru yang sebelumnya menganut agama adat, 
namun kemudian sebagian berpindah agama ada 
yang Islam, Kristen, Katolik, serta sebagian masih 
ada yang menganut agama adat. Program kerja 
bersama yang dilakukan adalah selain pembinaan 
keagamaan masing-masing juga melalui kerjasama 



312 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 22 Nomor 1 Juni 2016

dalam memperingati masing-masing hari besar, 
sehingga tercipta suasana kerukunan dan kerjasama 
yang aktif dengan saling membantu dalam 
peringatan hari besar agama lain.

Dalam kurikulum dan muatan materi 
bimbingan penyuluhan, secara eksplisit Materi 
kerukunan tidak termuat di RKO (Rencana Kerja 
Organsiasi) sebagai sebuah materi tersendiri. 
Muatan kerukunan lebih bersifat implisit dalam 
materi penyuluhan, khususnya ketika materi 
penyuluhan berkenaan dengan soal-soal hubungan 
sosial. Beberapa penyuluh mengakui meski 
tidak termuat sebagai materi tersendiri, namun 
muatan kerukunan selalu disampaikan dalam 
setiap pembinaan yang dilakukan. Hal ini penting 
dilakukan mengingat kondisi Maluku Tengah yang 
heterogen dan pernah terjadi konflik agama.

PENUTUP
Wilayah Maluku Tengah merupakan wilayah 

yang heterogen dari segi agama dan pernah 
mengalami sejarah konflik keagamaan pada tahun 
1999-2003. Ekses dari konflik tersebut adalah 
segregasi pemukiman yang didasarkan pada agama. 
Dalam mekanisme rekonsiliasi konflik terdapat 
beberapa modal kultural yang berbasis kearifan 
lokal, yaitu gandong, pela, masohi, dan lain-lain.

Pandangan penyuluh agama terhadap 
kerukunan di Maluku Tengah adalah bahwa segregasi 
pemukiman berdasarkan agama merupakan solusi 
sementara, dan masih sangat rentan akan terjadinya 
konflik karena adanya jarak sosial yang terbangun. 
Untuk itu, perlu direncanakan sebuah model 
pembauran pemukiman, agar kerukunan umat 
beragama dapat tercipta dalam suasana yang lebih 
kultural.

Peran penyuluh agama dalam pengelolaan 
kerukunan di Maluku Tengah melalui program 
Kelompok Kerja Penyuluh (Pokjaluh) integrasi 
di mana semua penyuluh agama PNS berhimpun 
dalam satu kelompok kerja yang sama untuk 
kemudian melakukan beberapa program kerja 
bersama yang secara sinergis sebagai perwujudan 
kerukunan yang aktif antar tokoh agama.

UCAPAN TERIMA KASIH
Terima kasih yang sebesar-besarnya peneliti 

ucapkan kepada berbagai pihak yang telah 
membantu dalam penelitian ini. Terkhusus kepada 
pimpinan Balai Litbang Agama Makassar yang telah 
memfasilitasi peneliti untuk melakukan penelitian 
di kabupaten Maluku Tengah. Terima kasih juga 
peneliti haturkan kepada seluruh penyuluh agama 

dan tokoh agama di kabupaten Maluku Tengah yang 
telah memberikan informasi penting bagi penelitian 
ini.

DAFTAR PUSTAKA
Arifin, M. 1999. Strategi dan Sinergi Kepenyuluhan 

Agama. Jakarta: Intermedia. 
Arikunto, Suharsini. 2007. Manajemen Penelitian. Jakarta: 

Rineka Cipta. 
Badan Pusat Statistik, Maluku Tengah dalam Angka 2015. 

BPS Kabupaten Maluku Tengah
Biro Kepegawaian Sekretaiat Jenderal Depag RI. 2003. 

Petunjuk Teknis Pelaksanaan Jabatan Fungsional 
Penyuluh Agama dan Angka Kreditnya (tidak 
diterbitkan).

Dirjen Bimas Islam dan Urusan Haji. 2000. Himpunan 
Peraturan Tentang Jabatan Fungsional Penyuluh 
Agama dan Angka Kreditnya

Haba, John. 2007. RevitalisasiKearifan Lokal: Studi 
Resolusi Konflik di Kalimantan Barat, Maluku, dan 
Poso. Jakarta: ICIP dan European Commision. 

Iskandar, Jusman. 2005. Dinamika Kelompok, Organisasi, 
dan Komuniaksi Sosial. Bandung: Puspaga. 

Ismail, Faisal. 2012. Republik Bhineka Tunggal Ika; 
Mengurai Isu-isu Konflik, Multikulturalisme, 
Agama, dan Sosial Budaya. Jakarta: Badan Litbang 
dan Diklat Kementerian Agama RI. 

Keputusan Menko Wasbang PAN Nomor: 54/Kep/
MK.WASPAN/9/1999, tentang Jabatan Fungsioal 
Penyuluh Agama dan Angka Kreditnya, Penyuluh 
Agama.

Mashudi. 2014. “Pendidikan Keberagaman sebagai 
Basis Kearifan Lokal (Gagasan Kerukunan Umat 
Beragama)” dalam Jurnal Tarbawi Vol 2 No 1 h. 
47-66. 2014.

Miall, Hugh. 2002. Oliver Ramsbotham, Tom 
Woodhouse, Contemporary Conflict Resolution: 
The Prevention, Management and Transformation 
of Deadly Conflicts, diterjemahkan  oleh Tri Budhi 
Sasrio dengan judul Resolusi Konflik Kontemporer: 
Menyelesaikan, Mencegah, Mengelola dan 
Mengubah Konflik Bersumber Politik, Sosial, 
Agama dan Ras Cet. II; Jakarta: PT. Raja Grafindo 
Persada.

Muhdina Darwis. 2015. “Kerukunan Umat Beragama 
Berbasis Kearifan Lokal di Kota Makassar” dalam 
Jurnal Diskursus Islam. Vol 3 No. 1 2015. 

Rahmawati, Tri. 2006. Maluku dalam Catatan Seorang 
Peneliti. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Sabara. 2010. “Penyelenggaraan Kepenyuluhan Agama 
di Kota Parepare” dalam  Laporan Penelitian Balai 
Litbang Agama Makassar. Makassar: Balai Litbang 
Agama Makassar.

Sudiarja, A. 2006. Agama yang Berubah. Yogyakarta: 
Kanisius. 

Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan 



 Penyuluh Inklusif: Upaya Membangun Harmoni Pasca Konflik di Maluku Tengah - Sabara  | 313

Kepala Badan Kepegawaian Negara Nomor: 
574 Tahun 1999 dan Nomor: 178 Tahun 1999 
tentang Petunjuk Pelaksanaan Jabatan Fungsional 
Penyuluh Agama dan Angka Kreditnya.

Susan, Novri. 2010. Pengantar Sosiologi Konflik dan 
Isu-isu Konflik Kontemporer. Jakarta: Prenada 
Kencana Media Grup. 

Tualeka, Hamzah. 2010. “Konflik dan Integrasi Sosial 
Bernuansa Agama” dalam Disertasi. Program 
Pascasarjana IAIN Sunan Ampel. 

Weileruny, Semuel. 2011. Membongkar Konspirasi di Balik 
Konflik Maluku. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 


