TINGGALAN-TINGGALAN ISLAM DI MAJENE
SULAWESI BARAT

The Relics of Islam in Majene, West Sulawesi

Idham

Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar
JI. A.P. Pettarani No. 72 Makassar
Email: idbodi@yahoo.co.id

Naskah diterima tanggal 21 Agustus 2012. Naskah direvisi tanggal 7 September 2012. Naskah disetujui tanggal 2 Januari 2013

Abstrak

Penelitian ini merupakan penelitian eksploratif. Penelitian penjajagan dalam arkeologi merupakan
penelitian awal dari suatu obyek. Hasil penelitian penjajagan ini menemukan masih adanya situs-situs
di Majene, Sulawesi Barat, berupa bagunan masjid purbakala di Salabose, serta empat buah makam
penyiar Islam pertama di Majene. Selain itu, penelitian ini juga menemukan adanya naskah-naskah
klasik berupa Alquran tulisan tangan, naskah khutbah, dan bendera.

Kata kunci: masjid kuna, makam penyiar Islam, naskah klasik
Abstract

The research is the exploratory study in which it is the preliminary research of an object in archeology.
Based on the results, the researcher found the persistence of the archeological sites in Majene, West Sulawesi,
namely the ancient mosque in Salabose, and the four graves of the early Islamic propagators in Majene. In
addition, the research also found the classical texts in the forms of handwritten Quran, Islamic preaching

text, and flag.

Keywords: the ancient mosque, the graves of the early islamic propagators, classical texts

PENDAHULUAN

roses islamisasi di Nusantara merupakan
P salah satu obyek riset yang paling tinggi nilai

atraktifnya, baik dari kalangan Indonesianis-
Islamolog yang notabene ilmuwan asing, maupun
kalangan ilmuwan domestik dilihat dari karya
intelektual mereka yang dilempar ke ranah publik.
Dengan memanfaatkan filsafat, metode dan setting
riset yang berbeda-beda berimplikasi pada temuan,
dan teori yang diformulasikan sebagai artikulasi
hasil penelitian mereka.

M.C. Ricklefs sebagaimana dikutip Ahmad
Sewang mendeskripsikan islamisasi sebagai suatu
proses yang tidak pernah berhenti, Islamisation is
a process which has continued down to the present
day” (Sewang, 2005: 5). Islamisasi yang berlanjut
hingga kini dapat diklasifikasi dalam beberapa fase

sebagaimana yang diformulasikan oleh J. Noorduyn
yang membagi proses islamisasi untuk domain
Sulawesi dalam tiga tahap. Pertama, sejak datangnya
(de komst) agama Islam, yaitu datangnya orang-
orang Islam untuk pertama kalinya di suatu daerah.
Kedua, penerimaan (receptie) agama Islam, berarti
penduduk setempat telah memeluk agama Islam.
Ketiga, penyebaran (uitbreiding) agama Islam, yaitu
setelah Islam mulai disebarkan ke dalam masyarakat
atau disebarkan ke luar daerah di mana Islam
pertama kali diterima (dalam Sewang, 2005).
Islamisasi dapat dipetakan dalam beberapa
domain. Pertama, dengan penerimaan Islam
melalui konversi dengan jalan perpindahan agama
atau kepercayaan yang dianut sebelumnya kepada
agama Islam, pola penerimaan Islam yang demikian
(dalam konteks islamisasi di Sulawesi) menurut
analisis Sewang diawali oleh penduduk yang tinggal

Tinggalan-Tinggalan Islam di Majene Sulawesi Barat - Idham |27



di pesisir pantai dan berangsur-angsur merambah
wilayah pedalaman. Kedua, islamisasi melalui jalur
politik, yang disebut secara spesifik sebagai tahap
pertumbuhan kerajaan-kerajaan Islam. Islamisasi
melalui pola ini tidak terlepas dari peranan raja di
kerajaan-kerajaan tersebut, jika gubernur dan para
bangsawan menerima agama baru, rakyat akan siap
mengikuti, karena dalam adat mereka, dalam tingkat
yang berbeda-beda, para raja atau sultan dipandang
sebagai wakil dari Tuhan di dunia. Ketiga, tesis
Sewang dengan mengajukan pola sosial budaya,
yaitu perubahan yang terjadi secara adaptif atau
penyesuaian secara bertahap dari budaya praislam
kepada agama Islam, para muballig Islam tidak
melakukan perombakan pranata sosial-budaya
yang sudah ada, melainkan mereka memberi nilai-
nilai Islam pada pranata lama atau menambahkan
dengan pranata baru yang berasal dari budaya Islam
(Sewang, 2005: 80).

Abdul Hadi WM mengemukakan bahwa
penyebaran Islam di Nusantara berlangsung setidak-
tidaknya dalam tiga pola. Pertama, pola integratif
yang berlaku di kepulauan Melayu (termasuk di
pesisir pulau Jawa). Kedua, pola dialog seperti yang
terjadi di pulau Jawa, khususnya daerah pedalaman
dan pusat kraton. Ketiga, pola kombinasi antara
integratif dan dialog seperti yang berlaku di Sulawesi
dan Indonesia Bagian Timur (Hadi WM, 2006: 19).

Fase-fase masuknya Islam di suatu daerah
dapat ditelusuri melalui tinggalan-tinggalan yang
ada. Tinggalan-tinggalan itu bisa berupa situs-situs
masjid tua, makam-makam penyebar Islam awal,
dan tinggalan-tinggalan lain yang berkaitan erat
dengan budaya Arab maupun Islam. Salah satu cara
menelusuri tinggalan-tinggalan tersebut adalah
dengan pendekatan penelitian arkeologi.

Azyumardi Azra dalam kata pengantar
Arkeologi Islam Indonesia, sebuah penghargaan
untuk Uka Tjandrasasmita mengatakan bahwa
arkeologi merupakan salah satu ilmu yang sangat
dekat, bahkan lengket dengan sejarah, karena
keduanya bertujuan sama: mengungkap kehidupan
manusia pada masa lalu (Azra, 2009: ix). Didasarkan
pada bukti-bukti arkeologis, penulisan sejarah
Islam Indonesia memperoleh pondasi yang kuat
untuk menjelaskan masuknya Islam ke Nusantara,
terbentuknya  watak  kosmopolitanisme  dan
dinamika lokal yang terjadi, sampai berlangsungnya
proses akulturasi budaya. Diperkaya oleh khasanah
naskah Nusantara yang sangat kaya, arkeologi
Islam menjadi suatu bidang kajian yang dapat

dipertanggungjawabkan untuk merekonstruksi
sejarah umat Islam Indonesia.

Berdasarkan pertimbangan pemikiran di atas,
maka penelitian ini mengkaji tentang tinggalan-
tinggalan Islam yang ada di Majene, Sulawesi Barat.
Secara spesifik pertanyaan penelitian ini diturunkan
dalam pertanyaan: masjid kuna) apa saja yang ada
di Majene?, makam penyiar awal agama Islam siapa
saja yang ada di Majene?, dan naskah-naskah klasik
apa saja yang ada di Majene?.

Adapun  yang  dimaksudkan  dengan
tinggalan Islam dalam penelitian ini adalah semua
peninggalan-peninggalan agama Islam pada masa
lampau. Peninggalan-peninggalan itu berupa situs-
situs dan atau masjid kuno yang diyakini sebagai
yang pertama ada, situs-situs makam penyiar awal
agama Islam, dan naskah-naskah klasik peninggalan
ulama pada masa lampau di Majene, Sulawesi Barat.

Ada dua penelitian yang berkaitan langsung
dengan lokasi penelitian ini, yakni penelitian Andi
Fatmawati Umar dan penelitian Hasanuddin,
keduanya dari Balai Arkeologi Makassar. Andi
Fatmawati Umar meneliti kiprah Syekh Abdul
Mannan dan transformasi sosial di Banggae, Majene
(Umar, 2002: 52-59). Penelitian ini menguraikan
berdirinya kerajaan Banggae dan transformasi
sosialnya. Penelitian ini berkesimpulan bahwa
kehadiran Syekh Abdul Mannan di Banggae
mendapat bantuan dan dukungan Raja Banggae.
hal ini telah mengubah pola pikir masyarakat
dalam menanamkan rasa solidaritas dan semangat
kebersamaan. Namun demikian, ada keinginan
masyarakat  untuk  tetap = mempertahankan
kelangsungan tradisi praislam di dalamnya, terutama
oleh para keluarga bangsawan yang bertujuan untuk
tetap memperbaiki status sosial mereka. Tradisi
praislam secara empirik diwujudkan dalam simbol-
simbol maupun praktik keagamaan, seperti praktek
pendirian bangunan-bangunan makam yang megah
dengan ragam hias serta nisan yang ditempatkan
di atas bangunan makam berteras. Ini merupakan
simbol yang mungkin terkait dengan legitimasi
sosial, kekuasaan politik, dan kultural.

Penelitian Hasanuddin dengan judul
Pembuktian Arkeologis Letak Toponim Bekas
Kerajaan Balanipa di Polewali Mandar (Hasanuddin,
2005: 65-86). Penelitian ini membahas dan
mendeskripsikan serta mengidentifikasi data, seperti
data situs Napo (meliputi makam I Manyambungi,
makam Pappuangan Napo), situs Samasundu
(meliputi bekas rumah Puang di Pangale, makam

28 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013



pappuangan di Pangale, sumur pappuangan di
Pangale), situs bekas pemukiman pappuangan
Todang-Todang, situs Tammejarra, situs gunung
Mosso, situs Para, situs atau kampung Majapahit
di Labuang. Penelitian in juga memaparkan
persebaran situs, evidensi arkeologis dan faktor
pemukiman, keletakan astronomis toponim situs
kerajaan Balanipa, dan hubungan toponim wilayah
kerajaan Balanipa.

Penelitian yang lain, walaupun tidak
dilaksanakan di Mandar, Sulawesi Barat, akan tetapi
erat kaitannya dengan judul ini, yakni penelitian
Muhaeminah yang menemukan situs pulau Barang
Lompo berupa kompleks makam kampung Cina,
kompleks makam kampung Mandar, kompleks
kampung pajala. Selain itu, Muhaiminah juga
menemukan naskah Alquran tulisan tangan dan
keramik Cina (Muhaeminah. 2005: 87-100).

Dari ketiga tulisan hasil penelitian di
atas, terlihat bahwa penelitian tentang tinggalan-
tinggalan keagamaan di Mandar, Sulawesi Barat
belum pernah dilakukan. Dua penelitian yang
pernah dilakukan di Mandar, tulisan pertama,
hanya mengungkap kiprah seorang tokoh penyiar
Islam, Syekh Abd. Mannan dan tulisan kedua
adalah pembuktian arkeologis letak toponim bekas
kerajaan Balanipa. Kedua tulisan tersebut belum
menyentuh tinggalan-tinggalan keagamaan berupa
masjid tua, makam penyiar awal Islam, dan naskah
klasik keagamaan di Majene, Sulawesi Barat.

Kerangka Teori
Tinggalan Masjid Tua

Masjid berasal dari kata sajada-yasjudu yang
artinya tempat sujud, suatu bangunan, gedung atau
lingkaran yang terpagar sekelilingnya yang didirikan
secara khusus sebagai tempat ibadah kepada Allah
swt. Karena masjid adalah Baitullah (rumah Allah),
maka seorang yang memasukinya disunatkan shalat
dua rakaat (shalat tahiyat al masjid). Masjid, selain
tempat ibadah (shalat lima waktu, shalat Jumat,
shalat Tarwih, dan ibadah lainnya), masjid juga
digunakan untuk syiar Islam (pendidikan agama
dan kegiatan sosial lainnya yang bersifat sosial).
Selain fungsi keagamaan dan fungsi sosial tersebut,
lebih jauh masjid berfungsi sebagai lembaga untuk
mempererat hubungan dan ikatan jamaah.

Perbedaan arsitektur setiap  bangunan
seperti masjid dapat dipahami, karena arsitektur
menurut Achmad Fanani, mengembangkan dirinya
untuk memenuhi kebutuhan fisik dan sekaligus

metafisik, memenuhi unsur raga maupun kejiwaan
masyarakat. Oleh karena itu, keindahan bentuk
arsitektur suatu bangunan sebenarnya menjawab
keinginan emosional, intelektual seraya menuntun
ke arah perenungan (Fanani, 2009: 3).

Islam yang datang di Indonesia setelah
berkembang pesat di dunia Arab. Kedatangan orang-
orang Arab yang beragama Islam di Indonesia,
tidak dapat dipungkiri bahwa kedatangan mereka
membawa semua identitas yang ada pada diri
mereka. Apalagi mengacu pada aspek geografis
Indonesia yang merupakan teritorial yang berada
pada garis lalu lintas perdagangan yang sangat
ramai sejak dahulu. Memosisikan bangsa ini pada
posisi itu merupakan keniscayaan untuk membuka
akses masuknya pengaruh global dan modernis. Hal
terpenting adalah sikap kritis dan selektif terhadap
anasir kebudayaan yang akan memengaruhinya,
karena bangsa Indonesia tidak bisa lepas dari
proses transformasi, baik melalui labirin akulturasi,
penetrasikebudayaan dan semacamnya. Berbagai hal
yang lumrah dan natural acapkali ditemukan dalam
proses evolusi sejarah intern serta antar bangsa.
Namun bangsa Indonesia dengan sikap selektif
mampu melakukan penyaringan secara matang
dalam mengakomodasi dan menerima unsur-unsur
yang datang disesuaikan dengan kondisi obyektif
bangsa Indonesia yang pada akhirnya menghasilkan
akulturasi yang harmonis dan serasi serta elegan.

Arsitektur pada masjid-masjid kuna tersebut
terdapat perbedaan dan persamaan antara satu
dengan yang lainnya, ini dimungkinkan karena
budaya lokal turut andil memengaruhinya. Kees
van Dijk berpendapat bukan struktur asing yang
dibawa ke negeri ini oleh penyebar Islam dari luar,
melainkan berasal dari bangunan pribumi kuna
yang disesuaikan dengan kebutuhan ibadah orang
muslim (Dijk, 2009:59).

Menurut Achmad Fanani justru atribut
sekunder kebudayaan Islam inilah yang dijadikan
momentum sejarah dalam konteks sosiokultural,
telah digubah secara fisik menjadi unsur yang
sangat dominan posisinya di dalam memberi kesan
kesatuan wilayah budaya Islam (Fanani, 2009:11).

Tinggalan Makam Penyiar Islam

Salah satu hasil cukup menonjol dari budaya
Indonesia masa Islam adalah tipologi dan nisan
makam. Sebagai hasil seni rupa Indonesia, arsitektur
dan filsafat, yang terdapat pada unsur-unsur pokok
nisan-nisan di Indonesia merupakan satu kelanjutan

Tinggalan-Tinggalan Islam di Majene Sulawesi Barat - Idham |29



dari masa-masa sebelumnya yakni masa prasejarah
yang disambung ke masa Hindu dan Islam. Makam
atau kompleks makam dapat dikaji dari berbagai
kajian. Ada yang mengkaji makam (terutama
nisan) berdasarkan tipologi, keletakannya pada
suatu bentang alam tertentu, letak geografis, dan
bahan. Nisan makam di Indonesia berdasarkan atas
tipologinya menurut Hasan Muarif Ambary dapat
dibagi menjadi tipe Aceh, tipe Demak-Tralaya,
tipe Bugis-Makassar, dan tipe Ternate-Tidore.
Berdasarkan keletakannya, ada makam yang terletak
di dataran rendah dan dataran tinggi. Sementara
itu, berdasarkan letak geografinya, terdapat makam
ada yang terletak di daerah pesisir atau pantai dan
pedalaman (Ambary, 2001: 17).

Tinggalan Naskah Klasik Keagamaan

Karya tulis yang dihasilkan oleh masyarakat
di Sulawesi disebut Lontaraq. Disebut demikian
karena bahan yang dijadikan alat menulis adalah
daun lontar (Paeni, 2003: xx). Pohon lontar atau
disebut juga pohon siwalan termasuk jenis pohon
palem (Latin=Palmyra), lontar merupakan helai
daun tetapi karena fungsinya sebagai media tulis,
maka digolongkan sebagai kertas (Pudjiastuti, 2006:
36). Pada daun lontar tersebutlah para penulis
menuangkan gagasan-gagasannya. Adapun isi
lontaraq tersebut sangat beragam. Karya-karya
itu berupa silsilah, ramalan-ramalan, petunjuk
bercocok tanam, tata niaga, mistik, undang-undang
pelayaran, tuntunan keagamaan, undang-undang
kenegaraan, perjanjian, berbagai kisah, tasawuf,
pengobatan, ilmu persenjataan, metode dan taktik
perang, tabiat binatang, arsitektur, dan berbagai
salinan buku-buku dari luar.

Hal senada diutarakan Soeratno bahwa
naskah-naskah lama banyak menyimpan sejumlah
hikmat berupa nilai-nilai luhur warisan nenek
moyang bangsa yang sampai sekarang masih relevan
dengan kehidupan masyarakatnya (Soeratno, 1996:
22). Dengan demikian, dari tulisan-tulisan ini
dapat diperoleh gambaran lebih jelas mengenai
alam pikiran, adat istiadat, kepercayaan, dan sistem
nilai orang pada zaman lampau, suatu pengertian
yang tidak mungkin tercapai jika bahan-bahan
keterangan hanya terdiri dari peninggalan material
(Ikram, 1987: 3).

METODE PENELITIAN

Untuk memenuhi data yang diperlukan dalam
penelitian ini, maka ditempuh beberapa teknik
pengumpulan data, yaitu: ekploratif atau penjajagan

(Tim Peneliti Arkenas, 2008: 14), survey, wawancara,
dan dokumentasi. Sebagaimana lazimnya dalam
penelitian kualitatif, data-data yang terhimpun
secara keseluruhan dianalisis secara deskriptif
kualitatif. Karena penelitian ini terdiri atas dua data,
yakni data arkeologi dan data naskah keagamaan,
maka data arkeologi menggunakan deskripsi umum,
yakni tipologi yang meliputi: bentuk, jirat, tata letak,
dan lain-lain; dan data naskah klasik keagamaan
menggunakan metode kodikologi.

PEMBAHASAN
Masjid Tua

Ada beberapa masjid tua yang diklaim oleh
masyarakat di daerah ini. Namun yang paling tua
adalah masjid di Salabose. Masjid tua Salabose ini
dikenal dengan nama Masjid Purbakala Salabose.
Masjid ini masuk dalam situs pubakala. Masjid
ini berada di lingkungan Salabose, kelurahan
Pangaliali, Kec. Banggae Timur, Majene. Masjid
ini didirikan oleh Syekh Abd. Mannan bersama
dengan Maraqdia Banggae, I Moro Daetta di Masigi
(memerintah 1600-1645 M).

Masjid Purbakala Salabose berbeda dengan
masjid-masjid lainnya di Majene, masjid ini masih
mempertahankan ciri ke’tuaannya, seperti atapnya
yang bertingkat tiga, ada serambi di bagian belakang
(timur) dan samping kanan (utara). Ciri ketuaan
tersebut sebagaimana yang dikemukakan oleh Uka
Tjandrasasmita bahwa dilihat dari sudut arsitektur,
mesjid-mesjid kuno di Indonesia menunjukkan
kekhasan yang membedakannya dengan arsitektur
mesjid-mesjid di negeri-negeri Islam lainnya.
Kekhasan gaya arsitektur itu dinyatakan oleh atapnya
yang bertingkat 2,3,5, denahnya persegi empat atau
bujur sangkar dengan serambi di depan atau di
samping, pondasinya yang tinggi (Tjandrasasmita,
2000: 162).

Gambar 1. Masjid Purbakala Salabose, Majene
(Foto: Idham)

30 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013



Masjid purbakala Salabose yang termasuk
dalam binaan Balai Pelestarian Peninggalan
Purbakala pada awalnya hanya beratapkan
daun rumbia, namun setelah direnovasi pada
tahun 1960-an, atapnya diganti dengan seng.
Ruang utama masjid ini adalah 15,20 x 15m
dengan empat tiang tengah persegi empat dari
kayu sebagai penyanggah, serambi belakang
(timur) berukuran 3x15m, dan serambi bagian
kanan (utara) berukuran 6x18,20m.

Makam Penyiar Awal Agama Islam

Menurut Ahmad (Wawancara di Museum
pada tanggal 21 September 2010), pada masa
pemerintahan Maraqdia Banggae yang ketiga,
Imoro Daetta di Masigi. Daetta di Masigi membawa
ke Majene (Banggae) tujuh orang penyiar Islam.
Ketujuh ulama penyiar Islam pertama tersebut,
hanya empat orang yang dimakamkan di Majene,
yakni Syekh Abd. Mannan, Tuan di Colang,
Muhammad Ali, dan Tuan Daeng. Selain itu, dua
diantaranya yang tidak diketahui identiasnya
melanjutkan perjalanan untuk menyiarkan Islam di
perbatasan Pangkep dan Barru di Sulawesi Selatan,
dan yang satunya lagi diklaim dimakamkan di
Polewali Mandar, yakni Tuan di Bulobulo.

Adapun makam penyiar Islam yang
dideskripsikan dalam tulisan ini, adalah keempat
penyiar Islam yang dimakamkan di Majene,
Sulawesi Barat, yaitu:

Makam Abdul Mannan

Makam Abdul Mannan berada di atas gunung
Salabose, tepatnya dilingkungan Salabose Kelurahan
Pangaliali kecamatan Banggae Timur kabupaten
Majene. Makam ini sudah dimasukkan dalam cagar
budaya yang dilindungi. Makam ini berada dalam
satu kompleks pemakaman yang baru, dalam artian
bahwa makam kuno bercampur dengan pekuburan
masyarakat. Makam-makam kuno yang ada di sini
dalam keadaan rusak, sementara makam-makam
yang baru terlihat terawat dan pada umumnya
di marmer. Itulah sebabnya, pemakaman di sini
disebut kompleks, yakni “kompleks Makam Syekh
Abd. Mannan”

Gambar 2. Kompleks Makam Syekh Abd. Mannan
(Foto: Idham)

Makam Syekh Abdul Mannan berada di
bagian tengah dalam, dekat tebing. Dari luar, makam
Syekh Abd. Mannan sudah tampak karena berada
dalam bangunan menyerupai masjid. Bangunan
tersebut berukuran 5x5 meter dengan tinggi
dinding 1,75 meter dengan lantai marmer berwarna
putih. Dinding terbuat dari tembok berbahan baku
semen dan bata dengan warna putih bergaris hitam,
sementara rangka atap terbuat dari balok kayu dan
atapnya adalah seng berwarna hijau.

Untuk masuk ke dalam ruangan makam
Tosalama (julukan bagi Syekh Abdul Mannan),
peziarah harus membungkukkan badan karena
pintunya terbilang pendek, yakni 1,35 m. dari
pintu hanya terlihat kelambu putih yang menutupi
seluruh ruangan. Untuk melihat makam, kelambu
diangkat ke atas. Di dalam kelambu terdapat empat
makam, dua di sebelah barat dan satu di sebelah
timur. Makam Syekh Abd. Mannan sendiri adalah
makam yang terbesar dengan ukuran jirat 142
cm X 246 cm, dengan ketebalan jirat 9 cm. bagian
dalam jirat adalah tanah kering dengan dua batu
nisan dengan dua buah nisan yang terbuat dari
kayu, satu di bagian kepala dengan ukuran tinggi
65 cm berbentuk segi delapan, dan satu di bagian
kaki dengan ukuran tinggi 32 cm berbentuk pipih
berbunga.

Makam Tuan di Colang

Makam Tuan di Colang berada di lereng bulkit,
tepatnya di lingkungan Teppo kelurahan Baru,
Kecamatan Banggae Timur, Kabupaten Majene.
Menuju makam Tuan di Colang, kita akan melalui

Tinggalan-Tinggalan Islam di Majene Sulawesi Barat - Idham |31



perkampungan dan menyeberangi sungai Teppo.
Setelah menyeberang sungai, sudah tidak ada lagi
perumahan, yang ada hanyalah kebun dan padang
ilalang. Setelah mendaki sekira 500 meter, maka
akan tampak pemakaman tua yang tidak terawat.
Pemakaman ini oleh warga dijadikan kebun dengan
menanam ubi kayu di atas makam tua tersebut.

Tuan di Colang oleh masyarakat setempat
diyakini sebagai adik kandung dari Syekh Abdul
Mannan. Tidak ada tanda-tanda bahwa di makam
ini ada seorang ulama penyiar Islam pertama di
Majene, tidak ada papan nama, bahkan makam
sudah sangat rusak. Rusaknya makam diakibatkan
oleh para penggali (pencari) bahan antik di tahun
1980-an (Darwis, wawancara di Majene pada
tanggal 21 November 2010).

Gambar 3. Makam Tuan di Colang (

Makam Tuan di Colang jarang dikunjungi
oleh para peziarah, tidak sama dengan makam
Syekh Abdul Mannan. Kompleks Makam Tuan di
Colang tidak ada pembatas area makam, bahkan di
atas pemakaman masyarakat menanaminya dengan
berbagai macam tanaman, seperti ubi kayu, pisang,
dan kelapa. Di samping sebelah timur makam
Tuan di Colang hanya disusun batu gunung agar
makam tidak terguras tanahnya bila hujan turun.
Jirat makam Tuan di Colang berupa batu gunung
yang dipahat dan bisa dipasang sambung. Ukuran
jiratnya adalah106 cmx 180 cm dengan ketebalan 12
cm. Jirat samping yang membentang utara selatan
sudah berpisah dengan jirat sebelah barat-timur. Di
dalam jirat terdapat tiga batu nisan. Di bagian kepala
dua buah dan di bagian kaki satu buah. Adapun batu
nisan di bagian kepala, yang pertama berbentuk
segi 8 dengan tinggi 86 cm dan yang satunya lagi
berbentuk empat persegi 26x26 cm dengan tinggi 94
cm, adapun di nisan di bagian kaki berbentuk empat
persegi 24x24 cm dengan tinggi 84 cm. semua nisan
tersebut terbuat dari batu alam.

Makam Syekh Muhammad Ali (Luaor Kec.
Pamboang)

Makam Syekh Muhammad Ali berada di
Luar Kecamatan Pamboang, sekira 15 km dari kota
Majene, sekira 150 meter dari jalan poros Majene-
Mamuju, belok ke kiri, selanjutnya dengan sedikit
pendakian, makam tersebut akan ditemukan yang
berada dalam kebun masyarakat. Tampak dari luar
tidak menyerupai makam, karena berada dalam
sebuah rumah, di depan rumah tersebut terdapat
dua buah makam dan sumur mata air. Di dalam
rumah dibagi dua, sebagian untuk tempat istirahat
peziarah, dan sebagiannya lagi adalah Makam Syekh
Muhammad Ali.

Bangunan yang menjadi Makam Syekh
Muhammad Ali sudah dipasang Marmer dengan
dinding setengah tembok dan setengah bagian atas
dari seng dan atap seng. Adapun ukuran bangunan
tersebut 4x5m. Selain makam Syekh Muhammad
Ali dalam bangunan ini, juga terdapat satu makam
yang menurut masyarakat adalah makam dari anak
Syekh Muhammad Ali. Adapun jirat makam syekh
Muhammad Ali berupa tembok yang telah dipasang
marmer dengan ukuran 90x172 dengan tinggi
samping dan 30 cm, bagian kaki 90 cm dan bagian
kepala 50 cm. Di dalam jirat terdapat satu nisan yang
berada di bagian kepala. Nisan tersebut terbuat dari
kayu berbentuk bulat dengan tinggi 45 cm. makam
dari Syekh Muhammad Ali ini dibungkus kelambu
warna hijau.

Gambar 4. Makam Syekh Muhammad Ali
(Foto: Idham)

Makam Tuan Daeng
Makam Tuan Daeng berada di lingkungan
Paleo Kelurahan Pangaliali, Kecamatan Banggae

32 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013



Timur, Majene. Makam ini berada di puncak bukit
di depan Kantor Bupati Majene. Dari atas makam,
kita dapat melihat panorama kota Majene secara
keseluruhan. Makam ini juga berbaur dengan
pekuburan yang baru. Meski begitu, pemakaman ini
tidak terawat dengan baik sebagaimana makam di
sekelilingnya. Pemakaman di sini dikelilingi padang
iallang yang lebat. Masuk di pemakaman yang
hanya dipagari pohon jarak dan tanaman pagar
yang lainnya, tidak tampak ada perbedaan dengan
makam-makam vyang lain. Yang membedakan
makam Tuan Daeng dengan makam yang lain
adalah pada makam Tuan Daeng terdapat pohon
kuburan yang tinggi yang menandakan bahwa
pohon itu sudah sangat tua seiring dengan tuanya
kuburan tersebut. Di dalam tebing pohon terdapat
batu nisan dalam bentuk batu nisan yang kuno.

Naskah-Naskah Klasik

Pada tahun 2009 oleh oleh Balai Penelitian dan
Pengembangan Agama Makassar dan Lektur Badan
Litbang dan Diklat Agama Kementerian Agama
RI telah mengadakan inventarisasi, pemetaan dan
digitalisasi naskah klasik di Sulawesi Barat. Hasil
inventarisasi menunjukkan bahwa masih banyak
naskah-naskah klasik keagamaan yang tersebar
di masayarakat. Pemetaan dan digitalisasi itu juga
mengecualikan kitab suci dan benda-benda lain

yang ada kaitannya dengan tinggalan Islam, seperti
kitab suci, dan bendera.

Adapun naskah klasik kitab suci Alquran, dan
bendera yang ditemukan pada penelitian ini, yaitu:

Alquran koleksi Muhammad Akil

Alquran ini disimpan di rumah Muhammad
Akil Imam Masjid Purbakala Salabose. Naskah ini
tersimpan dalam sebuah kotak kayu jati. Alquran
ini tidak diketahui siapa penulisnya. Naskah ini
berbentuk buku dengan panjang kertas 16 cm dan
lebar kertas 10 cm. Panjang penulisan teks dari atas
ke bawah 11 c¢m, sedangkan lebar teks dari kanan
ke kiri 6 cm dan jumlah baris dalam satu halaman
sebanyak 15 baris.

Naskah ini ditulis pada kertas Eropa dengan
tinta berwarna hitam dan merah. Naskah bersampul
dengan kulit menyerupai karton warna coklat,
dan dijilid dengan benang. Nomor halaman tidak
tertulis di bagian atas dan bawah tulisan. Keadaan
naskah masih baik, dan tulisan masih jelas terbaca.
Isi naskah Alquran lengkap 30 juz, mulai Surah al-
Fatihah sampai Surah al-Nas. Pada bagian akhir
naskah terdapat doa khatam Alquran.

Alquran Koleksi Hj. Nuryena

Naskah ini adalah Alquran tulisan tangan.
Penulis, waktu dan tempat penulisan naskah ini
tidak diketahui. Naskah ini berbentuk buku dengan
panjang kertas 32 cm dan lebar kertas 22.5 cm.
Panjang penulisan teks dari atas ke bawah 24 cm,
sedangkan lebar teks dari kanan ke kiri 13 cm. Tebal
naskah 610 halaman dan jumlah baris dalam satu
halaman sebanyak 15 baris.

Naskah ini ditulis pada kertas Eropa dengan
tinta berwarna hitam, hijau dan merah. Naskah
bersampul dengan karton warna merah, dan dijilid
dengan benang. Nomor halaman tidak tertulis di
bagian atas dan bawah tulisan. Keadaan naskah
masih baik, dan tulisan masih jelas terbaca. Isi
naskah Alquran lengkap 30 juz, mulai Surah al-
Fatihah sampai Surah al-Nas.

Alquran koleksi Sofyan Mubarak

Naskah Alquran tulisan tangan ini adalah
milik Sofyan Mubarak beralamat di Banggae.
Naskah berbentuk buku dengan panjang kertas 45
cm dan lebar kertas 28 cm tersimpan dalam sebuah
kotak kayu jati. Panjang penulisan teks dari atas ke
bawah 41 cm, sedangkan lebar teks dari kanan ke
kiri 18 cm dan jumlah baris dalam satu halaman
sebanyak 15 baris.

Tinggalan-Tinggalan Islam di Majene Sulawesi Barat - Idham |33



Naskah ini ditulis pada kertas Eropa dengan
tinta berwarna hitam dan merah. Naskah bersampul
dengan karton warna merah, dan dijilid dengan
benang. Nomor halaman tidak tertulis di bagian atas
dan bawah tulisan. Keadaan naskah masih baik, dan
tulisan masih jelas terbaca. Isi naskah Alquran tidak
lengkap 30 juz, hanya memuat Surah al-Fatihah
sampai Surah al-Mumin.

Naskah khutbah di Kabiraan, Malunda

Naskah ini diberi judul dengan Khutbah
Hari Raya Idul Fitri. Pemberian judul tersebut
berdasarkan teks khutbah pertama dan kedua yang
dimulai dengan kalimat takbir, walaupun pada judul
disebutkan khutbah bulan Ramadhan. Penulis,
waktu dan tempat penulisan naskah ini tidak
diketahui. Naskah berbentuk lembaran memanjang,
dengan panjang kertas 192 cm dan lebar kertas 22
cm. Lembaran panjang tersebut terdiri atas 2 lembar
kertas yang disambung. Untuk menyambung
lembaran kertas itu digunakan benang dengan dua
buah jahitan pada sambungan kertas, kedua kertas
yang disambung tersebut berbeda jenis kertasnya.

Panjang penulisan teks pada halaman depan
dari atas ke bawah 114 cm, sedangkan lebar teks
dari kanan ke kiri 16 cm. Tebal naskah dua halaman,
terdiri atas halaman depan dan halaman belakang.
Tulisan hanya terdapat pada halaman depan. Jumlah
baris pada halaman depan sebanyak 88 baris. Teks
naskah ditulis dengan huruf Arab menggunakan
bahasa Arab.

Naskah ini ditulis pada kertas berserat dengan
tinta berwarna hitam dan merah. Naskah tidak
bersampul, tapi naskah itu digulung kemudian
disimpan dalam bambu, nomor halaman tidak
tertulis, baik bagian atas maupun bagian bawah
tulisan. Keadaan naskah sudah rusak, terutama di
bagian pinggir kertas, namun tulisan masih jelas
terbaca.

Naskah merupakan khutbah hari raya.
Khutbah ini terdiri atas dua bagian, khutbah
pertama dan khutbah kedua. Khutbah pertama
berisi takbir, puji-pujian kepada Allah, syahadat,
shalawat kepada nabi, wasiat bertakwa kepada
Allah, ayat dan hadis Nabi berkaitan dengan ibadah
puasa, dan doa. Khutbah kedua berisi takbir, puji-
pujian kepada Allah, syahadat, shalawat kepada
Nabi Muhammad saw, dan doa.

Namun ada yang menarik dari naskah ini,
yakni bagian atas naskah terdapat gambar atau
lukisan perempuan dari etnis cina, juga hiasan-
hiasan binatang seperti rusa dan naga.

Gambar 6. Bagian atas Naskah Khutbah dan tempat
peyimpanannya di Kabiraan,
Malunda Majene. (Foto: Idham)

Bendera ”I Macang’.

Bendera ini bernama "Bendera I Macang”
dengan panjang 227 cm dan lebar 120 cm. Bendera
ini sangat dikeramatkan oleh penduduk setempat,
dan hanya bisa dibuka pada hari-hari tertentu.
Bendera disimpan di rumah Saharang di Salabose.
Bendera berwarna kuning dengan blis warna merah
dipinggiranya tersimpan di dalam sebuah kotak
kayu jati. Pada bagian tengah terdapat gambar
orang memengang pedang di atas seekor binatang
(macan). Selain gambar orang bepedang, di empat
sudutnya terdapat tulisan Arab dengan nama empat
malaikat, yakni Israfil, Jibril, Mikail, dan Israil. Di
antara nama-nama malaikat tertulis dengan huruf
Arab nama para sahabat Nabi (Abu Bakar, Umar,
Usman, dan Ali).

Gambar 7. Bendera "I Macang” di Salabose
Foto: Idham

34 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013



PENUTUP

Berdasarkan pembahasan di atas, maka
penelitian ini berkesimpulan bahwa tinggalan-
tinggalan Islam di Majene Sulawesi Barat bahwa
situs rumah ibadah (masjid tua) yang diketemukan
di Majene, Sulawesi Barat adalah masjid Purbakala
di Salabose yang didirikan oleh Syekh Abd. Mannan
bersama Maraqdia Banggae ketiga, I Moro Daetta
di Masigi.

Situs makam penyiar awal agama Islam yang
sempat didataadalah empat penyiar Islam Pertama di
Majene, Sulawesi Barat yakni: Syekh Abd. Mannan,
Tuan di Colang, Syekh Muhammad Ali, dan Tuan
Daeng. Naskah-naskah klasik yang ditemukan di
Majene Majene, Sulawesi Barat berupa tiga buah

naskah klasik berupa Alquran tulisan tangan, satu
buah khutbah, dan satu buah bendera.

Ucapan Terima Kasih

Penelitian ini dibiayai oleh DIPA Lektur
dan Khazanah Keagamaan Badan Litbang dan
Diklat Kementerian Agama RI, bagian Penelitian
Kompetitif Tahun Anggaran 2010.  Ucapan
terima kasih diperuntukkan kepada Kepala Kapus
Lektur dan Khazanah Keagamaan Badan Litbang
dan Diklat Kementerian Agama RI yang telah
mengikutkan saya dalam penelitian ini. Selain itu,
ucapan terima kasih kepada kepala Balai Penelitian
dan Pengembangan Agama Makassar yang telah
memberikan izin dalam penelitian ini, serta ucapan
terima kasih kepada Kepala Museum Mandar
Majene, aparat pemerintah, serta semua informan
yang telah memberikan data-data dalam penelitian
ini; juga ucapan terima kasih kepada rekan sejawat
yang telah mendukung penelitian ini, Juga kepada
redaksi Jurnal Algalam yang telah memuat tulisan
ini. Penulis sangat mengapresiasi setiap kritik, saran,
dan diskusi mengenai isi tulisan ini.

DAFTAR PUSTAKA

Buku:

Ambary, Hasan Muarif. 2001. Menemukan
Peradaban Jejak Arkeologis dan Historis Islam
Indonesia. Jakarta: Wacana Ilmu.

Azyumardi.  2009.  Arkeologi  Islam
Indonesia: Sebuah Penghargaan untuk Uka
Tjandrasasmita.dalam kata pengantar buku
Arkeologi Islam Nusantara yang ditulis oleh
Uka Tjandrasasmita. Jakarta: Gramedia.

Azra,

Dijk, Kees van. 2009. Perubahan Kontur Masjid.
Dalam Peter J.M. Nas. Masa Lalu dalam
Masa Kini Arsitektur di Indonesia. Jakarta:
Gramedia.

Fanani, Achmad. 2009. Arsitektur Masjid: Dilengkapi

Dengan Foto dan Ilustrasi. Yogyakarta:
Benteng.
Hadi WM, Abdul. 2006. Majalah Suara

Muhammadiyah.Jakarta: PP Muhammadiyah.
Hasanuddin. 2005. Pembuktian Arkeologis letak
toponim bekas kerajaan Balanipa di Polewali
Mandar. dalam “Walannae” Jurnal Arkeologi
Sulawesi Selatan dan Tenggara, Vol. VIIIL. No.
12. Tahun 2002. Makassar: Balai Arkeologi

Makassar ~dibawah pengayoman Pusat
Penelitian dan Pengembangan Arkeologi
Nasional.

Ikram, Achadiati. 1987.  Kegiatan Filologi di
Indonesia. ~ Makalah ~ dibacakan  pada

Penataran Filologi Tahap I Kerjasama LERES
IAIN Sunan Kalijaga — Fakultas Sastra UGM.

Muhaeminah. 2005. Tinggalan Masa Islam di Pulau
Barang Lompo Makassar: Analisis Hasil
Survey Arkeologi. dalam “Walannae” Jurnal
Arkeologi Sulawesi Selatan dan Tenggara,
Vol. VIII. No. 12. Tahun 2002. Makassar: Balai
Arkeologi Makassar dibawah pengayoman
Pusat  Penelitian dan  Pengembangan
Arkeologi Nasional.

Paeni, Mukhlis, dkk, 2003. Katalog Induk Naskah-
Naskah Nusantara Sulawesi Selatan. Jakarta:
Proyek Pemasyarakatan dan Desiminasi
Kearsipan Nasional Arsip Nasional Republik
Indonesia.

Pudjiastuti, Titik. 2006. Naskah dan Studi Naskah
Sebuah Antologi. Bogor: Akademia.

Sewang, Ahmad, M. 2005. Islamisasi Kerajaan Gowa
(Abad XVI-XVII). Jakarta: Yayasan Obor.

Soeratno, Siti Chamamah. 1996. Naskah Lama dan

Relevansinya Dengan Masa Kini. Makalah:

Simposium Tradisi Tulis Indonesia.

Peneliti Arkenas. 2008. Metode Penelitian

Arkeologi. Jakarta: Pusat Penelitian dan

Pengembangan Arkeologi Nasional Badan

Pengembangan Sumberdaya Kebudayaan

dan Pariwisata Departeman Kebudayaan dan

Pariwisata.

Tjandrasasmita, Uka. 2000. Pertumbuhan dan
Perkembangan Kota-Kota Muslim di Indonesia
Dari Abad XIII sampai XVIII Masehi. Kudus:
Menara Kudis.

Tim

Tinggalan-Tinggalan Islam di Majene Sulawesi Barat - Idham |35



Umar, Andi Fatmawati. 2002. Kiprah Syekh Abd. 8 Juni 2002. Makassar: Balai Arkeologi
Mannan dan Transformasi Sosial di Banggae, Makassar dibawah pengayoman Pusat
Majene. dalam “Walannae” Jurnal Arkeologi Penelitian Arkeologi.

Sulawesi Selatan dan Tenggara, Vol. V. No.

36 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 19 Nomor 1 Juni 2013



